
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 12

Artikel: Italien im ersten Jahrtausend

Autor: Christoffel, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


man zögern würde, es hier einzureihen, wenn das Verschwimmen der Grenzen,
die den Roman traditioneUerweise von Lyrik und Drama trennen, nicht eben

gerade mit zur Entwicklung des modernen Romanes gehören würde.
Die Wandlung betrifft aber auch die innere Struktur des Erzählens. Das

Interesse an der Intrige ist verschwunden; es gibt kaum noch Autoren, die

spannende Geschichten erzählen. Mit dem Eintauchen in die Ursprüngbchkeit
von Jugend und Armut hat sich die Erzählung aber nicht nur von den
Peripetien der Handlung befreit, sondern auch die komplizierte Psychologie über
Bord geworfen. Die Menschen erscheinen flächig, einfach, in großen Umrissen;
ihr Bild entsteht Strich für Strich aus einzelnen Akten und Worten; es gibt
in ihnen Zonen des Rätsels und des Schweigens, die dem Erzähler entgleiten
und die er lieber in Kauf nimmt, als Einsichten in Zusammenhänge
vorzutäuschen, die ihm fehlen. Empirisch, vorsichtig und ehrbch wird eine Welt
gezeichnet, die oft etwas allzu Bescheidenes und Dürftiges hat, in manchen

Augenblicken aber einen reinen Ton gibt, den man in der Literatur der Gegenwart

nicht vermissen möchte.

Eine von Alice Vollenweider betreute Anthologie moderner italienischer Erzähler wird im Laufe
des Frühjahrs im Verlag Philipp Reclam jun., Stuttgart, erscheinen.

Italien im ersten Jahrtausend

ULRICH CHRISTOFFEL

«Die Geschichte hat es nicht mit Tatsachen und Institutionen zu tun, ihr
eigentlicher Gegenstand ist der menschbche Geist und die danach streben zu
erkennen, was dieser Geist in den verschiedenen Stufen der Entwicklung des

Menschengeschlechtes geglaubt, gedacht, gefühlt hat. » Dieser das menschbche
Interesse besonders ansprechenden Betrachtung Fustel de Coulanges steht
heute eine mehr wirtschaftlich und soziologisch orientierte Geschichtsauffassung

gegenüber oder eine ganz entgegengesetzte Richtung, die nach den
Mythen forscht, die den Gang der Geschichte bestimmen. Die Perspektiven der
Geschichte haben sich durch die Erweiterung von Zeit und Raum zur unfaßbaren

Zahl der Sonnensysteme und Milchstraßen erschütternd verschoben.
Goethe forderte einen Überbbck über 3000 Jahre, um überhaupt mit der

Geschichtsbetrachtung beginnen zu dürfen; die 6000 Jahre kontrolberbaren
Geschehens im Mittelmeerraum und imVordem Orient erschienen seit dem Altertum

bis zu 19. Jahrhundert als «Weltgeschichte» schlechthin. Seither sind
durch Frobenius, Toynbee, Jaspers die großen indischen, malaiischen, chine-

1276



sischen Kulturen wie auch die Kulturen Südamerikas der Tolteken, Mayas,
Inkas und die zahUosen Stammeskulturen Afrikas mit ihren in Urzeiten
zurückreichenden magischen Riten in das abendländische Geschichtsbewußtsein

getreten, und die Vergangenheit der Menschheit hat sich durch die MiUionen
von Jahren einer prähistorischen, paläontologischen, anthropologischen
Vergangenheit beinahe zur Geschichte der Erde umgestaltet.

Durch diese Veränderung des Geschichtswissens hat unser Erdteil an
Bedeutung verloren. Heute besteht selbst die Gefahr einer Unterbewertung des

abendländischen Schicksals und damit auch des AnteUs des menschbchen Geistes

am Geschehen der Vergangenheit und der menschbchen Persönhchkeit
als Geschichtsträger. Die Geschichte als Geschehen der abendländischen
Menschheit, als Betrachtung der Persönbchkeiten, durch die die Geschichte
wirkt und bewirkt wird, als Potenzierung des Lebens des einzelnen Menschen
zum Schicksal der Völker, die Besinnung auf die in der Antike und im
Christentum wurzelnde europäische Berufung bedarf heute einer entschiedenen

Reaktivierung, wo so viele Kräfte an der Integration Europas arbeiten, ohne
viel zu fragen, was Europa ist.

Die Jahrtausende der Vergangenheit und darin wieder jedes Jahrhundert
und jedes Jahrzehnt erscheinen der Rückblendung als individueUe Zeitgebilde,
die ihre besondere Spannung, ihr besonderes Ereignis und Schicksal besitzen.
Einer allzu großen Distanzierung der Betrachtung entgleitet oft die eigenthche
Wirkhchkeit des Geschehens, und die Geschichte als Tragik eines steten Wol-
lens, das seine ErfüUung nie erreichen kann, verflacht zum leeren Begriffsschema.

Die Geschichtsbetrachtung richtet sich heute zu sehr aufdie Ferne, auf

ganze Kulturkreise, und vernachlässigt die Nähe, die Gegenwart des Menschen.
Das erste Jahrtausend unserer Zeitrechnung hat den Übergang von der

griechisch-römischen zur christbchen Welt und zum frühen Mittelalter zum
Inhalt, sowie das Erscheinen der gallischen, iberischen, germanischen und
zuletzt der slawischen Völker auf der Bühne des großen Geschehens. Das Wandern

der Völker endigte mit dem Vordringen der Araber bis nach Spanien und
Sizihen und der skandinavischen Völker nach Britannien, Nordfrankreich und
bis nach Süditalien. Seit Gibbon und begünstigt durch den Untergangspessimismus

Oswald Spenglers bis zu Malaguzzi wird für diesen Zeitraum vom
Untergang des Römischen Reiches und der antiken Kultur gesprochen, indes
erscheint es heute viel wunderbarer, daß durch aUe Wandlungen der
Geschichte und der nationalen Bildungsgemeinschaften hindurch das Wesentbche
der Antike in den Formen der Verwaltung, des Rechts, der Wirtschaft erhalten
bbeb und sich in neuer Gestaltung über die ganze Erde verbreiten konnte, daß

die zur Unabhängigkeit gelangten Volksstämme nicht ihre eigene Kultur
entwickeln, sondern die europäische Zivihsation am sichtbarsten in ihrem Bauen
übernehmen. Bis heute gilt die Sprache der Griechen und Römer als unerläßliche

Grundlage aUer wissenschaftlicher Bildung, und höhere Kultur erscheint

1277



nur bei Vorherrschaft der InteUigenz und des Geistes im Sinne der Antike
möghch.

Seit dem von Strzygowski ergangenen, von einem gewissen Ressentiment

gegen die antike Hochkultur nicht ganz freien und etwas schlagwortartig ver-
simphfizierten Streitruf Orient statt Rom ist es Mode geworden, Rom aUe

Bedeutung für die spätantik-christhche Kultur abzusprechen, während sich in
Wirklichkeit die abendländische Gestaltung von Rom und Itahen aus voUzogen
hat, wie immer die Strömungen aus Kleinasien, Syrien, Alexandrien, Armenien,

um deren Entdeckung und Berücksichtigung sich Strzygowsky seine

großen Verdienste erwarb, von Rom aufgefangen und in die eigene Tradition
aufgenommen wurden. In der Geschichte als Geschehen und als rückschauende

Betrachtung kommt es wie in den Künsten, in allem geistigen Leben auf die
Nuancen, nicht auf die Prinzipien an.

Die Geschichtsvorgänge sind stets komplex und lassen sich nicht auf
einfache Einflüsse zurückführen, weil jede Ausstrahlung selber schon Wirkung
von empfangenen Strahlungen ist. Wie der Orient das Entstehen der griechischrömischen

Kultur mitbestimmte, wurde er selber heUenisiert und romanisiert,
und seine Wirkung auf das christhche Rom ging von der Komponente seines

autochthonen und hellenisierten Geistes aus. Rom war Sammelbecken aUer

kultureUen Bewegungen, aber es gab dem Fremden eine spezifisch römische
Formel, die zugleich universal war und als itahsch auf den Westen und Norden
weiterwirkte. Rom war bestimmt, für aUe Zeiten als Mitte Mittler zu sein.

Das historische und kultureUe Schicksal Italiens wurde im ersten Jahrtausend

durch das aUmähhche Abkhngen der griechisch-römischen Hochkultur,
durch das Hineinleuchten der christbchen Verheißung in diese Welt der
Diesseitigkeit, durch den Übergang der Macht von Rom auf Byzanz und später auf
die Franken bestimmt. Aus der Synthese des griechisch-spekulativen und
römisch-rationalen Denkens und beider mit der magischen Erkenntnis und
rehgiösen Offenbarung des Orients ergaben sich alle weitern Entwicklungen
Itahens und der Nachbarländer. Die Itahker, die verschiedenen Stämme der
Latiner, Volksker, Etrusker, Umbrer, Sikuler, Lukaner, Yapygen, Samniten,
Kelten, Ligurer, Veneter konnten schon auf eine mehr als tausendjährige
Vergangenheit zurückblicken, ehe sie zum römischen Imperium vereinigt wurden.
An sich waren die Italer Hirten und Bauern, sie hebten die Erde, ihr Leben
bheb auch in den Städten dem Charakter nach rustikal, ihre Dichtung war
lyrisch-pastoral. Obwohl das Land ringsum von Meeren umgeben war, wurden
seine Bewohner nie wie die Griechen zu Seefahrern.

Rom war keine Bürgerstadt wie Athen und auch keine Residenz im Sinne
der Königsstädte des Ostens, sondern mehr eine Siedlung von patrizischen
Familien, von zuwandernden Landleuten. Durch das pohtische Ingenium der
herrschenden Schicht konnte die Stadt ihre Macht über die Nachbargebiete,
dann über Itahen und seit Juhus Cäsar und Augustus über den ganzen Mittel-

1278



meerraum bis nach Cadix und Persien, bis zum Nil, der Donau und dem Rhein
und bis nach Britannien ausbreiten. Das römische Weltreich war eine Schöpfung

der Römer des ersten Jahrtausends unserer Zeitrechnung. Auch als seit
dem vierten Jahrhundert Konstantinopel, Mailand, Ravenna, Pavia zu
Residenzen der Kaiser und der gotischen und langobardischen Könige wurden,
bewahrte Rom seinen hohen Rang, weil es inzwischen zur Spitze der christbchen
Kirche geworden war, die bis heute in ihrer Kathohzität den Namen Roms trägt.

AUe Kulte fanden in Rom Aufnahme. Die kleinasiatische Magna Mater
wurde schon während der punischen Kriege in Rom eingeführt, und dieser

Kult der Mütterlichkeit, Fruchtbarkeit, der Heilkunst und des Urweibbchen
entsprach den Wünschen der italischen Bevölkerung, und er konnte auch der

Verehrung der Isis und der christbchen Gottesmutter die Wege ebnen. Die
großen Denker des Ostens Paulus, Plotin, Origines, Porphyr und der Afrikaner

Augustinus kamen nach Rom, um zu lernen und zu lehren und ihre
Gedanken von hier aus in der Welt zu verbreiten.

Benedikt von Nurcia erfuhr in Rom seine Ausbildung und sammelte hier
die Erfahrungen, die ihn in die Einsamkeit führten und zur Gründung seines

Ordens veranlaßten, deren Regel so manche Züge der altrömischen Heeres-

disziphn bewahrte. Die Gründung von Montecassino und die Ausbreitung des

Benediktinerordens gehörten zu den folgenreichsten Ereignissen Itabens im
ersten Jahrtausend. Später soUten auch die weitern Weltorden der Franziskaner,

Dominikaner und Jesuiten in Italien entstehen und von dieser Mitte aus

sich ausdehnen. Karl der Große konnte seine Stellung nur durch den Besitz
Roms und die römische Kaiserkrone festigen und legitimieren ; am Ende des

Jahrtausends wollte Otto III. Rom wieder zur Hauptstadt der Welt erheben,
und er begann schon einen Kaiserpalast auf dem Aventin zu erbauen, als eine
Revolte ihn vertrieb und er bald darauf starb.

Die den alten Römern angestammten Tugenden Tapferkeit, Standhaftig-
keit, Gerechtigkeit wurden um die Caritas vermehrt auch zu christlichen
Kardinaltugenden. Die Römer waren in ihrer Askese selbstbeherrscht und
mönchisch streng, aber trotzdem auch den Musen zugeneigt. Sie dachten tekto-
nisch, Rechteck und Kreis bedeuteten ihnen Grundformen der Baukunst, die
Harmonie von Vertikal und Horizontal ein elementares Erlebnis der Gestaltung

; wie im Protest gegen die pompösen Wölbungen der Thermen wurden
die christlichen Basiliken nach der Geraden errichtet, und erst unter Michelangelo

und Bernini gelangte die Phantasie der Wölbung und der Kuppel zu
neuer Entfaltung.

Mit dem Lauf der Sonne kamen Völker und Ideen aus dem Osten nach

Itahen, Phönizier, Etrusker, Griechen, Byzantiner, Araber, Goten und
Langobarden, und suchten durch Itahen die Vormacht im Mittelmeer zu erlangen,
aber keinem dieser Völker war ein dauernder Erfolg beschieden. Italien war
oft der Fremdherrschaft unterworfen, und nach dem Mythos ging die Entste-

1279



hung des Staates auf die Invasion der Trojaner unter Äneas zurück, die Virgil
als patriotisches Ereignis feierte, aber immer bheb die italische Erde jungfräulich

mächtig und formte die Eindringhnge nach ihrer energieerfüUten Natur.
Rom wurde 410 von den Westgoten, 456 von den Vandalen, 540 von den

Ostgoten und Byzantinern, im 7. und 8. Jahrhundert mehrmals von den

Langobarden, 846 von den Sarazenen bedroht, teilweise besetzt, geplündert,
zerstört, aber die Stadt bbeb erhalten, während Alexandrien, Antiochia,
Jerusalem und selbst Konstantinopel unter dem Islam ihre ehemabge überragende
Bedeutung verloren. Rom kannte zu aUen Zeiten Verderbnis, Dekadenz und
die Gefahren des Luxus, aber sein LebenswiUen bbeb unzerstörbar, und das

Bewußtsein seiner Mission verlor nie an Gegenwärtigkeit. Die Bevölkerung
nahm ab und wieder zu, immer war die Stadt Caput mundi und nahm im Laufe
der Jahrhunderte stets neue Grade der Reife und des Geheimnisses an.

Aus den Köpfen der römischen Kaiser und Consulen, der Apostel und
Heihgen, wie sie auf den Sarkophagen, in den Malereien und Mosaiken dargestellt

sind, brechen aus den verschlossenen, abweisenden Mienen Kräfte aus
tiefern QueUen hervor. Diese herrisch gebietenden, aus stolzer Ferne auf den
Betrachter bhckenden Köpfe fesseln durch die Ganzheit ihres Lebens und ihrer
Energie. Sie verfestigten sich zu Typen, die alle Zeiten überdauerten und selbst
die romanische Plastik des Mittelalters noch bestimmten. Heute noch kann man
in den italienischen Städten auf Gesichter stoßen, aus denen die sphinxhafte
Erfahrung der Jahrtausende hervorblickt.

Als größtes Ereignis des ersten Jahrtausends erscheint das Eindringen der
christbchen Offenbarung in die antike Kultur und die gleichzeitige Aufnahme
des griechisch-römischen Denkens und Lebens in die neue christliche
Ordnung. Die Epiphanie Christi in der Welt und ihre die Jahrhunderte erschütternde,

bis heute noch nicht zum Abschluß gelangte Auswirkung ist an sich
ein rational nicht faßbares Geschehen, ein Hineinströmen transzendenter
Kräfte in die menschbche Geschichte, wie es aUein schon dem ersten
Jahrtausend und Rom die höchste Bedeutung verleiht. Petrus und Paulus kamen
nach Rom und erhtten hier unter Nero das Martyrium. Rom mehr als Jerusalem

wurde zur Vormacht der christlichen Welt und erlangte die Oberhoheit
über die geistig oft lebendigem Kirchen von Gallien, Spanien und Irland und
seit Bonifaz auch von Deutschland. Rom bewahrte auch in der Christianisierung

Europas seine MitderroUe.
Der christhche Glauben war dem römischen WiUensmenschen und seiner

kritischen InteUigenz entgegengesetzt, da es der Selbstherrlichkeit die
Selbstüberwindung, dem Stolz Demut und Barmherzigkeit voransteUte. Der
diesseitige Sinnesmensch wurde einer ethischen Verantwortung untergeordnet, die
ihn belastete. Plötzlich stand er vor der Ungeheuerhchkeit des Ewigen. Und
doch wandten sich immer mehr Menschen den christbchen Gemeinden zu.
Nach drei Jahrhunderten der Verfolgung im ganzen Reich wurde das Christen-

1280



tum durch Kaiser Konstantin zuerst toleriert, dann als Bekenntnis angenommen

und zur Staatsreligion erklärt. Am Ende des Jahrhunderts unter Theodosius

wurde der antike Kult verboten, sein Besitz eingezogen. Beides geschah

von Itaben aus verbindlich für das ganze Reich.
Rom wurde in dem Moment Vorort der christlichen Welt, als die Kaiser

die Stadt verließen und nach Byzanz, in den Osten des Reichs zogen. Trotz
aller Verbote und Verfolgungen schlössen sich die Christen zu Gemeinden

zusammen, aus denen die Idee der Kirche als einigende Institution der gesamten
Christenheit hervorging. Unter den vielen Kulten des Ostens konnte sich
neben der Sonnenverehrung des Mithras nur die christliche Verheißung
durchsetzen. Die zunehmende Bedrohung des Reiches durch die Randvölker
begünstigte die Religion der Hoffnung, aber auch die allgemeine religiöse
Erweckung des 3. Jahrhunderts und das vertiefte Bedürfnis nach spekulativer
Fragestellung in den antiken und christlichen Schulen festigte die christliche Ordnung.

Die Geschichte wird geleitet von Ideen, die sich verwirklichen wollen, ihre
VoUendung aber nie erfahren können, weil Trägheit und das Schwergewicht
des Gewordenen ihnen entgegenstehen. Rom blieb auch im christbchen Zeitalter

das alte Rom, und viele seiner Formen und Formeln fanden in der neuen
Verwaltung Aufnahme, weil sie staatspohtisch bewährt waren. Die Geschichte
kennt kein Entweder-Oder, sondern nur den Kompromiß, und auch die

Verschmelzung der alten Kultur mit der christbchen Lehre und Sitte wurde zum
großartigen Kompromiß. Die Vereinigung des scheinbar Unvereinbaren treibt
Leben, Bewegung, Neugestaltunghervorund wirktbefruchtend aufdie Zukunft.

Die Tempel bheben neben den ersten großen Basibken des 4. Jahrhunderts
wie St. Peter, dem Lateran, St. Paul, Santa Maria Maggiore bestehen, Thermen
und Theater waren den Römern des ersten Jahrtausends ständig gegenwärtig,
die Kaiserpaläste auf dem Palatin wurden noch von der Kaiserin Galla Placidia
und von Theoderich dem Großen bewohnt ; der gotische König ordnete ihren
Schutz, ihre Erhaltung an. Noch heute bilden Forum, Colosseum, Pantheon,
die Aurebanischen Stadtmauern mit ihren Toren ein Element, das Rom vor
aUen andern Weltstädten auszeichnet. Es ist nicht nur die architektonische
Gestaltung, die die alten Bauten und Ruinen als Besonderheiten erscheinen

läßt, sondern mehr noch ihre dunkle Größe und Gewalt. Auch wenn ihre
Gegenwart dem Bewohner und dem Fremden nicht stets bewußt bleibt,
erwacht er immer wieder aus der Gewöhnung und staunt, wenn die Schleier der
Zeit sich öffnen. Rom besaß die Gabe, Bauten zu errichten, für die das zweite
Jahrtausend nicht mehr die Kraft und Phantasie aufbrachte.

Das antike Rom mit seinen Marmortempeln, Thermen, MarkthaUen,
Palästen, Triumphbogen ist von den Kaisern Augustus bis Konstantin erbaut
worden. Die christbchen Basibken übernahmen das System und den Namen
der antiken Basibken, die Markt- und GerichtshaUen waren. Mit ihrem erhöhten

Mittelschiff und den beiden niedrigem Seitenschiffen, mit ihren Säulen und

1281



Bogen, ihren Emporen, ihrer Giebelfront und ihrer Apside waren diese Hallen
die geeigneten Versammlungsräume für die Christen und heßen sich leicht für
den Kult umgestalten. In den halbrunden Apsiden stand der Bischofssitz und die
Bänke für die Presbyter und Diakone und davor standen von Schranken umgeben

der Altartisch und die Ambonen zum Vorlesen der Evangehen und Episteln.
Die christbchen Basibken Roms waren wie die Tempel auf die Orthogonale

ausgerichtet. Daneben entstanden aber auch Rund- und Kuppelbauten, wie
sie im Pantheon und andern Bauten vorgebildet waren und wie sie der Osten
bevorzugte. Vor Juhus Cäsar und Augustus gab es in Rom keine monumentale

Gewölbebaukunst. Wie der Rundbau schon in den urgeschichtlichen Tu-
mulusbauten und Gräbern vorkam, im Vestatempel mit Säulenumgang und
ähnlichen Bauwerken auf Delphi und Epidauros zurückging, gehörte er bald
auch in Rom zur Tradition und wurde auch von den Christen übernommen,
wie in der im 5. Jahrhundert umgestalteten TaufkapeUe im Lateran und im
Grabmal der Costanza, der Tochter Kaiser Konstantins, mit der doppelten
Säulenreihe im Innern. Da der christhche Altardienst im Innern der Kirchen
stattfand, wurden auch die Säulenringe, in S. Stefano Rotondo in mehreren
Reihen, im Innern der Bauten aufgesteUt. Das räumbch-malerische Prinzip
erlangte die Oberhand über das plastische.

Die Entwicklung des Bauens auf italienischem Boden brachte in der Folgezeit

die große Auseinandersetzung zwischen Außen- und Innenarchitektur
hervor, die zu phantasievoUen Kompromissen von Zentral- und Langhausbau,
von Rundung und Orthogonale führte und über das Mittelalter hinweg im
Simultanbau der neuen St.-Peterskirche von Michelangelo ihre symbobsche
letzte Lösung fand. Der Kuppelbau galt als Sinnbild der Mitte, Gleichnis des

Himmelsgewölbes, während das Langhaus in seinem rustikalen Gelagertsein
den Weg der Prozession zum Altar verkörperte. Beide Prinzipien heßen sich
als Idealformen rechtfertigen, sie schienen sich auszuschließen und suchten sich
dauernd zu vereinigen.

Der Malerei und Bildnerei brachte das christliche Bekenntnis den neuen
Bilderkreis, der die Kunst, ohne daß die Mythologie, jetzt zur Allegorie
geworden, je aufgegeben wurde, vor neue Aufgaben steUte. Die Situationen aus
dem Leben Christi, seine Heilungen und Wunder heßen sich nicht leicht dar-
steUen, da es dafür keine Vorbilder gab außer den aus Alexandrien und Syrien
nach dem Westen strömenden Anregungen. Zuerst wurden in den unterirdischen

Begräbnisstätten vor der Stadt, die den Christen wie jeder
Glaubensgemeinschaft erlaubt waren, mehrheitbch alttestamenthche Szenen dargestellt,
dann aber nahm seit dem 3. und 4. Jahrhundert das Leben und zuletzt auch die
Passion Christi die erste SteUe im BUderkreis ein, und mehr und mehr wurde
die symbobsche Andeutung zur Erzählung erweitert. Das Grundthema der
BUder bezog sich auf die Rettung. Noah bheb dem Leben erhalten, Isaak, zum
Opfer bereit, wurde gerettet, Jonas vom Fisch verschlungen wieder ausge-



spien, wobei die Rettung zugleich an die Auferstehung aus dem Dunkel
erinnerte. Auch die drei Jünghnge im Feuerofen erfuhren ihre Rettung.

Als Kaiser Konstantin, der als Illyrer keine Beziehungen zu Rom hatte,
dort nur den entscheidenden Sieg über Maxentius errang, die Residenz nach

Byzanz verlegte und die neue Stadt sofort großartig ausbauen und mit Spoben
aus Griechenland ausschmücken ließ, wurde eine Entwicklung eingeleitet, die

zur pobtischen und zuletzt auch zur kirchbchen Teilung der alten Welt führte.
Indes wurde der Papst bis zum 11. Jahrhundert als Oberhaupt der Christenheit
auch von den Griechen anerkannt. Die Stadt Rom erhielt einen neuen Nimbus
durch die Pilgerscharen aus dem Westen und Norden, die zu Hause von der
Herrhchkeit der Stadt berichteten und für die eine Mirabilien- und Reiseführerliteratur

entstand.
Der Verkehr zwischen Konstantinopel und Itaben war dauernd in Fluß;

die Kaiser regierten noch oft in Mailand; Theodosius leitete die Pobtik des

Gesamtreiches, und auch aUe geistigen, theologischen und künstlerischen
Neuerungen des byzantinischen Synkretismus fanden in Itahen und besonders in
den neuen Residenzen Mailand und Ravenna Zugang. Die byzantinische Kunst
soUte das italienische Kunstleben bis zum 13. Jahrhundert bestimmen und
Venedig zuletzt zu einer griechischen Stadt machen. Ravenna mit seinen hellen,

im Glänze der Mosaiken erstrahlenden Basibken, mit den Battisterien, der

Grabkapelle der GaUa Placidia, dem Rundgrab Theoderichs des Großen und
der weiträumigen Vieleckkirche S. Vitale ist das eigentliche Sinnbild der
byzantinischen Vormacht um die Mitte des ersten Jahrtausends geblieben.

Ravenna war ein halbes Jahrhundert die Königsstadt der Goten gewesen,
die aber kein Denkmal eigener kultureller Kraft zu schaffen vermochten, sich
vielmehr der traditionellen Künste bedienten. Ihr Untergang aus dem
Verlorensein in einer fremden Umwelt ging als ein tragisches Schauspiel über die
Fluren Itahens. Der späte Erbe Ravennas, Venedig, erhielt im 10. und 11.

Jahrhundert in der Vielkuppelkirche S. Marco ein Denkmal, das den polaren
Kontrast zum römischen Pantheon bildet.

Seit dem Ende des 6. Jahrhunderts wurde Pavia unter den Langobarden
zur Hauptstadt Itabens und bheb es bis 1870, insofern auch die Kaiser sich als

Könige von Itahen in Pavia mit der eisernen Krone, jetzt im Dom zu Monza
aufbewahrt, krönen heßen. Die Langobarden, seit 568 im Lande, aber 774
durch Karl den Großen ihrer Macht beraubt, gaben dem oberitalienischen
Gebiet um Pavia und Mailand den Namen. Ihre Herrschaft erstreckte sich in
Verwaltung und Recht auch über ihre südbchen Herzogtümer Spoleto und
Benevent. Wenn sie Itaben über den Kirchenstaat hinweg zu einigen suchten,
mußte der Papst diesen Ring zu sprengen suchen. Es geschah, als Papst
Stephan IL enttäuscht von der mangelnden Hilfe Konstantinopels den Bund mit
König Pippin schloß und sich damit dem fränkischen Westen zuwandte.

Pavia und Mailand bewahrten auch im Mittelalter die aus römischen und

1283



langobardischen Eigenschaften gemischte nüchterne Härte der Architektur.
Die Lombarden wurden zu berühmten Baumeistern und Maurern. Ihre Flechtmuster

und später ihre Steinmosaiken brachten der itahenischen Kunst eine

neue Dekoration, die sich von Cividale bis nach Benevent und Salerno
eigentümlich mit römischen und byzantinischen Elementen mischte. Aus diesem
lombardischen Itahen gingen in Paulus Diakonus, Anseimus, Lanfranco, Petrus
Lombardus geistige Potenzen hervor, die ihren Einfluß bis an den Rhein, in
die Normandie und nach England erstreckten und die der mittelalterlichen
Welt ein bedeutendes Profil gaben.

Während des ganzen ersten Jahrtausends war die nach Osten gerichtete
Adriaküste Itabens schicksalsreicher als die tyrrhenische Westküste, die durch
die Toscana, Genua, Neapel, Sizilien im zweiten Jahrtausend den Vorrang
erlangte. Brindisi, Ancona, Ravenna waren die großen Häfen für die mibtärische
wie für die kaufmännische Schiffahrt. Friaul mit Aquile] a und Grado, Istrien
mit Parenzo und Pola schützten den Nordosten des Landes und des Meeres,
waren aber auch den byzantinischen und slawischen Einflüssen besonders

ausgesetzt und oft Einfallsgebiet der Goten, Avaren, Langobarden und Ungarn.
Apulien und Kalabrien gehörten dem Machtbereich der Byzantiner an, wurden
aber von den Langobarden, Sarazenen und Deutschen ständig angegriffen,
teilweise besetzt und durch dauernde wechselvolle Kriegszüge in Unruhe versetzt.

Die Epoche von Augustus bis zu Otto III. sah auch Idee und Institution
des Kaisertums entstehen, das für Europa eine Neubildung war und sich von
Grund aus von den Despotien des Ostens unterschied. Das Cäsarentum ergab
sich unter Augustus aus der Kumulation von traditioneUen AmtssteUen der

Repubhk wie denen der Consulen, des Pontifex Maximus, des obersten Richters

und Kriegsherrn, verfestigte sich aber schon unter Tiberius zum Absolutismus.

Augustus erhob seinen Onkel Juhus Cäsar zu göttbchen Ehren, heß

ihm einen Tempel errichten, wie er selber nach dem Tode zum Divus, zu einer

vergöttlichten Person erhöht wurde. Später erhielten die Kaiser diese Würde
schon bei Lebzeiten und standen als Verklärte über aUen MachtsteUen des

Staates, und ihr Glanz soUte über das ganze Reich leuchten. Diese rehgiöse
Weihe ging auch auf die christbchen Kaiser über, nicht daß sie vergöttlicht
wurden, aber sie galten von Gott eingesetzt, und die spätere Krönung durch
den Papst gab ihnen die kultische Erhöhung und sakramentale Würde.

Nur wenige Kaiser, wie Augustus, Vespasian, Titus, Trajan, Antoninus
Pius, Marc Aurei, Konstantin, waren vom römischen Ethos der Verantwortung

und der Dienstbereitschaft gegenüber dem Volk erfüUt, bei andern zeigte
es sich, daß sie zu schwach für die Last der Machtfülle waren und dem
Cäsarenwahnsinn verfielen, den die Despoten des Ostens nicht kannten. Diese Krankheit

äußerte sich in Mißtrauen, Furcht, WiUkür und maßloser Genußsucht und
Grausamkeit. Seit dem 3. Jahrhundert waren die Kaiser nicht mehr Römer,
sondern Afrikaner, Syrer, IUyrer, Spanier, sie kamen nicht durch Erbfolge oder

1284



Adoption auf den Thron, sondern wurden von den Soldaten gewählt und oft
auch ermordet. Im 5. Jahrhundert erlosch das weströmische Kaisertum und
um so höher waren Macht und Glanz des neurömisch-griechischen Kaisertums

von Konstantinopel, das auch über Itaben, Galben, Teile von Spanien und Nordafrika

herrschte. In Rom traten die Päpste anstelle der Kaiser ; sie standen zum
Kaisertum in einem Gegensatz der Macht und der Idee, waren aber auf den
Schutz der Kaiser angewiesen und gerieten besonders im 6. und 7. Jahrhundert
oft unter deren Botmäßigkeit.

Ein drittes Kaisertum, das sich dann bis 1918 erhielt, entstand, als Karl der
Große als Nachfolger der altrömischen Kaiser den Titel der Cäsaren annahm
und vom Papst gekrönt wurde. Mit dem Ostkaiser mußten Karl der Große und
seine Nachfolger um den Besitz der Adriaküste in Süditaben kämpfen, mit dem

Papst war er verbunden in der Einheit von Welt und Kirche, aber verfeindet
durch die Universahtät der Idee, die auf beiden Seiten Ausschbeßbchkeit
forderte, und durch machtpobtische Spannungen, weil der Papst als Landesherr

von kaiserhchen Gebieten umschlossen war wie zuvor von byzantinischen,
gotischen und langobardischen. Papsttum und Kaisertum gingen aus römischen

Vorstufen, Ideen und Systemen hervor.
Das erste Jahrtausend nach Christus war selber Übergang. Zuvor waren die

Reiche der Babylonier, Perser, Ägypter zurückgedrängt worden durch kleinere

individueUe Völker, wie die Juden, Griechen und Römer, die im Laufe
der Jahrhunderte ihre Theokratie und ihre Volkskulturen des Geistes und der

pohtischen Ordnung und Gesetzesherrschaft ausbildeten. Besonders die Griechen

vermochten aus ihrer glücklichen KonsteUation eine Kultur des Geistes,
der Künste, des Lebens von einmabger und unvergleichbarer Größe hervorzubringen.

Moses, David, Salomon, Ebas, Jeremias, Solon, Homer, Theseus,
Perikles, Äschylos, Sophokles, Piaton, Aristoteles, Scipio, Cato, Virgil, Horaz,
Cicero sind Namen, denen das erste nachchristliche Jahrtausend kaum
gleichbedeutende entgegensetzen konnte. Die christhche Kultur hat ihre Wurzeln
in der Welt vor Christus, außer daß dieser am Anfang der neuen Ära in der
Welt erschien und dieser eine ganz andersartige Bestimmung gab.

Das zweite Jahrtausend mit seinen Kathedralen und Universitäten
entwickelte als Neues die Naturerkenntnis, aus der die heutige wissenschaftlich-
technische Zivihsation entstanden ist. Wird das erste Jahrtausend als historische

Einheit betrachtet, zeigt sich erst die Macht der antik-christbchen Tradition,

die dieses Zeitalter beherrschte. So groß der Anteil des latinisierten
Galliens an der Entfaltung der neuen Kultur war, haben doch auf italienischem
Boden die Ideen des Kaisertums und des Papsttums, der staatbchen und
mihtärischen Verwaltung, der Schule und der BUdung, der Baukunst, Plastik und
Malerei die Formen erhalten, durch die das Abendland zu einem lateinisch-
christlichen Erdteil wurde. Auch war das Latein der Mittler der östbchen
Weisheit, Theologie und Verheißung.

1285


	Italien im ersten Jahrtausend

