
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 12

Artikel: Humanität und politische Verantwortung : eine Festschrift für Hans
Barth

Autor: Schindler, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Humanität und politische Verantwortung

EINE FESTSCHRIFT FÜR HANS BARTH

DIETRICH SCHINDLER

Wenige Tage vor Erscheinen dieses Heftes, am 25. Februar, feierte Professor
Hans Barth, Ordinarius für Philosophie an der Universität Zürich, seinen 60.

Geburtstag. Bei diesem Anlaß wurde ihm eine Festschrift mit dem Titel «

Humanität und politische Verantwortung» (Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach)
überreicht, die nicht nur ihres reichen Inhalts wegen hier einen Hinweis
verdient, sondern auch eine willkommene Gelegenheit bietet, Hans Barths eigenes
Leben und Werk zu würdigen.

Hans Barths Laufbahn weist manche überraschende Züge auf. Als er 1946

von der Redaktion der «Neuen Zürcher Zeitung» direkt auf den ordentlichen
Lehrstuhl für Philosophie an der Universität Zürich berufen wurde, war dies

ein außergewöhnlicher und vielbeachteter Sprung. Nicht weniger überraschte
der Wechsel der Fakultät, hatte doch Hans Barth nicht Philosophie studiert,
sondern das juristische Studium absolviert. Liest man in seiner 1928 erschienenen

Dissertation über «Die Unterrichtsfreiheit in der Schweiz im 19.
Jahrhundert» das «Curriculum vitae», so ist man erneut erstaunt, zu erfahren, daß

der spätere Humanist Hans Barth in Zürich die Industrieschule durchlief und
alsdann zunächst das Studium der Sozialökonomie begann. Alle diese äußeren
Wechsel sind jedoch nicht Zeichen der Sprunghaftigkeit, sondern im Gegenteil
Ausdruck einer tieferen Konsequenz, die durch Hans Barths Leben und Werk
hindurchgeht und ihn zu der heurigen Position führte. Eine klare, gerade Linie
läßt sich von den frühen staatsphilosophischen Aufsätzen in der «NZZ» bis

zu den Schriften der Gegenwart verfolgen. Der Titel der Festschrift kennzeichnet

in treffender Weise die Linie dieses Schaffens. Zugleich fügen sich die
Aufsätze, die Hans Barth in der Festschrift dargebracht werden, unter diesem Titel
zu einer auffallenden Geschlossenheit zusammen.

Es mag gerechtfertigt sein, im folgenden drei Beiträge der Festschrift
herauszugreifen, die sich unmittelbar mit Barths Werk befassen. Die übrigen
Aufsätze, deren Interesse schon an den Namen der Verfasser und den Themen
erkennbar ist, sind am Schluß mit dem Titel angeführt.

Willy Bretscher ruft in einem einleitenden « Freundeswort » die ersten

Begegnungen in Erinnerung, die er nach seiner Rückkehr als Korrespondent der

«NZZ» in Berlin im Jahre 1929 mit seinem «von Eduard Korrodi als Adlatus
in die Feuilletonredaktion eingebauten neuen Kollegen» hatte. Die Gespräche

1215



drehten sich um die von W. Bretscher in Deutschland beobachteten extremistischen

Strömungen, die auf eine kommende Katastrophe hindeuteten, und
führten zur Frage, ob und inwieweit diese Erscheinungen nicht nur Folgen des

verlorenen Krieges seien, sondern auch in der Eigenart des deutschen
Nationalcharakters und der deutschen pohtischen und Geistesgeschichte lägen. Es war
diese Frage, die die beiden Gesprächspartner ins Zentrum einer Problematik
führte, die Hans Barth von da an nicht mehr losließ. Als philosophischer
Kritiker hat er sich in der Folge schon in einer Zeit, als man den Nationalsozialismus

bei uns noch als irrelevante Bewegung von Außenseitern betrachtete, und
alsdann «während der ganzen Dauer des Tausendjährigen Reiches» mit den
Theoretikern des Nationalsozialismus auseinandergesetzt und den geistigen
Wurzelgrund der kommenden Katastrophe aufgedeckt. Hinter den ideologischen

Masken erkannte er «die Fratze des Nihilismus, die schauerliche Rich-
tungslosigkeit einer Revolution, für die Machtausübung und Machtsteigerung
Selbstzwecke zu werden schienen ». Für viele gebildete Leser wurden diese
Aufsätze ein eigentliches Brevier des geistigen Widerstandes gegen das totahtäre
Zeitalter. Mit Recht bezeichnet Willy Bretscher es als eine «unverwechselbar
schweizerische Form der staatsphilosophischen Äußerung », wenn Hans Barth
nicht «aus dem Elfenbeinturm irgendeines wissenschaftlichen Faches gelassen
und unbeteihgt auf das wüste Treiben» herabblickte, sondern sich «unermüdlich,

klärend, mahnend und erweckend, mit den Grundfragen des menschlichen
Zusammenlebens » beschäftigte und auch auf dem Forum sein vernehmbares
Wort dazu sagte.

Richard Reich, der als Herausgeber der Festschrift zeichnet, stellt in einer
weit ausholenden Betrachtung, die den Titel des Bandes «Humanität und
pohtische Verantwortung » übernimmt, Hans Barths staatsphilosophisches Werk in
die großen Zusammenhänge der Geschichte der pohtischen Ideen und schafft
damit zugleich eine Art Synthese der Beiträge des vorhegenden Bandes.

Ausgehend von dem untrennbaren Zusammenhang von Mensch und Pohtik, wie
er in der antiken Pohs offenbar wird, zeigt er, daß die Idee der Humanität in
ihrer ursprüngbchen Konzeption den Begriff der politischen Verantwortung des

Einzelnen für die Ordnung des Gemeinwesens mitenthielt. In Deutschland ist
die gegenseitige Abstimmung zwischen der Humanitätsidee und der staatbchen

Ordnung schon frühzeitig vernachlässigt worden. Wilhelm von Humboldt
glaubte, daß die rein negative Abgrenzung einer staatsfreien Sphäre zur
Gewährleistung einer freien Entfaltung der Persönhchkeit genüge und daß der
Staat seinerseits ohne greifbare Rückwirkungen aus der Persönlichkeitssphäre
auszukommen vermöge. Dieser Auffassung folgend fühlte sich das deutsche

Bürgertum von jeher als «genuin unpolitisch». Im 19. Jahrhundert kam es zur
Aufspaltung der Ethik in eine individuelle und eine Staatsmoral, eine Erscheinung,

die mit der These von der Unmoral der Pohtik Hand in Hand ging. Das
morabsche Vakuum, das auf diese Weise entstand, wurde durch Ideologien



aufgefüllt, die an Stelle des individuellen Gewissens zum Antrieb und Leitbild
pohtischen Handelns wurden. In diese Situation hinein stellt Reich die
Wirksamkeit Hans Barths. Frühzeitig erkannte Barth, daß am Anfang dieser

Fehlentwicklung die Absage an die abendländische Idee der Humanität und die

Pervertierung der ihr entsprechenden Ordnungsidee stand. Den Ansatz für die

Wiederherstellung einer «menschlichen Verfassung des Menschen» sah Barth
deshalb stets in der Frage nach den Voraussetzungen einer handlungsfähigen
und auf die Würde des Individuums ausgerichteten Ordnung des Gemeinwesens.

Um diese Frage kreisen seine Studien und ihr widmete er 1958 sein
Buch «Die Idee der Ordnung», in welchem er die grundlegenden Elemente
jeder menschbchen Ordnung darlegte.

Aus der Feder von Hans Kohn stammt eine Studie « Um den Wert und die
Würde menschlicher Freiheit — Gedanken zur pobtischen Philosophie Hans
Barths », die die zwei bereits beschriebenen Aufsätze aus der Sicht eines
Ausländers trefflich ergänzt. Kohn skizziert die geistigen Hintergründe von Hans
Barths Wirken, namenthch die besondere Lage der Schweiz, die der
Verabsolutierung und Extremisierung der pohtischen Ideen der Französischen Revolution

zu widerstehen vermochte und darin den englischsprachigen Randvölkern
Europas, die ihre Tradition in den Freiheits- und Toleranzkämpfen des 17.

Jahrhunderts verankert wissen, näher steht als ihren kontinentalen Nachbarvölkern.

So hat die Schweiz es 1848 verstanden, «durch konstruktive
Aufnahme der bleibenden Prinzipien der Französischen Revolution das Zeitalter
revolutionärer Umwälzungen und extremistischer Experimente für sich zu
beenden», wozu Pestalozzis pohtische Lehren nicht wenig beitrugen. Kohn
verfolgt anhand von Hans Barths Essays die Haltung verschiedener Denker
zu den Ideen der Französischen Revolution und zeigt, wie Deutschland sich
im 19. und 20. Jahrhundert von der Aufklärung radikal abwandte und dem
Westen entfremdete. Selbst im heutigen Deutschland sind — wie im
Bismarckschen Reich und in der Weimarer Repubhk — wieder vereinzelte Stimmen

zu vernehmen, die Klage darüber führen, daß die Bundesrepublik «fast

völlig durch die mechanistisch-rationalistischen Staatsideen der westbchen
Demokratie überfremdet erscheine». Demgegenüber war sich Hans Barth
stets im klaren darüber, daß zu Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts
auch das geistige Deutschland am gemeinsamen pohtischen Ethos des Westens
teil hatte, wie sich am Glauben an die pobtische Freiheit in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts und in der Bedeutung, die man der Ausbildung einer

pobtisch geschulten Schicht damals beimaß, zeigte. Barth hat immer wieder
klargemacht, daß von 1866 an das geistige Bild Deutschlands sich durch den

Kampf gegen die Aufklärung, gegen Vernunft und Vernünftigkeit und durch
die Bagatellisierung pohtischer Freiheit und parlamentarischer Willensbildung
grundlegend veränderte. In seinen Stellungnahmen erscheint das Erbe der
Aufklärung und Pestalozzis in neuen, zeitgemäßen Formen, die sich am Maßstab

1217



der geschichthchen Wirkhchkeit bewährt haben. Hans Barth ist, wie Kohn es

ausdrückt, « der zuverlässige Führer einer Generation, die auf dem Trümmerfeld

pohtischer Ethik, das die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts in Mitteleuropa
zurückgelassen hat, eine im menschbchen und menschheitlichen Glauben des

modernen Westens begründete freiheitliche Ordnung aufbauen will».
Die Festschrift für Hans Barth enthält außer den drei genannten Aufsätzen

folgende Beiträge: hing Fetscher: Zut Dialektik des Anarchismus. Jürgen Habermas:

Verwissenschaftlichte Pohtik und öffentliche Meinung. Hans Huber:
Common Law und Gesetz in der enghschen pohtischen Theorie. Werner Kaegi
(Basel): Gespräch im Kirschgarten. Colonel Charras, der Cäsarismus Napoleons

III. und die späten Reisen Jacob Burckhardts durch Frankreich. Christian

Graf von Krockow: TocqueviUe und das Problem der Gleichheit in Deutschland.
Hermann Lübbe: Gewissensfreiheit und Bürgerpflicht. Aktuelle Aspekte der
Gewissenstheorie Hegels. Rudolf Meyer: Vernunft und Gewissen. Ein Beitrag
zur pohtischen Ethik Kants. Helmuth Pleßner: Ein Volk der Dichter und Denker?

Zu einem Wort der Madame de Staël. Dolf Sternberger: Erwartung und
Vollstreckung als Kategorien des Handelns im Bolschewismus. Leo Weber:

Verantwortung und Menschlichkeit.

Die sozialpolitische Bedeutung der 6. AHV-Revision

PETER BINSWANGER

Am 19. Dezember 1963 haben die eidgenössischen Räte der bundesrätlichen

Vorlage über die 6. Revision der AHV einhellig zugestimmt1. Die Neuerungen
sollen auf den 1. Januar 1964 in Kraft treten. Da das Referendum nicht
ergriffen worden ist, kann der Vollzug am 18. März beginnen, mit Rückwirkung
auf den 1. Januar 1964.

Die 6. AHV-Revision hat, wie Bundesrat Tschudi anläßlich der Eintretensdebatte

im Nationalrat feststellte, fast so große finanzielle und soziale Folgen
wie seinerzeit die Einführung der AHV selbst. Schon daraus erhellt die
überragende Bedeutung der 6. AHV-Revision. Noch bedeutungsvoller ist jedoch,
daß Bundesrat und Parlament mit der 6. AHV-Revision eine sozialpolitische
Weichenstellung erster Größenordnung vorgenommen haben. Erstmals ist eine

Gesamtkonzeption der Alters-, Hinterlassenen- und Invalidenvorsorge in der
Schweiz entwickelt, erstmals die Aufgabe der AHV im Rahmen einer
Gesamtkonzeption festgelegt worden. Die 6. AHV-Revision wird daher als Markstein
nicht nur in die Geschichte der AHV, sondern in die Geschichte der schweizerischen

Sozialpobtik scHechthin eingehen.

1218


	Humanität und politische Verantwortung : eine Festschrift für Hans Barth

