
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

UN PORTRAIT DELA SUISSE ROMANDE

Revenant d'un long séjour en Italie, PhiUppe
Monnier se demandait « si au lieu d'aller chercher

bien loin nos modèles et nos exemples,
nous ne ferions pas [...] œuvre plus durable
et véritable en restant fidèles à l'esprit de

clocher, en recueillant l'humble voix de la

petite chapelle, en nous inspirant de l'âme
discrète, et profonde, et rustique, et divine
de terroir ».

C'est une question de créateur, de poète ;

ce pourrait être une question de critique.
C'est la question que semble s'être posée un
étudiant zurichois de l'Université de Genève,
il y a une quinzaine d'années. Pourquoi ne

pas choisir d'étudier, dans une thèse, quelque
auteur de chez nous, quelque problème de

notre vie intellectuelle, au lieu de faire
concurrence aux facultés de la France voisine?
Bien de nos écrivains, de nos philosophes
attendent encore l'honneur d'une pareille
distinction.

Une telle ambition, peut-être modeste au
départ, nous vaut aujourd'hui un impressionnant

portrait moral et littéraire de notre
province d'expression française. «La Suisse
romande au Cap du XXe siècle» que M.

Alfred Berchtold a déposé sur notre table aux
derniers jours de 1963 ne saurait être confondu

avec quelque pubUcation éphémère traitant

de nos malaises ou de nos inhibitions1.
C'est un ouvrage fort important. C'est même
probablement le livre le plus complet, le
mieux informé, le plus objectif que l'on ait
jamais consacré à notre esprit, à nos tendances

spirituelles, esthétiques, littéraires. Une
somme.

En fait, le titre ne doit pas nous abuser.
Ce ne sont pas seulement les quatre décennies

qui gravitent autour de 1900 qui inspirent
cette vaste enquête de près de mille pages. Si
M. Berchtold a paru limiter pareiUement son

propos c'est qu'il voulait indiquer sans doute
qu'il n'avait ni l'intention de récrire une
Histoire de la littérature romande ni de tenter
un classement des écrivains d'aujourd'hui.

Dans le premier cas, il aurait révoqué les

livres de PhiUppe Godet et de Virgile Rössel;
dans le second, il aurait repris la trace de
Pierre Kohler, de Weber-Perret, de Guido
Calgari ou de Charly Guyot. En fait, en ayant
l'air de se contraindre, il s'accordait une plus
grande liberté.

On ne saurait traiter, en effet, de l'esprit
d'une génération qu'en la rattachant à ses

racines; on ne saurait parler valablement des

hommes et de leurs œuvres qu'en les situant
dans l'espace. D'où la nécessité de remonter
dans le temps et d'explorer tous les secteurs
d'une province spiritueUe et géographique.

Le premier chapitre de ce portrait évoque
la tradition protestante. II remonte donc à

Calvin. Le second décrit le génie du lieu: il
décrit la naissance d'une conscience
romande. A travers la présence cathoUque,
nous voyons se dégager d'autres traits de

notre personnalité morale. Ainsi, c'est bien
toute la Suisse d'expression française qui se

dessine à travers quatre siècles de son
existence.

Les bases étant posées ¦—¦ mais nous
sommes déjà presque au milieu du livre —
l'auteur étudie tour à tour la poésie, le roman,
le théâtre des années tournantes du XXe
siècle. Il le fait avec minutie, montrant bien,
en particuUer, l'influence décisive qu'eurent
sur nos lettres les équipes d'écrivains qui
fondèrent la Voile latine et les Cahiers vaudois.

Sur la Voile latine, la récente publication
du troisième tome des Mémoires de Reynold
nous avait apporté de très intéressantes
précisions 2. M. Berchtold replace l'entreprise des

Cingria, Bovy, Ramuz, Reynold dans un
contexte éclairant. La génération de PhiUppe
Monnier avait préparé les voies. Il faUait
donner une doctrine à des tendances encore
diffuses. Ce fut l'œuvre de l'équipe genevoise,
vaudoise et fribourgeoise.

Quand le premier numéro de la revue
parut à Genève en octobre 1904, on ne se
douta pas de l'importance de l'événement.

1196



Une revue de plus... A la vérité, ces jeunes
gens avaient de belles ambitions. Ils étaient
animés, d'une part, d'un zèle esthétique assez

nouveau en notre pays de philosophes et de
moralistes. Mais ils rêvaient aussi d'intégrer
dans leurs œuvres les plus authentiques
traditions nationales. De la poésie, oui ; le culte
de la forme, assurément. Mais le souci de
l'art doit être lié étroitement au choix des

sujets.
Reynold parlera même de «restaurer

l'ancienne culture suisse...». Ses deux gros
ouvrages, thèses de Sorbonne, sur le Doyen
Bridel et le patrimoine littéraire de la Suisse

au XVIIIe siècle, portaient en germe ce que
l'on appela l'helvétisme, si décrié par la suite,
et bien à tort, car cet helvétisme-là ne
supposait point une rétraction mais un
approfondissement de la conscience de soi. Qui
songerait, par exemple, à accuser Robert de
Traz d'avoir porté des œillères? Il était bien
ouvert au monde. Il n'en approuve pas
moins ce culte de la terre originelle.

Mais, cet helvétisme, pour certains fondateurs

de la revue genevoise ne dépassait pas la
Sarine. La vraie patrie c'est la province bur-
gonde, non l'Alémanie. Pour d'autres, la
vrai patrie c'est la patrie romaine et non les
lieux détachés d'une tradition latine par la
Réforme. On voit bien qu'une équipe ainsi
divisée n'allait pas pouvoir naviguer très
longtemps sous la voile blanche du lac
Léman. La barque coula après six ans d'existence.

Si l'on relève ces difficultés c'est parce
qu'elles sont bien romandes, justement; elles

soulignent la complexité de notre vie intel-
lectueUe qui ne peut guère être que cantonale.
Les Cahiers vaudois portent un titre qui ne
laisse pas de doute sur les ambitions de leurs

promoteurs. Mais déjà Ramuz avait écrit
Aimé Pache, peintre vaudois. Non pas suisse,

non pas romand, mais étroitement attaché à

la plus étroite patrie.
Je crains, à la vérité, en insistant comme

je le fais sur le nom de quelques écrivains
seulement, de fausser l'esprit de ce livre. Il
ne s'agit point que de littérature dans cette
Suisse au Cap du XXe siècle. C'est l'originaUté
même la plus réelle de cette vaste fresque que
d'inclure, dans l'analyse de nos tendances

spirituelles et morales, le plus grand nombre
de philosophes, d'historiens, de théologiens,
de professeurs, d'essayistes. Si les peintres,
les musiciens ne sont pas nombreux à

témoigner de notre originalité, en revanche ce

portrait fait la part la plus large à tous ceux
qui, sans être des créateurs, se sont distingués
d'une manière ou de l'autre dans le domaine
de la pensée.

Non, l'esprit romand ne se définit pas à

travers la seule poésie; les moralistes sont
légion dans un pays où la pédagogie est une
institution nationale, où l'éthique sociale

joue un rôle déterminant. C'est avec le plus
vif intérêt que l'on trouvera, mêlés à
l'évocation de nos romanciers et de nos hommes
de théâtre, les portraits de Théodore Flour-
noy, d'Edouard Claparède, d'Adolphe
Ferrière, de Pierre Bovet, d'Auguste Forel...
Même Pierre Ceresole est là, le pacifiste, le
fondateur du service civil, et cette veine
d'antimilitarisme devait courir, pour la vérité
du portrait, sous l'helvétisme de Reynold,
sous la passion des armes du major de Val-
lière, sous le patriotisme de de Traz et d'autres
auteurs de récits, nés de notre particulière
expérience des armes. Comme il était juste
aussi que le Cardinal Mermillod et le
chanoine Charles Journet viennent témoigner,
avec Mgr Besson, de la vitalité de la pensée
cathoUque.

L'un des problèmes difficiles que M.
Berchtold avait à résoudre était d'une autre
nature : A quelle date fallait-il arrêter cet
inventaire de nos traits physiques et moraux?
Les portraits suspendus aux parois de nos
demeures et représentant nos ancêtres portent

presque toujours l'indication de l'âge
précis du modèle. A quel moment faUait-il
interrompre l'expérience? En gros, M.
Berchtold s'était fixé la date de 1920. Date
toute arbitraire, on le voit bien, à laqueUe il
n'a pas pu se tenir. Reynold est encore vivant
parmi nous: comment ne retenir que la part
de son œuvre achevée à la fin de la première
guerre mondiale? Ramuz ne sera vraiment
connu qu'à partir du moment où l'éditeur
Grasset le lancera à Paris; ce doit être en

1924; il meurt en 1947...
Mais il n'était guère possible, d'autre

part, de prendre en considération tous les

1197



auteurs vivants. L'actuaUté c'est le taiUis.
Certes, on s'étonnera de l'absence de certains

noms, de la présence de tels autres. Etait-ce
possible de faire mieux? Encore un coup, il
ne s'agit pas ici d'une «histoire» mais d'un
portrait.

Le dernier chapitre, celui-là même qui
suit l'évocation des Cahiers vaudois, est
consacré à l'appel du large. Contre le repUement
sur soi-même, la fuite dans l'imaginaire, l'évasion

dans l'espace, géographique ou inteUec-
tuel. Nos étroites frontières ne sauraient
contenir les élans de tout un peuple. Depuis
César, les Helvètes cherchent à sortir de leur
cage de forêts, de monts et de montagnes...

Depuis César! Il est piquant de voir que
la Légion étrangère trouve ici sa justification
psychologique, après les services capitules et
cette brochette de généraux qui maintinrent
vivante la flamme de l'héroïsme. Où, les

Suisses, à la vérité, ne sont-ils pas présents
dans le vaste monde Ils y sont soldats mais
aussi précepteurs, architectes, pâtissiers,
maçons, banquiers... Ritz fonda la grande hôtellerie

internationale; Le Corbusier, l'architecture

moderne. Nous avons Grock et
Michel Simon...

Combien de nos artistes se formèrent à

Paris? Peintres et écrivains s'y rencontrent:
c'est notre capitale. Mais la plupart rentrent
un jour et redeviennent Genevois ou Neu-
châtelois... D'autres y restent, y font fortune
ou disparaissent dans la fosse commune.

Ici encore, M. Berchtold promène une
curiosité bien inspirée. Il y a peut-être quelque

ressentiment en nous à l'égard de ceux
qui nous quittent sans esprit de retour; nous
témoignons quelque mépris à l'égard des

renégats qui rougissent d'avouer leurs
origines. Nous en connaissons quelques-uns qui
se croiraient injuriés si on leur rappelait leur
nationalité. Et nous voulons tout ignorer, à

notre tour, de ce qu'ils sont devenus, hors de
chez nous.

M. Berchtold les regarde sans ostracisme.
Il les cite, évoque leurs bonnes ou mauvaises
fortunes. Il ne s'intéresse pas qu'aux
écrivains, répétons-le, et nous apprend les noms
d'archéologues, d'explorateurs, d'ethnologues,

de linguistes... On ne s'ennuie pas à

les suivre sur des pistes étonnamment variées.

Chez les écrivains, cinq portraits de cette
catégorie de citoyens du monde. WilUam
Ritter, d'abord, dont on est vraiment heureux

de trouver enfin une présentation
d'ensemble. Le «Vivons de notre vie » de PhiUppe
Godet qui répète le conseil de Juste OUvier,
irrite ce disciple malgré lui du critique neu-
châtelois. Fribourg, Neuchâtel, rebutent de
bonne heure cet adolescent sensible, à

l'imagination assez prodigieuse, qui sent en lui
une vocation de Juif errant.

Il part. Passionné de musique, il visite
d'abord Vienne, Bayreuth, passe en
Roumanie, y retrouve Léo Bachelin, son ancien
professeur... Non, ne nous laissons pas
emporter par le vent voyageur Ajoutons seulement

qu'il était juste qu'une place soit donnée

aujourd'hui à ce romancier, à ce critique, à

cet esthète, à cet éternel voyageur qui
précéda Biaise Cendrars sur les chemins du
monde.

On est pareiUement heureux de trouver
ici Guy de Pourtalès que nos critiques ont
tendance à laisser aux Français. Et Biaise
Cendrars, justement, et Charles-Albert
Cingria, cet irréguUer, ce génie baroque, cet
étonnant inventeur d'une histoire dont les

documents relèvent de la féerie.

Et, pour terminer, quelques pages tout à

fait neuves sur l'influence du judaïsme en
Suisse, à Genève, en particulier. Une présentation

d'Edmond Fleg, qui vient à peine de

mourir, iUustre ce dernier trait d'un tableau
dont nous avons à peine montré
l'extraordinaire richesse.

Oui, cette Suisse romande au Cap du XXe
siècle nous paraît vraiment remarquable. Que
l'auteur soit d'origine zurichoise peut nous
apparaître comme une garantie d'objectivité.
Quelques rapprochements fort suggestifs
sont du reste esquissés entre un Ramuz et un
Gotthelf, par exemple... Des ponts courent
sur le fossé est-ouest. On les franchit avec
aUégresse. Ce qui nous permet de dire que
ce livre érudit, intelUgent, équitable, n'est

pas seulement un livre utile : c'est encore un
livre bienfaisant.

Maurice Zermatten

1Payot, Lausanne. 2 Editions Générales,
Genève.

1198



DICHTER DER NEUEREN SCHWEIZ

Das jüngste Werk von Werner Günther, « Dichter

der neueren Schweiz» ist eine außerordentlich

verdienstvolle Leistung. Vor kurzem

erschien der erste, 543 Seiten starke
Band bei Francke, Bern und München;
geplant sind weitere vier Bände, von denen
zwei den Hauptvertretern der romanischen
Schweiz gewidmet sein soUen. Was uns hier
der Neuenburger Ordinarius für deutsche
Sprache und Literatur, der weit über die
Grenzen unseres Landes hinaus bekannte
Gotthelf-Forscher, Rilke- und Ramuz-Inter-
pret, beschert, darf als der bedeutsamste
Beitrag zur schweizerischen Geistesgeschichte
seit den Standardwerken von Ermatinger
und Nadler gewertet werden.

Günthers Konzeption ist allerdings
wesentlich anders. Er will keine Literaturgeschichte

im ÜbUchen Sinne schreiben und
verzichtet bewußt auf eine zusammenhängende

DarsteUung; stattdessen bietet er dem
Leser eine Reihe von monographischen
Studien über einzelne bedeutende Schweizer
Dichter und Dichterinnen seit Gotthelf.
«Wir möchten», so äußert er sich im
Vorwort, «mehr das individueU Seiende als das

aUgemein Werdende festhalten, mehr die
ruhenden — freilich in sich bewegten —
Einzelpole betrachten als der Erscheinungen
Flucht.» Günther geht es in erster Linie
darum, den Eindruck von Mensch und Werk
zu vertiefen, den man dadurch gewinnt, daß

man die Einzelgestalt als schöpferische
Individualität, losgelöst von den aUgemeinen
Strömungen der Zeit, betrachtet. «Die
Einzelgestalten sind ja das Primäre», sagt er,
«sie sind die Träger der Entwicklung; aus
ihren besonderen Physiognomien bestimmt
sich das Antlitz der Epoche ». In seiner
DarsteUung legt Günther also das Hauptgewicht
auf das Eigenwüchsige, das Unverkennbare
eines Künstlers, auf seine Sonderart, nicht
auf das, was er aUenfalls mit anderen
gemeinsam hat und was so leicht dazu verführt,
Werk und Gestalt eines Dichters im Interesse
einer synoptischen Literaturbetrachtung
voreilig — und stets mehr oder weniger gewaltsam

— in ein starres Schema zu pressen.
Wenn der Autor in dem Essay über Gott¬

helf, der den Band einleitet, dem modernen
Leser empfiehlt, sich «unbefangen und
aufgeschlossen — fast möchte man wünschen,
es geschehe erst in reiferem Alter — » in die
Produktion dieses «vielleicht größten
epischen Genies deutscher Zunge » zu vertiefen,
so findet man diese Methode in Günthers
eigenem Werk aufs schönste verwirklicht. In
der Tat: Unbefangen, aufgeschlossen und
mit gereiftem BUck zeichnet er jedes der
zwölf Dichterbildnisse, die er uns im ersten
Band seiner Monographienreihe präsentiert.
Bei so heterogenen Persönlichkeiten, wie wir
sie hier vereinigt finden, setzt die
Einzelbetrachtung ein hohes Maß an Einfühlung in
Mensch und Werk voraus, zugleich aber
auch, will sie, wie es der Verfasser postuliert,
«der kritischen Gerechtigkeit» dienen, einen

unbedingten WiUen zur Objektivität. Dem
gereiften Blick dessen, der sich wie Günther
über intimste Kenntnis des Biographischen
wie des Werkmäßigen ausweisen kann, drängen

sich da und dort Urteilsberichtigungen
auf. Früher nicht genügend Gewürdigtes
gilt es frisch zu bewerten, Überbewertetes

zu korrigieren, zu Unrecht Vergessenes
erneut ins Bewußtsein zu heben. Günthers
Analysen — die zugehörigen biographischen
und bibliographischen Daten verweist er,
um «Dichtergeist und AUtagsperson»
auseinanderzuhalten, an den Schluß seiner
Ausführungen — stützen sich stets auf
charakteristische Schaffensproben; sie bekräftigen
nicht nur seine Wertungen, sondern regen
auch zu eigener Urteilsbildung an; darüber
hinaus lassen sie das ganze Buch, eine Art
Anthologie, zu einem ebenso packenden wie
gewinnbringenden Erlebnis werden.

Welche Gestalten hat nun Günther in
seine Dichtergalerie der neueren Schweiz

aufgenommen? Daß Jeremias Gotthelf (1797
bis 1854) den Anfang macht, wurde bereits

erwähnt; diese einzigartige PersönUchkeit,
für die nach einer Äußerung Albin Zollingers

«die Kraft eines Jahrhunderts
zusammengenommen wurde», eröffnet nicht nur
die Epoche der neueren Schweizer Literatur,
sie repräsentiert zugleich ihre «hohe Zeit».
Wohl keiner verfügt zur Stunde wie Gün-

1199



ther, der selbst Berner, Bauernsohn und dem
Dichter in vielem wesensverwandt ist, über
eine ähnhche FüUe des Wissens um Werk und
PersönUchkeit Gotthelfs ; er hat das im Laufe
dreier Jahrzehnte mehrfach unter Beweis
gesteUt (1934: «Der ewige Gotthelf», 1954:
«Jeremias Gotthelf. Wesen und Werk»,
1958: «Neue Gotthelf-Studien»). Er
meistert denn auch souverän auf rund fünfzig
Seiten die DarsteUung dieser bisher in ihrer
überragenden Bedeutung noch immer nicht
aUgemein erkannten Dichtergestalt; der
Überblick über die Gesamterscheinung Gotthelfs,

die Günther anhand der wichtigsten
Werke in beispielhaften Charakteristiken
erläutert, liefert die denkbar beste Einführung
in Werk und Eigenart des großen Berners.
Er deutet das Gotthelfsche Bauerntum als
« UrzeUe menschlichen Zusammenlebens
überhaupt» und würdigt die überzeitliche
Mustergültigkeit der christlichen und
sozialethischen Ideale, die den Pfarrer von Lützelflüh

zu seinen unsterblichen Romangestalten
inspiriert haben.

Während Gotthelf heute bereits klassische

Geltung hat, ist der nächste in dieser

Monographienreihe, ein Lyriker, praktisch
in Vergessenheit geraten, sowohl mit seinem
bürgerlichen Namen Ludwig Ferdinand Schmid

(1823—1888) als auch mit dem vermutUch
aus Ossian entlehnten Pseudonym Dranmor.
Um so verdienstvoller erweist sich der
Versuch einer gerechten Neubewertung der
Produktion des abenteuerumwitterten
Berners, dieses «Dichters und Korsaren», dem
«ein hohes Streben, ein nicht geringer Ehrgeiz

und seltenes Gelingen» eigen waren.
Feinfühlig weiß Günther Unechtes von Echtem

zu scheiden, die verspielte Romantik und
den sentimentalen Weltschmerz von vereinzelten

überraschend schönen, unmittelbar zu
Herzen gehenden Klängen zu sondern, die
es verdienen, noch heute gehört zu werden.

Eine Wiedererweckung besonderer Art
ist der Beitrag über den Aargauer Jakob Frey
(1824—1875); für manche, die sich der einst
sehr populären Erzählungen «Die Waise von
HoUigen» oder «Der Alpenwald» kaum
noch erinnern werden, kommt er einer
Neubekanntschaft gleich. Wie die vielen
Textproben überzeugend dartun, eignen die¬

sem Dichter — der, freiUch in «wohlbemessenem

Abstände» (Ermatinger) von Gotthelf

und KeUer, aber in deren Richtung, und
zwar «näher der KeUerschen als der Gott-
helfschen» Uegt — eine speziell im Dialog
überraschende Echtheit des Stils, ja «eine

gewisse Ausdruckszartheit», eine «feine
Organisiertheit des Sagens», mit denen er
zuweilen die beiden Großen seiner Zeit übertrifft.

Ein Dichtertum, das dem Bewußtsein der

Gegenwart bereits entglitten ist, wird uns
mit dem Zürcher Heinrich Leuthold (1827 bis

1879) wieder nahegebracht. Günthers
eindringlicher und überzeugender Interpretation

gelingt es, die Lyrik des unglücklichen
Poeten, die einst in einem Atem mit den

Dichtungen Kellers und Meyers, Lenaus und
Hölderlins gepriesen wurde, gegen den
ungerechten Vorwurf des reinen Formalismus
und der Versroutine zu verteidigen, ohne
dabei die Schwächen des Künstlers zu
verschweigen — seine krankhafte Egozentrizität

etwa —, die den Wert seines Schaffens

beeinträchtigt haben. Mindestens ein
Gedicht Leutholds, das ebenso formschöne wie
gehaltvolle Lied vom «Waldsee», wird
unvergänglich bleiben; zusammen mit anderen,
da und dort in seinem Werk aufblitzenden
Kostbarkeiten, beweist es die Richtigkeit des

Urteils über Leuthold: «Seine ,größte' Kraft
war meist merkwürdig klein. » Dadurch, daß

Günther einen bisher zu wenig gewürdigten
Aspekt des Dichters, nämlich seine
hervorragenden Leistungen als Übersetzer, in seine

Betrachtung einbezieht (so zum Beispiel
seine kongenialen Übertragungen von La-
martines «Le Lac», TibuUs Sulpicia-Elegien,
von Robert Bums, Sainte-Beuve und Béran-

ger), vermittelt er uns ein überaus lebendiges,

im ganzen ansprechendes Bild dieser

zwieUchtigen Persönlichkeit.
Nach den Erzählern und Lyrikern

kommt in der Gestalt des Schaffhauser
Dichter-Arztes Arnold Ott (1840—1910) ein
Dramatiker an die Reihe, der in den Anfängen
schweizerischer Theaterdichtung einen großen

Namen hatte und in J. V. Widmann und
Heinrich Federer begeisterte Herolde fand.
AUerdings vermochte selbst eine Neuausgabe

der Werke Otts in den Jahren 1945 bis



1949 das erloschene Interesse an der
Bühnenproduktion dieses «in Wahrheit mehr
lyrischen als dramatischen Temperamentes»
nicht wieder anzufachen. Bezeichnend für
die streng kritische, aber niemals pedantische,

sondern stets menschlich warme, im
besten Sinne gerechte Haltung Günthers —
hier wie gegenüber allen seinen Studienobjekten

— sind die Worte, die er seiner
Betrachtung über Arnold Ott vorausschickt:
«Hat der Dichter, der, eigenem Wort gemäß,
,nach dem Höchsten' streben wollte, dieses
herbe Schicksal verdient? Hat er unserer
Welt nichts mehr zu sagen? Hat sich seine
Poesie in wenig mehr als einem halben
Jahrhundert so vöUig entfärbt? Die Fragen
erheischen wenigstens eine etwas einläßUchere
Antwort. Wenn eine .Rettung' auch kaum
mehr in Frage kommt, wenigstens eine
generelle nicht mehr, so läßt sich doch das
kritische Urteil vieUeicht etwas differenzieren,
womit auch der postumen Gerechtigkeit
vermehrt Genüge getan wäre. » In sauberer
Argumentation, Schritt für Schritt das Ergebnis
seiner Analysen sichtend und überprüfend,
gelangt Günther zu folgendem Urteil: Ein
Opfer seiner eigenen Schwächen, «in
merkwürdiger Selbstverblendung», verfiel Ott
«dem unwiderstehUchen Hang zu Schau-

Gepränge einerseits, der Unfähigkeit
andererseits, Charaktere in ihrer menschUch-
seelischen Substanz zu sehen und sie in ihrer
Entwicklung durchzuhalten. Es sind die zwei
Seiten desselben Mangels: die dichterische
Intuition setzt zu wenig tief an, läßt sich von
Gegenkräften zerstreuen, die dem menschUchen,

nicht dem künstlerischen Bereich
entstammen. So wird die innere und äußere Einheit

zerrissen, und neben eindrucksvoUe
Szenen steUen sich immer wieder solche, die
jeder dichterischen Kontur verlustig gehen».

Vor seine Studie über den Baselbieter
Carl Spitteler (1845—1924) setzt Günther als

programmatisches Motto des Dichters
Losungswort: «Kritiklose Bewunderung ist
knechtische Bewunderung.» Er beherzigt
diese Maxime, indem er, unbestechlich
wertend, Größe und Grenzen des heute noch
umstrittenen Nobelpreisträgers gegeneinander

abwägt und, «die Sonde vornehmlich bei
den kritischen Hauptproblemen ansetzend»,

zeigt, wie Spittelers Subjektivismus und
ausgeprägter Widerspruchsgeist die Problematik

seines künstlerischen WoUens bestimmen.
Besonders aufschlußreich, weil sonst im
Verhältnis zu den Versdichtungen wenig
behandelt, sind die treffenden Charakteristiken
der Erzählkunst seiner Prosawerke.

Von dem nächsten, dem Zürcher Jakob
Boßhart (1862—1924), sagt Günther, er sei

als Dichter ein «eher undankbarer Fall» und
es halte hier schwer, «kritisch gerecht» zu
bleiben. Schuld daran ist «die kantige Herbe
dieser Dichtung», der in der Tat «etwas
Düsteres, Unfrohes, Beengendes» anhaftet.
«Es fehlte Boßhart an der Leidenschaft zum
Menschen», lautet Günthers Charakteristik,
«etwas in ihm, im Menschen und im Dichter,
war verhärtet, und die Verschlossenheit
erstreckte sich bis ins Quellgebiet des Schöpferischen

hinein... Es ist zu wenig Liebe, zu
wenig Zärtüchkeit in dieses Dichters
Gestaltenwelt, zu wenig Seelenoffenheit, zu wenig
Seelendrang, daher der Eindruck des Kargen,

innerUch Beklemmten und Gehemmten,
den sie hinterläßt. » Dieser Mangel an
«dichterischer Beseelung» ist es, der Günther die

Bauerntypen Boßharts, im Vergleich etwa zu
denen Gotthelfs, in ihrer materiaUstischen

Stumpfheit gegenüber seeüsch-religiösen
Werten als «im tiefsten farblos, seelisch

arm » empfinden läßt. Einzelne Schöpfungen
Boßharts beurteilt Günther aber durchaus

bejahend, insbesondere dessen «Jugendkönigin»,

eine NoveUe um «das Problem des

Weibeserwachens», von der es bei ihm
heißt, die Erzählung eile «wie ein klassisches

Drama der letzten Katharsis und Auflösung
zu»; sie sei «das Reifste, Köstlichste, innerUch

AusgegUchenste, was Jakob Boßharts
Feder entflossen», und man bedaure, «daß
diese reine dichterische Hingabe ihm nicht
öfter beschieden war ».

Wie gern sich Günther jedoch von Boßhart

ab- und seinem ihm spürbar näherUegen-
den engeren Landsmann Rudolf von Tavel

(1866—1934) zuwendet, der «sozusagen zum
eisernen Bestand unserer DialektUteratur
gehört », das spricht aus seiner Schlußbemerkung

zu Boßharts Berner PatriziernoveUe
«Die Barettlitochter»: «Mit welchem Behagen

und welcher Zustimmung liest man sich

1201



nach solchen Eindrücken wieder in ein
Patrizierbuch Rudolf von Tavels ein, wo die
Idylle so echte Züge hat, auch da, wo sie, im
PoUtischen und im Persönlichen, ans Tragische

streift. » Die Wertung dieser tief im
traditionellen Bernertum und im Schweizergedanken

beheimateten Erzählkunst ist daher
vorwiegend milde. Die Betrachtung über
Rudolf von Tavel, von dem Günther sagt, es
sei «zweifeUos ein Glücksfall» gewesen, daß
«dem bernischen Patriziertum in einem seiner

späten Angehörigen der Dichter
erwuchs, der berufen war, dem eigenen Stande
den verklärenden Spiegel vorzuhalten », wird
zum vielleicht behaglichsten und abgeklärtesten

Kapitel des ganzen Buches.
Mit seinem Porträt der in Basel geborenen

Lyrikerin bernischer Abkunft Gertrud
Pfander (1874—1898) Vermitteltuns Günther
die beglückende Begegnung mit einer zu
Unrecht in Vergessenheit geratenen
Künstlergestalt; er meint, daß «die Schweiz keine
im strengsten Sinn des Wortes reinere Dichterin

hervorgebracht habe». In der Tat: «Ihr
stand alles zu Gebote: die Feuerseele, jener
,sechste' Sinn, der das echt Dichterische in
sich und um sich erfaßt, das plastische
Schauen, die musikalisch-rhythmische Gabe,
das künstlerische Reifenkönnen. » Ein
Beispiel für Günthers behutsames Vorgehen:
Er zitiert die ergreifenden Abschiedsverse
der unglücklichen, von der Tragik ihrer
Herkunft (sie war ein uneheliches, frühverwaistes
Kind) und ihrer Todeskrankheit (Kehlkopf-
und Lungentuberkulose) verfolgten Lyrikerin:

«Ich woUte weiße Adler senden
und ließ ein Schwalbenpärchen aus
Ich woUte mächtige Worte wenden,
Ich woUte weiße LiUen spenden,
Und nun ist's nur ein Heidestrauch »,

und destilliert daraus die Quintessenz: «Das
Schwalbenpärchen : Behendigkeit, Anmut,
flüchtige Scheue ; der Heidestrauch : schUcht,
gebärdenlos, herb duftend. Das ist die Kunst
dieser Dichterin, das ist ihr Ruhm. »

Günthers Willen zu vorurteüslosem
Verständnis dokumentiert aufs schönste sein

Essay über den Aargauer Erzähler Otto Wirz
(1877—1946), der, bevor er zum Dichten

kam, als Elektroingenieur und Turbinenbauer

in Deutschland tätig war. Wirkt schon
das Kontradiktorische seines Denkens
befremdend, so beeinträchtigt die von Wirz oft
fast zynisch zur Schau getragene kritische
EinsteUung zum Schweizerischen — mag sie

auch, wie Günther argumentiert, in
«brennender, verhinderter Heimatliebe » begründet
sein — vor aUem hierzulande die objektive
Beurteilung des mindestens anfänglich vom
NationalsoziaUsmus eingenommenen Autors.
Schließlich ist auch «sein Spaß an Schrullen
und Skurrilitäten, die geradezu spitzbübische,

schauspielerhafte Freude an seiner ,un-
glaubUchen Revolverschnauze' » nicht
jedermanns Sache. All das, was vielen den

Zugang zu Wirz erschwert, übersieht Günther
nicht, aber er entdeckt andererseits in seiner
Prosa bewundernswerte sprachschöpferische
Elemente — «die Neubildungen wimmeln
nur so, zu Hunderten, ja Tausenden fast

drängen sie sich der Sprachphantasie des

Dichters auf» — und er zweifelt nicht daran,
daß in Zukunft, vor allem, wenn einmal das

noch unveröffentlichte Werk «RebeUen und
Geister » aUgemein zugänglich geworden ist,
«klarer fühlbar werden wird, welch vergeistigtes

Weltbild, welche Motiveigenart und
-frische, welch meisterliche Spracherneuerung

dieser Dichter in die heimische Literatur

brachte. »

Die vorletzte Studie ist wieder einer Frau
gewidmet. Mit ihrem Namen verbinden sich
— die Neuausgabe ihrer Werke in fünf Bänden

hat erst 1958 begonnen — noch schärfer
umrissene Eindrücke künstlerischen Inhalts
und menschUcher PersönUchkeit : Maria Wa-

ser (1878—1939) aus dem bernischen
Oberaargau. Obwohl dem heutigen
Zeitgeschmack wegen «einer gewissen rhetorischen
Tendenz» leicht entrückt, bleibt uns die
«Uterarisch und menschUch mit aUen guten
Geistern gesegnete» Dichterin mit ihrem
großen unmittelbaren Erzählertalent für
Dinge aus der Sphäre eigener Erlebnisse und
Erinnerungen ungemein liebenswert. Das
«tief Bejahende ihrer Grundeinstellung zum
Leben», ihre «Sehnsucht und ihr WiUe zur
Ganzheit des Seins» sowie «der Drang zu
den Ursprüngen, zum HeimatUchen in jeder
Form, zu den Quellen, die unser Dasein

1202



speisen», das sind die vorherrschenden
Merkmale der Dichterin Maria Waser, in der
sich — eigentlich zum ersten Male in der
Schweiz — «geistige und künstlerische
Kräfte von ungewöhnUcher Intensität in
einem Frauenbüd zwingender Art
zusammenfaßten ».

Das Wesentliche der Gestalt von Albin
ZoUinger (1895—1941), dieses in einzelnen
Schöpfungen unvergleichlichen Lyrikers aus
dem Zürcher Oberland, in subtilster Zeichnung

einzufangen, ist Günther, dem offenbar
ein besonders feines Sensorium für die
differenzierten Ausdrucksformen moderner Lyrik

eignet, im letzten Essay dieser ersten
Reihe meisterlich gelungen. Die geistige
Spannung zwischen «gefühligem Feuer und
dialektischer Schärfe», das dichte
Beieinanderwohnen irrationaler und rationaler
Elemente, ist typisch für ZoUingers Schaffen;
seine echteste Poesie, deren Hauptmotive um
Landschaft, Kindheit, kosmischen Traum,
Menschengröße und Menschenvergänglichkeit

kreisen, « bewegt sich auf dem schmalen,
oft messerscharfen Grat, in welchem Rationales

und Irrationales, Sinnenhaftes und
Abstraktes, Materielles und Geistiges, begrenzt
Irdisches und Kosmisches leise aufeinanderstoßen».

Bei dieser unheimlichen Gratwanderung

hält er «als Lyriker eine unsichtbare
Balancierstange in der Hand, und wenn er
sich ganz sicher fühlt, dann Uegt auf seinem
Gesicht das Lächern des Buddha, und aus der

Balancierstange wird ganz von selber die

Waage der Welt.» ZoUingers Prosa, die
sicheres Können und eine ungewöhrdiche, an
Jacobsen und C. F. Meyer geschulte
Stimmungsmeisterung verrät, bildet gleichsam
die «Rück- und Schattenseite seiner Lyrik»
(P. HäfUger); hier verlangen «der introvertierte

Konfliktmensch und der Polemiker,
die sich in der Lyrik nicht ausleben durften,
ihr Recht». Am stärksten aber erweist sich
ZolUngers Eigenart im Gedicht, das Günther
definiert als « ein bildhaftes und gedanldiches
Aufstrahlen von Einzelmomenten, als

springbrunnenartiges, doch oft assoziativen
Anstößen folgendes AufqueUen gedankUch
durchtränktet Bilder. Meist weiß man dabei

nicht, ob, was aufquillt, mehr Bild oder mehr
Gedanke ist ». Günthers briUante Interpretation

bekräftigt in aUen Teilen das Wort von
Max Frisch: «Man lese ZoUinger nicht als

Erzähler, sondern als Sprachschöpfer, um
das Wundern zu lernen. »

So präsentiert sich der erste Band von
Günthers «Dichtern der neueren Schweiz»
als eine literarische Bestandesaufnahme von
außerordentlicher Spannbreite, als ein Werk
von hoher Aktualität, dessen Hauptverdienst

neben dem rein wissenschaftUchen
Wert darin beruht, daß es zur Neubesinnung
über die Vielfalt eigenwüchsiger Kräfte
aufruft, die in unserer Literatur wirksam sind.

Robert Blaser

NEUAUSGABEN ÖSTERREICHISCHER BAROCKLITERATUR

Erst seit der Gegenreformation beginnt
Österreichs Literatur sich langsam von
derjenigen der übrigen deutschsprachigen
Gebiete zu unterscheiden; im 17. Jahrhundert
bietet sie noch ein gut erkennbares Abbild
der Strömungen im übrigen Deutschland,
so daß es kaum mögUch ist, von einer
eigenständigen österreichischen Literatur zu
sprechen. Sie ist bis heute keineswegs restlos
erforscht, weshalb man um so mehr Neudrucke
wichtiger Werke begrüßt, die zu ihrer
Kenntnis beitragen. Gleichzeitig helfen diese

Neuausgaben bei der Beseitigung von Vor-

urteUen, die man noch heute gegenüber der
deutschen Barockliteratur im aUgemeinen
antrifft, im FaUe Österreichs noch verstärkt
durch die Tatsache, daß es durch die
konfessioneUen Auseinandersetzungen, durch
den Dreißigjährigen Krieg sowie durch die
TürkeneinfäUe geschwächt und in seiner
kultureUen Entwicklung bis gegen Ende des

17. Jahrhunderts behindert war.
Schon vor Jahrzehnten hatte ein ungarischer

Wissenschafter, Eugen Nedeczey, in einer
BibUothek von Raab (Györ) ein Manuskript
entdeckt, das eine Sammlung von 107 ano-

1203



nymen GeseUschaftsliedern aus der Wendezeit

vom 16. zum 17. Jahrhundert enthält.
Widrige Umstände verzögerten die
Veröffentlichung des sogenannten Raaber Liederbuchs

bis vor kurzem1. Die in jeder Hinsicht
mustergültige Ausgabe bedeutet eine der
wertvoUsten Bereicherungen unserer Kenntnis

jener frühbarocken Literaturperiode.
Vergleichbar ist der Inhalt des Raaber
Liederbuchs am ehesten etwa mit den Dichtungen

des protestantischen Adligen Christoph
von SchaUenberg (1561—-1597) aus
Niederösterreich, die ebenfalls erst in unserem
Jahrhundert als Manuskript aufgefunden und
gedruckt wurden. Schallenberg und der (oder
die) anonymen Verfasser des Raaber Liederbuchs

stehen inhaltlich und formal der Dichtung

Italiens, insbesondere Petrarca, nahe.
Es ist von einiger Bedeutung, festzuhalten,

daß die deutsche Barockdichtung im
Zuge ihrer Entwicklung zunächst
Gesellschaftsdichtung war, wie Karl Vietor und
andere gezeigt haben. Ähnlich wie den
Liedern eines Johann Schein oder eines Jakob
Regnart ist auch denjenigen der vorliegenden
Sammlung gesellschaftlicher Charakter eigen.
Daher wirken sie besonders natürlich und
lebendig; im Raaber Liederbuch wird
«Persönliches, ja Persönüchstes mit ZuhUfe-
nahme der Formungen eines Großen dichterisch

gestaltet » (E. Nedeczey in seinem
Bericht über das Raaber Liederbuch, erschienen
in Band II der «Acta Litteraria Academiae
Scientiarum Hungaricae», Budapest 1959).
— ÄhnUch den Minnesängern verfolgt auch
hier der anonyme Dichter ein persönliches
Ziel: der Herrin seine Liebe zu offenbaren
und ihre Gunst zu erflehen. In der inteUektueUen

DarsteUung des Erlebnisses, im Spiel
mit dem Gefühl und im sich übersteigernden
Aufbau zeigen sich bereits typisch barocke
Züge. Weit entfernt von den VolksUeder-
sammlungen des 16. Jahrhunderts steht das

Raaber Liederbuch bereits vorausweisend
auf dem Wege zur Kunstdichtung im Sinne

Opitz'.

Gewichtigen AnteU am barocken Schrifttum
Österreichs hat natürlich die geistliche Dichtung.

In großartiger Weise entfaltet sich im

bayerischen und österreichischen Bereich das

lateinische Jesuitendrama. Hier soll jedoch
nicht von dem großen Avancinus oder
seinem Nachfolger Johann Baptist Adolph
(1657—1708) die Rede sein, dessen «Judas
Makkabäus » vor einigen Jahren neu
herausgegeben wurde2, sondern vielmehr von zwei
volkstümlichen Predigern: Laurentius von

Schnifis und Abraham a Sancta Clara. Pater
Abraham war kein Stubengelehrter; seine

Predigten wandten sich direkt ans Volk, dessen

Sprache er spricht, und aus dessen

Vorstellungswelt seine unermeßlich vielfältigen
Bilder stammen. Die Gestalt P. Abrahams
diente SchiUer als Vorlage zu seinem Kapuziner

in «Wallensteins Lager», von dessen

Auftritt große Wirkung ausgeht, die auf dem
gesprochenen Wort, der Predigt beruht.
Eine neue Schallplatte zeigt eine ähnliche
Wirkung : Werner Krauß liest aus Abraham a

Sancta Claras Predigten und Schriften3. Hör-
und spürbar wird hier P. Abrahams elementare

Freude an der Sprache, am Wortspiel,
am Prägen und Formen des Ausdrucks. Eine
Welt erschUeßt sich beim Anhören dieser
Platte. — Werner Birker hat vor einiger Zeit
eine kleine Anthologie aus P. Abrahams
Werken herausgegeben und eine geschickte
Auswahl in sich gerundeter Partien getroffen".

Das Büchlein stellt eine willkommene
und wohlfeile Einführung in das Denken des

berühmtesten barocken Predigers dar.
« Philotheus oder deß Miranten durch die

Welt / und Hofe wunderlicher Weeg nach der
Ruh-seeligen Einsamkeit... » heißt ein 1665
erschienener Roman des Kapuzinermönchs
Laurentius von Schnifis, neu herausgegeben von
Eugen Thurnher5. Laurentius, mit bürgerlichem

Namen Johann Martin, wurde in der
Mitte des großen Krieges, 1633, im Dörfchen
Schnifis oder Schnüffis in Vorarlberg geboren.

Nach längerem Aufenthalt in Deutschland

gelangte er als Schauspieler nach Wien,
später an den Hof Erzherzog Ferdinand
Karls nach Innsbruck, wo er es zu einigem
Ansehen brachte. Nach einer schweren
Krankheit faßte Martin den Entschluß,
Mönch zu werden und trat 1665 in das Kloster

Zug in der Schweiz ein. Zur selben Zeit
erschien sein erster teilweise autobiographischer

Roman «Philotheus». Laurentius

1204



wurde ein geschätzter Seelsorger, Prediger
und Dichter; Kaiser Leopold I. krönte ihn
1692 zum Poeta laureatus. 1702 starb er im
Kloster zu Konstanz.

In der Vorrede zu seinem «Philotheus»
schreibt Laurentius, der Inhalt sei «in dem
Grund-wesen eine warhaffte Geschieht /
jedoch verblümt / und auf Poetische Weiß be-
schriben». Wie der engUsche Humanist J.
Barclay, der als erster sogenannte Schlüsselromane

schrieb, verbirgt Laurentius hinter
erfundenen Namen wirkliche Personen und
Allegorien: Dorilis verkörpert die Welt, der
Einsiedler Philotheus «den von der Welt
abgesonderten Closter-Stand » usw. Mirant
(Martin) ist ein einfacher Hirt; bei seinem
«Vieh auf grüner Druser-Wisen » trifft ihn
der Gesang «einer unsterblich- und göttUchen

Jägerinne», nicht Dianas, sondern
seiner «verUebten himmlischen Brauth». Er
folgt diesem Ruf und zieht in die Einsamkeit,
sagt der schnöden Welt, DoriUs, für immer
Lebewohl, ja nimmt sogar «von seiner Poe-

terey» Urlaub. Mirants persönliche Erlebnisse

jedoch bilden nur das Gerüst des

Romans und sind eingekleidet in eine schäferliche

Szenerie. Diese entnimmt er dem Nürnberg

der Pegnitzschäfer Harsdörffer und
Birken, deren Einfluß auf die österreichische
Dichtung jener Zeit bekannt ist. Laurentius
benützt aber die schäferlichen Tändeleien
gleichsam nur als Stilmittel. Er kennt die
wirkliche Natur aus eigener Anschauung und
weiß auch sie in seinen Dichtungen zu schildern.

Ein anderer Dichter Österreichs
beginnt zur gleichen Zeit ebenfalls die Natur
zu beobachten, um sie später in seinen
Romanen noch stärker als Laurentius zur
DarsteUung zu bringen: Johann Beer.

Laurentius' Dichtung gleicht einem
Prunkbau des österreichischen Barock: die
wesentlichen architektonischen Formen und
Linien sind von einem phantastischen
ornamentalen Rankenwerk überwuchert, und
doch ist das Ganze nach einem inneren
Gesetz komponiert. Jedes Ereignis, jede Handlung

läßt in «Philotheus » eine tiefere aUego-
rische Bedeutung durchschimmern. Schnifis'
dichterische Welt beruht auf ständiger Ver-
sinnbildüchung, denn in der Bedeutung, im
Symbol liegt die Wahrheit und nicht im

eigentlichen Gegenstand. Seine Dichtung ist
ein wechselseitiges Zusammenspiel und
Sichergänzen von Gegensätzen, nämUch von
antiken und christlichen VorsteUungen, von
schäferüchen, volkstümüchen und gelehrten
Elementen, von der Welt des Traumes und
derjenigen der WirkUchkeit. Das Wesen der

Dichtung liegt gerade in der fugenlosen
Verschmelzung und Vereinigung. Hier liegt ihr
Geheimnis, und von hier geht ihr Reiz aus.

Das Verdienst der Wiederentdeckung
Laurentius von Schnifis' gebührt Eugen
Thurnher, der verschiedene Aufsätze über
den Dichter veröffentlicht und die Ausgabe
mit einer gehaltvoüen Einführung versehen
hat. Dem sehr zuverlässigen Neudruck fehlen

neben dem hübschen Kupferstich und
der Widmung der Vorlage vor aUem die von
Laurentius komponierten Melodien zu den
sechs Liedern (auf S. 14, 60, 96, 101, 106,

108), was um so bedauerlicher ist, als Schnifis

auch als Komponist Beachtung erfahren
hat, ja sogar als «Schubert des 17. Jahrhunderts

» bezeichnet worden ist. — Eine kleine
Auswahl, hauptsächlich von Gedichten, aus
allen acht Schriften Laurentius' hat Thurnher
unter dem Titel «Nur zeige mir Dein Angesicht»

in einer österreichischen
Taschenbuchreihe herausgegeben6.

Zu einer vöUig anderen Geisteshaltung und
Gesinnung gehört der wohl bedeutendste
österreichische Erzähler der Barockzeit:
Johann Beer (1655—1700). Dem Druck der
Gegenreformation weichend, war sein Vater,
ein Gastwirt im Salzkammergut, 1669 nach

Regensburg ausgewandert, wo Johann das

evangelische Gymnasium besuchte. Später
fand er am Hofe von Weißenfels in Sachsen

AnsteUung als Hofkapellmeister und -kom-
ponist und als solcher ist er bis heute bekannt
gebUeben. Alle seine Romane dagegen, die er
unter verschiedenen Pseudonymen veröffentlichte,

fielen während zweieinhalb Jahrhunderten

der völligen Vergessenheit anheim,
bis es Richard Alewyn in seiner 1932 erschienenen

Schrift gelang, Beer als bedeutenden
«Romancier » zu identifizieren. — Österreich
feiert nun endüch den Dichter als seinen

1205



Sohn ; ein Wiener Verlag kündigte großartig
eine vielbändige Ausgabe von Beers
«Gesammelten Werken» an und preist ihn als

«genialsten Erzähler der Barockzeit». Allerdings

ist kaum zu erwarten, daß auf Band I,
«Die Abenteuer des jungen Jan Rebhù», ein
weiterer Band erscheinen wird, da inzwischen

der Verleger und Bearbeiter, Josef
Friedrich Fuchs, gestorben ist7. Im vorUegen-
den Buch sind unter erfundenem Titel einige
Szenen aus Beers frühem « Symplicianischen
Welt-Kucker» (1677—1679) zusammengefaßt

und völlig frei bearbeitet worden.
Einen weiteren Versuch, Beer dem

modernen Leser schmackhaft zu machen, unternahm

der Schriftsteller Fritz Habeck. Unter
dem Titel «Der verliebte Österreicher»,
Beers letzter, posthum erschienener Schrift,
vereinigt Habeck einzelne Kapitel aus
verschiedenen Beerschen Werken8. Die längsten
Partien sind den «Kurtzweiligen Sommer-
tägen» und dem Titelroman entnommen.
Habeck entwickelt eine persönliche
Editionsweise: Beers Texte verbindet und
vermischt er mit eigenem Kommentar. Er
versucht dabei in Ton und Gebärde seinen
«Vetter Johannes », wie er Beer nennt,
nachzuahmen, wirkt aber reichlich respektlos und
auf die Dauer verstimmend. Das
Literaturverzeichnis ist unvollständig: in Beers
Werkverzeichnis fehlen «Der neu-ausge-
fertigte Jungfer-Hobel» (1681) den K. G.
Knight wiederaufgefunden und i960 in
einem Aufsatz bekannt gemacht hat, und
vor allem Beers wichtigste musikalische
Schrift «BeUum musicum»; im Verzeichnis
der zeitgenössischen Literatur über Beer
fehlt die erste lexikographische Angabe in
J. G. Walthers 1732 erschienenem «Musicalischen

Lexicon ».

« Zendorii à Zendoriis Teutsche
Winternächte...» (1682) und seine Fortsetzung
«Die kurtzweiligen Sommer-Täge. an den

Tag gegeben Durch Wolffgang von WiUenhag
/ Oberösterreicherischen von Adel» (1683),
Beers Hauptwerke, hat Richard Alewyn
persönlich herausgegeben9. Er hat in jeder
Weise dafür gesorgt, einen leicht lesbaren
und zugleich authentischen Text der beiden
flüchtig hingeschriebenen und gedruckten
Romane vorzulegen. Wenige barocke Dich¬

ter sind einer so ansprechenden Ausgabe
gewürdigt worden wie sie der Insel-Verlag
herzustellen verstanden hat. Beers Anregung
zu diesem Werk stammt von einem 1660
erschienenen Buch des Spaniers A. de Eslava:
« Noches de Inuierno, Winternächte... »,
übersetzt von einem unbekannten
österreichischen Adligen, Matthäus Drummer von
Pabenbach. Zur Winterszeit besuchen einander

« etlich vertrawte/wohlgeräiste/unter-
schiedener Sprachen und rühmlicher Wissen-
schafften erfahrne/und wohlbelesene Freunde»,

um die Zeit «mit Erzehlung mehrerley
lehrreich- und denckwürdigen Historien und
Geschichten» zuzubringen und zu verkürzen.

Bei Eslava folgt jeder der reichlich
phantastischen und oft unbeholfenen
Geschichten eine ausführliche Diskussion und
gelehrte Exkurse. Beers Fabulierlust ist aber

so unerschöpflich, daß für Reflexionen keine
Zeit bleibt; Rahmengeschichte und
Erzählungen mischt er in buntem Wechsel. Sein

Werk ist «keine Elefanten-Geburt, welche
Zehen Jahre mit ihren Jungen schwanger

gehen», daher finde sich darin auch «wenig
Zierlichkeit», und daher fällt es auch nicht
schwer, eine Menge von Widersprüchen
aufzuzählen. Als Gewinn darf Beer aber Lebendigkeit

und Frische für sich buchen, in einem
für seine Zeit außergewöhnlichen und
erstaunlichen Maße. Alewyn spricht von einer
«neuen Entdeckung der Welt», die sich
spürbar mache. In beiden Romanen finden
sich realistische Schilderungen: eine
Gesindestube, ein Apothekerladen, Karpfenfang

im Fischteich, Eislauf; ein neues
Verhältnis des Dichters zur Natur kündigt sich
an. Liebevoll schildert Beer seine Heimat,
Oberösterreich, und preist das unabhängige,
naturverbundene Leben. Er kennt die
geschilderten EdeUeute seiner Heimat von
Jugend her und weiß, was sie beschäftigt.

Vom spanischen Schelmenroman, von
Grimmeishausen übernimmt Beer das

Einsiedlermotiv, doch wird es in allen seinen
Schriften in besonderer Weise umgebogen
und verflacht : In den « Sommer-Tägen »

beschließt die Gesellschaft, probeweise in die
Einsiedelei zu ziehen, damit hernach jeder
von seinen Abenteuern berichten kann. Beer

— hierin steht er im stärksten Gegensatz zu

1206



Laurentius — samt den meisten seiner Figuren,

sind «zu diesem Werck gantz
ungeschickt und verdrossen», «kein Quintlein
Pfaffenfleisch» ist an ihnen zu finden. Er
faßt das Fiasko des aUgemeinen Einsiedler-
Versuchs mit den einfachen Worten zusammen

: « Der Mensch ist ein Thier zur GeseUschaft

geschaffen. »

Wer die Frage steUt, welche Dichter des
österreichischen Barock noch heute lesenswert

sind, findet eine vertretbare Antwort in
einer soeben erschienenen Barock-Anthologie,

der vieUeicht schönsten und
umfangreichsten die es gibt: «Das Zeitalter des

Barock. Texte und Zeugnisse, herausgegeben

von Albrecht Schöne1".» Gedichte,
Dramen, Ausschnitte aus Epen und Romanen
sind in barocker Fülle und Reichhaltigkeit
vertreten, stets ihren jeweiligen Erstausgaben

entnommen und aufs genaueste
wiedergegeben. Am meisten vermissen wir aus dem
frühbarocken Österreich Proben aus
Schallenbergs Dichtungen und aus dem Raaber
Liederbuch. Gut vertreten ist Österreichs
geistUche Dichtung, wobei verständücher-
weise das lateinische Jesuitendrama aus Wien
gänzUch wegfäUt. Von Abraham a Sancta
Clara sind nicht einzelne Zitate geboten worden,

sondern eine wenig bekannte,
komplette und überaus typische Predigt von
einigem Umfang. Ebenso charakteristisch für
Laurentius und die von ihm vertretene
Dichtart ist ein langes Gedicht aus dem «Mi-
rantischen Flötlein». Der dritte große
Mönch des barocken Österreichs fehlt
dagegen wieder ganz: Simon Rettenbacher,
den Josef Nadler und Richard Newald als

den «größten deutschen Renaissancedichter
des 17. Jahrhunderts » neben Balde feierten.
Es finden sich ferner Proben zweier Mitglieder

einer adligen protestantischen Dichtergruppe

Niederösterreichs: ein Kapitel aus
Wolf von Hohbergs Epos « Der Habspurgi-
sche Ottobert» sowie Sonette und eine
«Betrachtung» der Lyrikerin Catherina Regina
von Greiffenberg. Es ist durchaus verständ-
Uch, daß die schriftstellerische Tätigkeit jener
zahlreichen österreichischen AdUgen nicht

berücksichtigt werden konnte, die sich
vornehmlich mit Übersetzungen beschäftigten
(Kuffstein und Stubenberg) oder mit
historisch-genealogischen und topographischen
Werken (Valvasor, Brandis). Nicht vertreten
ist der aus volkstümlichen Quellen schöpfende

Matthias Abele, den Harsdörffer sehr

hoch schätzte und sogar in die
«Fruchtbringende Gesellschaft» aufnehmen ließ,
aber wir begegnen Johann Beer mit einem

Kapitel aus dem « Symplicianischen Welt-
Kucker» (erschienen 1677 und nicht, wie
irrtümlich auf Seite 970 und 1087 angegeben,
1667), der Vorlage zur oben erwähnten
Bearbeitung von J. F. Fuchs. — Die sorgfältig
ausgewählten Kapitel und Proben aus den
Werken der erwähnten Dichter vermitteln
in den meisten FäUen einen Eindruck vom
Charakter des Werkes. Ihre Anordnung im
Rahmen der vorUegenden Anthologie gliedert

die österreichische BarockUteratur in
sinnvoUer Weise in das gesamte dichterische
Schaffen Deutschlands jener Zeit ein.

Martin Bircher

1 Sitzungsberichte der Österreichischen
Akademie derWissenschaften, philosophischhistorische

Klasse. 232. Band, 4. Abhandlung.

In Kommission bei Rudolf M. Rohrer,
Wien 195 9.2 Kurt Adel : Das Jesuitendrama in
Österreich. Österreich-Reihe, Bd. 39/40,
Bergland-Verlag, Wien 1957. 3Amadea, Serie
«Österreichs geistiges Leben », AVRS 2005-x.
4Stiasny-Bücherei Nr. 16. In derselben Reihe
des Stiasny-Verlags, Graz, sind Textsammlungen

folgender früher Autoren und
Dichtungen aus Österreich erschienen: Nr. 12

Johann von Saaz, Nr. 37 Ulrich von
Liechtenstein, Nr. 51 Das Nibelungenüed, Nr. 62

Konrad Celtis, Nr. 70 Oswald von Wolkenstein,

Nr. 77 Paul Rebhuhn, Nr. in Enea
SUvio Piccolomini. 5 Schriftenreihe : Vorarlberger

Schrifttum, Band 7. Verlag Eugen
Ruß, Bregenz (i960). 6Stiasny-Bücherei Nr.
82. 'Amandus-Verlag, Wien (i960).
'Stiasny-Verlag, Graz 1961. 9 Insel-Verlag, Frankfurt

a. M. 1963. 10Reihe: Die deutsche

Literatur, Band III. C. H. Beck-Verlag, München
1963.

1207



AFRIKABÜCHER

Aus dem vom Frobenius-Institut der
Universität Frankfurt a. M. unternommenen
Gesamtwerk «Völker Südäthiopiens» ist unter
Leitung von Prof. A. E.Jensen ein erster
umfangreicher Band über die Altvölker im
südwestlichen Abessinien erschienen
(Kohlhammer, Stuttgart i959).Derim Anhang mit
reichhaltigem Bildmaterial, mit Worterklärungen,

Bibliographie und ausführUchem
Register sowie einer Schallplatte versehene
völkerkundliche Forschungsbericht gründet
sich auf zwei in den Jahren 1950/1952 und
1954/1956 veranstaltete Expeditionen und
steUt ein Gemeinschaftswerk dar. Die
Beiträge stammen vom Herausgeber selbst
sowie von Eike Haberland, Elisabeth Paul und
W. Schulz-Weidner. Wieder einmal erweist
sich die Völkerkunde als eine Wissenschaft,
die anhand von Gegenwärtigem die Vergangenheit

analysiert und dabei in Zeiträume der
Prähistorie vorstößt. Denn die drei
nebeneinander bestehenden und ineinander ver-
wobenen Kulturschichten, die sich aus der
DarsteUung sehr klar erkennen lassen, die
altafrikanisch-negritische, die nilotische und
die kuschitische, sind ja in WirkUchkeit in
zeitlicher Folge gelagert. Die Hauptmerkmale

der drei Kulturschichten sind:
Schweinezucht und Knollenfrüchte (Yams, Taro,
Ensete: eine Bananenart), Schmiede-, Töpfer-

und Gerberhandwerk, politischer
Mikrokosmos von Klanen für die negritische Kultur;

Rinderkomplex und Hirsepflanzungen
bei den Niloten ; Steinhäuser, Grabstelen und
Terrassenbau, Gada-System (das heißt
Rangklassen) und Königskultur für die kuschitische

Zone. Diese Merkmale kommen bei den
Ari- und Baskettostämmen, den Dime, Male,
Banna-Hammar, Tsamako, Arbore und Bodi
in den verschiedensten Mischungen vor, wobei

sich Kulturkreis und Sprachkreis nicht
zu decken brauchen. Um die Fäden in
diesem Durcheinander von Völkern, Sprachen
und Kulturen zu entwirren, ist man auf
Forschungen an Ort und SteUe unbedingt
angewiesen. Es dürfte sich bei den im Südwestzipfel

Abessiniens lebenden Altafrikanern
um ungefähr 47 000 bis 48 000 Menschen
handeln, also um einen winzigen Ausschnitt

aus Gesamtafrika. Aber dieser Ausschnitt
betrifft ein kulturhistorisch aufschlußreiches
Gebiet in dem ethnologisch, archäologisch
und Unguistisch noch lange nicht erschlossenen

Nordostafrika.
Der Heidelberger Ethnologe und Arzt

Hans Himmelheber begab sich in Begleitung
seiner Frau in den Jahren 1949/1956 dreimal
ins Hinterland Liberias und liefert nun als

Ergebnis seiner Forschungsarbeit den
hochinteressanten, mit Photos versehenen Bericht
«Die Eian, ein Bauernvolk im westafrikanischen

Urwald» (Kohlhammer-Verlag, Stuttgart

1958). Das Unternehmen war unterstützt

vom Südwestfunk und von den
Museen für Völkerkunde in Basel und Genf.
Der Verfasser beschreibt in 15 Kapiteln die
Herkunft der Dan, ihre Häuptlingschaften,
ihre Nachbarn, die Einflüsse der Hochkulturen,

das Ernährungswesen, Haus und Dorf,
Dorfleben und Tageslauf, Handwerke,
Lebenslauf von Geburt über Namengebung,
Kinder jähre, Reifezeit bis zum FamiUenleben
und Alter, sodann die Rechtsverhältnisse, die

Heilkunde, die religiösen VorsteUungen und
Ausdrucksformen, die Geheimbünde und die
Kunst der Dan. Zur Hauptsache bezieht sich
die DarsteUung auf die in Liberia lebenden

Dan, während von deren Stammesverwandten

im Gebiet der Elfenbeinküste nur das

Geheimbundwesen erfaßt werden konnte.
Insgesamt zählt das Volk der Dan etwa

150 000 Menschen.
Wir kennen Himmelhebers Hellhörigkeit

und feine Beobachtungsgabe schon von dem
Büchlein «Der gute Ton bei den Negern»
(Richters, Heidelberg 1957), und dieselben

Vorzüge treten auch hier, wo die Bräuche
der Dan im einzelnen beschrieben sind,
zutage. Wertvoll sind dabei vor aUem die zu
jedem Kapitel hinzugesetzten wörtlich
wiedergegebenen Aussagen von Eingeborenen,
oft in Form einer kleinen Erzählung aus
einem EinzeUeben oder auch aus der
Stammesgeschichte; reicht doch die Erinnerung
bisweilen acht Generationen zurück. Dank
dieser Einschiebungen aus dem Munde von
meist älteren Stammesangehörigen kann
Brauchtum und Alltag der Neger vom Leser

1208



unmittelbar erfaßt werden, ersteht der
Schwarze unverfälscht vor ihm. Das Erlebnis
afrikanischer Musik wird zudem durch
Beigabe einer Schallplatte vermittelt. Für das
Gebiet der Elfenbeinküste sei an das Bändchen

«Aura Poku» erinnert, wo Himmelheber

Volksdichtung aus dem Bereich der
Baule zusammengetragen hatte (Erich Roth,
Eisenach 1951).

Im Unterschied zu anderen Völkerkundlern

anerkennt Himmelheber die großen
Verdienste der christlichen Mission, wenn er
auch den Wert der Einehe für Afrika in
Zweifel zieht. Von inneren Widersprüchen
sind seine Ausführungen nicht ganz frei. So
bezeichnet er einmal das Denken der Dan
für zweckbedingt und nicht vom Ästhetischen

her bestimmt, sagt dann aber später
doch, die Kultur der Neger sei, anders als die
Eskimokultur, im wesentlichen musisch.
Himmelheber ist hier selber dem Verallgemeinern

zum Opfer gefallen, gegen das er
sich so scharf wendet. Unreinüchkeit der
Neger? Die Dan waschen sich zweimal im
Tag von Kopf bis Fuß. Apartheid
südafrikanisch? Die Mandingo weigern sich, die
Sitten der Dan anzunehmen, die sie für
minderwertig halten.

Greifen wir zu einem weiteren
völkerkundlichen Werk, zu Georges Balandiers

«Zwielichtiges Afrika» (Schwab, Stuttgart
1959), so steUen wir fest, daß die Ansichten
der Ethnologen selbst in grundsätzlichen
Fragen noch auseinandergehen. Während
nämlich Himmelheber behauptet, die Einehe
trage zur Verminderung der Bevölkerung
bei, so ist nach Balandier im Gegenteü die
Vielweiberei am Rückgang der Negerbevölkerung

in Zentralafrika schuld. Georges
Balandier ist Professor für Völkerkunde in
Paris. Er war tätig am Institut français d'Afrique

Noire in Dakar, leitete das Institut
d'Afrique in Conakry und trieb ethnologische

und soziologische Forschungen im
Gebiet des ehemals französischen Kolonialbesitzes

zwischen Dakar und BrazzaviUe. Seine
Studien führen uns besonders zu den Lebu
bei Dakar, den Goldgräbern am Niger, den
Dorfbewohnern Waldguineas, den poUtisch
regen Bamileke Kameruns, den kulturell
interessanten Fang Gabons, den Negerzwerg¬

völkern am mittleren Kongo. In neun
Kapiteln schildert der Verfasser sein Verhältnis
zu Afrika und die Probleme der afrikanischen
Jugend, versucht er die afrikanischen
Traditionen zu verstehen und das Dauerhafte vom
endgültig Verlorenen zu scheiden, bemüht er
sich um die Erkenntnis der sich wandelnden
afrikanischen GeseUschaft, zeichnet er das

Gesicht der modernen afrikanischen Stadt
und des Stadtmenschen, steUt er am Schluß
die unvermeidliche Frage: Afrika, wohin?
Balandier zeigt vor aUem, wie die Tendenzen
des jungen Afrika, verkörpert etwa in der

Bewegung zur Neubildung der Stammeseinheit

in Gabon oder in gewissen prophetischen

Strömungen, gleichzeitig reaktionär
und revolutionär sind. Daher der Titel
«Zwielichtiges Afrika». Balandier erfährt,
«wie sehr die traditioneUen Bahnen des Denkens

sich dem Einbruch unserer Maschinen
zum Trotz ihre Widerstandskraft bewahrt
haben. Diese müssen hier einen anderen

Bedeutungsgehalt annehmen», einen solchen
nämUch, der dem magisch-religiösen Denken
und Fühlen der Afrikaner entspricht. Balandiers

Buch ist noch in der Kolonialzeit
geschrieben, nicht aus der Perspektive des

unabhängigen Afrika. Er sieht, was sich in dem
materiell geschwächten und seiner alten Kultur

beraubten Kontinent Zusammenbraut. Er
sieht Afrika als Franzose von Westafrika aus.
Seine Kritik am Europäer in Afrika trifft in
erster Linie den Franzosen und dessen

Kulturexport, eine Zivilisation, die « die Idee der
Toleranz exportierte», ohne selbst zu
tolerieren. Als Franzose sieht Balandier wohl
auch das britische Nigeria zu negativ ; er
behandelt es unter dem Kapitel « Sackgassen »,
weil er nicht an dessen Fähigkeit zur
Überbrückung der inneren Spannungen glaubt.
Der AusbUck am Ende ist wenig hoffnungsvoll.

Verbindung der kulturellen Besinnung
der «négritude», des Rassismus, mit dem
totalitären Bestreben zur Wiederaufrichtung
der alten Negergesellschaft — eine Art
afrikanischer NationalsoziaUsmus? Neben der
französischen Blickrichtung, die die
Momente der Selbstkritik und der eher pessimistischen

Gesamtperspektive einschließt,
herrscht bei Balandier die Blickrichtung des

Soziologen vor. Wie viele Völkerkundler

1209



verkennt er das Wesen und die Aufgabe des
Christentums in Afrika, ist er bloß
fortschrittsgläubig; daher seine Ablehnung
Albert Schweitzers, daher auch seine Unfähigkeit,

das religiöse Erlebnis eines Negertanzes
mitzumachen. Balandier überschreitet nie die
Grenze, er bleibt immer der kühle Beobachter,

der fremde Rationalist, der von Afrika
letzten Endes befremdete Europäer, der in
Afrika sich selbst suchte. Er unterscheidet
sich dadurch vom Südafrikaner Laurens van
der Post, der Europäer undAfrikaner zugleich
ist und der als Dichter und Denker Afrika
intuitiv zu erfassen sucht. Balandier ging als

Europamüder nach Afrika und findet sich
als Europäer wieder. Van der Post trieb die
Sehnsucht nach Afrika und das Gewissen in
die «Verlorene Welt der Kalahari» (Henßel,
BerUn 1958). Er findet den Afrikaner in sich.
Beide wissen, daß zur Völkerkunde stets
auch die Entdeckung des eigenen Selbst
gehört.

ÄußerUch gUedert sich van der Posts
Fümexpedition ins Land der Buschmänner
in vier Phasen, nämUch : Vorbereitungsarbeiten;

Fahrt von Norden her ins Sumpfgebiet
am Okavango; Aufenthalt im Tsodüo-
gebirge, der Heimat der Buschmanngeister;
schUeßUch Krönung der Entdeckungsreise
im Zentrum der Kalahari. Es gehört zur
Kunst van der Posts, die Atmosphäre einer
Afrika-Expedition festzuhalten, die entscheidenden

Spannungsmomente in einer Menge
scheinbar belangloser Äußerlichkeiten lebendig

werden zu lassen, die Verbindungslinien
zwischen Außen- und Innenwelt zu ziehen.
Sein Ausgangspunkt ist die Selbstanklage des

Calvinisten, vieUeicht mehr noch als die
romantische Sehnsucht nach einer «verlorenen.

Welt» oder der Liberaüsmus des Humanisten.

Er fühlt sich als weißer Südafrikaner
für den Untergang der uralten Buschmannkultur

mitverantwortlich, ja er neigt zur
Übertreibung dieses Schuldgefühls, waren
doch am Schwund der Buschmänner nicht
nur die Weißen, sondern ebensosehr die
Bantu schuld. Zur wissenschaftlichen These,
daß die Felszeichnungen, und zwar auch die
älteren, von den Buschmännern kommen,
muß man ein Fragezeichen anbringen.
WesentUch bei van der Post ist dagegen das Ver¬

hältnis zum Afrikanischen. Dem Burensohn
van der Post ist der Geisterglauben der
Buschmänner nichts Fremdes; er hat auch
den sechsten Sinn der Afrikaner, er fühlt
sich — eine typisch burische Wendung —
«eins mit seiner Umgebung»; aber er geht
über den geistigen Horizont seines Volkes
hinaus, indem er, im Unterschied etwa zu
seinem Landsmann P. J. Schoeman, der die
gleichen Szenen beschreibt, am geistigen
Erlebnis der Buschmänner innerüch teilnimmt.
Das zeigen besonders die SchUderungen am
Schluß, in denen die DarsteUung kulminiert:
da nämüch, wo die Buschmänner ihre letzten
Geheimnisse, ihren rehgiösen Glauben in
spontaner Begeisterung dem weißen Mann
preisgeben und dieser bereit ist, die Schranken

des Rationalismus zu überschreiten.
Van der Post gelingt, wonach er sich zutiefst
sehnt: die geistige Vereinigung mit Afrika.

In «Simbabwe: Rätsel des alten
Goldlandes» von Bertram G. Paver (Koehler,
Stuttgart 1959) öffnen sich dem Leser gleichzeitig

ein Stück Forschungsgeschichte und
ein Stück afrikanischer Archäologie und
Kulturgeschichte. Der Gegenstand der
Forschungen, um den sich die Gelehrten streiten,

und der Ausgangspunkt für Pavers
geschichtliche Erörterungen sind die auf einem
breiten Streifen von der Küste Mozambiques
bis an die Grenzen der Kalahari verteilten
Ruinen, insbesondere der Tempel mit
konischem Turm von Simbabwe in der Nähe von
Fort Victoria samt den dazugehörigen
Befestigungsanlagen, darunter der «AkropoUs
von Simbabwe», ähnliche Bauten nordöstlich

von Bulawayo, die Terrassenbauten bei
Inyanga und die sogenannten Slave Pits,
sorgfältig gemauerte Löcher oder Röhren im
Fußboden, insgesamt ein «System von
Verschanzungen, das wohl das größte der ganzen

Welt ist». Im Gebiet der Ruinen Uegen
auch die Tati-Goldfelder. Die Meinungen
über den Ursprung und die Bedeutung der
Ruinen gingen seit ihrer Entdeckung durch
den deutschen Geologen Karl Mauch im
Jahre 1871 weit auseinander. WährendMauch
und nach ihm Carl Peters, der Gründer
Deutsch-Ostafrikas, früheren portugiesischen

und arabischen Berichten folgend in
den Simbabwe-Anlagen die Zeugen des pha-

1210



raonischen und salomonischen Punt,
beziehungsweise Ophir sahen, behaupteten
engUsche Forscher, namentUch RandaU Mclver
in «MittelalterUches Rhodesien (1906), die
Simbabweruinen seien ein Werk der Bantu
und stammten aus dem 15. Jahrhundert.
Eines der betrüblichsten Kapitel der Entdek-
kungen in Rhodesien war die Tätigkeit der
zur Zeit Cecil Rhodes' gegründeten Ancient
Ruins Company, die unter dem Deckmantel
wissenschaftUcher Forschung, aber ganz im
Geist der geldgierigen Eroberer die
Altertümer auf der Suche nach Gold in skandalöser

Weise zerstörte. In den Wirrwarr der
geschichtlichen Hypothesen brachte eine vor
ein paar Jahren gefundene HolzschweUe im
Fundament einer Innenmauer einiges Licht;
der C-14-Test weist auf den Ursprung der
Ruinen zwischen den Jahren 471 und 711 n.
Chr. hin. Die Bantu, die erst im 12.
Jahrhundert nach Rhodesien einwanderten, können

also nicht die Urheber der Simbabwekultur

gewesen sein. Der Test scheint
vielmehr auf das abessinische Reich von Axum
zu deuten, dessen Wurzeln bis zu den Sa-
bäern Südarabiens reichen. Bis hierhin kann
Paver Wissen vermitteln. Wie weit die Kultur

aber zurückreicht und wer sie gegründet
habe, dies zu entscheiden, ist dem freien
Spiel der Phantasie und Kombinationsgabe
überlassen, und Paver beschränkt sich auf
die GegenübersteUung alter, neuer und neuester

Vermutungen, Beweisführungen und
Schlüsse. Und aus dem Nebel der Hypothesen

treten dann doch ein paar kulturhistorische

Beziehungen in den Bereich des Wahr-
scheinUchen: die von Abbé Breuil vermutete
Beziehung der südafrikanischen und rho-
desischen Felsmalereien zum minoisch-
ägyptischen Kulturkreis, der durch
Jahrtausende auf dem Monsunweg des Indischen
Ozeans sich abwickelnde Pendelverkehr
zwischen Ostafrika und Asien, der die Dravida
am Indusdelta, die Sumerer Mesopotamiens,
die Sabäer und Minäer Arabiens, die Phöni-
ker, Ägypter und IsraeUten erfaßte, ja — wie
die mongoUsche Physiognomie der
Buschmänner zeigt — sogar China mit Afrika in
Beziehung brachte. Und dann folgen die
Vermutungen um die Wanderungen der Bantu
von 900 bis 1400 und das Reich Monoma-

tapa, an das sich die geschichtUche Ära der

portugiesischen Kolonisation anschüeßt. So

steUt uns das anregendeBuch vor lauter offene

Fragen und schUeßt mit dem Eingeständnis,
daß wir nicht am Ende, sondern am Anfang
der Entdeckung der Rätsel von Simbabwe
und Inyanga stehen.

Gustav Menzel vermittelt in «Die Kirchen
und die Rassen» (Wuppertal i960) einen
sachhch einwandfreien Bericht über die
Haltung der verschiedenen weißen südafrikanischen

Kirchen sowie der lutherischen Kirche
und der Bantukirchen zur Rassenfrage, und
zwar sowohl in der theologischen Schau wie
in der Praxis. Er nimmt, obschon er aus
seiner grundsätzlichen SteUungnahme gegen
die Rassentrennung kein Hehl macht, in
seine DarsteUung dennoch auch die
Einwände gegen die AngUkaner auf und hebt
anderseits die positiven Seiten der
Niederdeutschen Reformierten Kirche hervor. Er
sieht ferner die Neigungen zum Apartheidsdenken

mit umgekehrten Vorzeichen bei den
schwarzen apostolischen Kirchen äthiopischer

und zionistischer Richtung. Eine
Antwort auf die vielen praktischen Probleme
finden wir bei Menzel hingegen nicht. Die
historische Einleitung und die DarsteUung
der politischen Rechte der verschiedenen Be-

völkerungsteUe ist unvoUständig, ja ungenau.

SprachUch sind VerbaUhornungen
unterlaufen, die einem Kenner Südafrikas nicht
passieren sollten. Vom «Bantu-Education-
Wet» spricht nur einer, der weder EngUsch
noch Afrikaans beherrscht. Aber grundsätzUch

läßt sich gegen Menzel nichts einwenden.

Seine SteUungnahme ist zudem klar und
überzeugend: Von einer Beurteilung der
kirchUchen Rassenfrage vom nur humanistischen

und gleichmacherischen Standpunkt
aus distanziert sich der Autor mit Recht.
Anderseits lehnt er wiederum mit voUem Recht
die angebUch aus der Bibel abzuleitende
Rechtfertigung der Apartheid, wie sie in
gewissen Burenkreisen gepflegt wird, ab und
hält am prophetischen Amt der Kirche,
gegen Unrecht, Gewalt und Haß zu predigen,
und am Auftrag, nach VerwirkUchung der
einen Kirche zu streben, unbedingt fest.

Boris de Rachewiltz deckt in «Afrikanische
Kunst» (Artemis-Verlag, i960) zuerst fai-



sehe, von der europäischen Ästhetik
abgeleitete VorsteUungen von der Kunst der Neger

auf und erklärt diese als Funktion sozialer
und religiöser Wirküchkeiten. Es folgt die
DarsteUung der afrikanischen Prähistorie,
also der Felsbilderkunst Nord- und
Südafrikas, woraus sich die kulturelle Einheit
der äquatorialen Menschheit zu Ende des

Quartärs und die Anwesenheit einer euro-
piden Rasse in Afrika ergeben, die die Kultur
der Pharaonen beeinflußte und sich im Süden
auf die Buschmänner übertrug. RachewUtz
bezieht sowohl die ältere Forschung eines
Frobenius wie die jüngere eines Abbé Breuil
mit ein. Mit dem dritten Kapitel beginnt die
DarsteUung der afrikanischen Kunst im
eigentlichen Sinne. Den kunstgeschichtüchen
Mittelteil bilden sodann drei Abschnitte über
die Plastiken in Nigeria (Nok, Ife, Benin),
Sierra Leone, Tschad, Dahomey und
Rhodesien, ein Versuch zur Klassifizierung der
StUe und ein Kapitel über die Goldschmiede¬

kunst und Kleinbronzen. Auch hier wieder
geben Mythus, Legende und Glaube den
tragenden Grund ab. Das Buch schUeßt mit
einem BUck auf den Einfluß der Negerkunst
auf Europa, der genau mit ihrer Entdeckung
durch Maurice Vlaminck im Jahre 1905
einsetzte. RachewUtz versteht diese Wirkung im
wesentlichen als die eines Katalysators, der
auch da wirkte, wo die Funktion der Negerkunst

nicht begriffen wurde. Die MögUchkeiten

einer Neubelebung der afrikanischen
Kunst, denen das letzte Kapitel gewidmet ist,
sind in der von den Negerkünstlern am
Kongreß von Rom 1959 gefaßten Resolution
vorgezeichnet, in der Afrikaner aUer Bekenntnisse,

Mohammedaner, Christen wie Animi-
sten, ihren Glauben auf einen gemeinsamen
Nenner brachten und damit die reUgiöse
Wurzel und Kunst erneut bekräftigen.

Peter Sulzer

1212


	Bücher

