
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 11

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

REBELLION UND SONNENKINDER

Überblick über den Pariser Theaterwinter

Es gärt in der Pariser Theaterwelt. Der
Unmut der Direktoren steigt, das Publikum
streikt, die Schauspieler spielen teilweise vor
leeren Sälen. Wer ist denn auch bereit, zwanzig

Francs für einen Parkettplatz auszugeben,
um sich eine seichte Komödie anzusehen!
Ohne diese, wendet der Theaterdirektor ein,
locke er niemand in sein Haus. Allein diesen
Winter zeigte es sich immer wieder, daß kein
noch so brillantes Schauspielerangebot
Dialogbanalitäten dem Publikum mundgerecht
machen konnte. In der Verzweiflung griffen
einige Theater zu Radikallösungen, die
allesamt vom TNP inspiriert sind. In der
«Comédie des Champs-Elysées» erwartet eine
Snack-Bar den Theaterbesucher, der keine
Zeit mehr hatte, zu Hause zu essen. Im
«Théâtre Hebertet » und im «Athénée » wurden

die Preise radikal gesenkt. Nun kosten
alle Plätze, ausgenommen der Olymp,
einheitlich acht Franken, die oberste Galerie
drei. In den Exklusivitätenkinos bezahlt man
für einen Platz auch nicht mehr: jetzt muß es
sich erweisen, was stärker zieht, Film oder
lebendiges Theater. Unübersehbar ist jedoch
die Konzession an Vilars seit jeher propagierte

Klassenlosigkeit im Zuschauerraum,
selbst wenn die Theaterarchitektur meist dem
itaUenischen Typ des Rangtheaters, das

heißt der säuberlichen gesellschaftlichen
Scheidung huldigt.

Die Opfer, die das Theater mit diesem
finanzieUen Verzicht bringt, sind erkleckUch.
Fragt man warum, so wird man zur Antwort
bekommen, die Steuer belasse ohnehin von
den bisherigen exorbitanten Preisen kaum
mehr als jetzt in der Abendkasse. Wozu also
den Staat mästen, wenn mittels Preissenkung
neuen Publikumsschichten Anreiz zum
Theaterbesuch geboten wird? In der Tat
lastet auf dem Pariser Theater eine
Vergnügungssteuer noch aus dem ausgehenden vier¬

zehnten Jahrhundert. Sie staffelt sich je nach
abendlicher Einnahmehöhe von sieben bis

zwölf Prozent und trifft nicht etwa die
Bruttoeinnahme, sondern den Reingewinn
des Abends nach Abzug der Vergnügungssteuer,

die im Kartenpreis bereits einberechnet

ist und deren Abführung in den Staatssäckel

ein Kommissar allabendlich neben
dem Kassier überwacht. Bei steigenden
Platzpreisen steigen die Nettogewinne natürlich

ebenfaUs und werden von der Progression

der Supersteuer noch stärker
abgeschöpft. So schädigt der Theaterdirektor
durch die Herabsetzung der Eintrittspreise
sich selbst weniger, als daß er der mittelalterlichen

Steuer ein Schnippchen schlägt.
Ein neues Theater strebt nach neuem

Publikum. Nicht nur dem genußsüchtigen
Bürgertum, dem das Theater eine
Verdauungsstätte ist, auch dem arbeitenden
Menschen soll es zugänglich sein. Dazu
gehört in Paris jedoch die Vorverlegung des

Spielbeginns, damit der Vorhang nicht erst
um Mitternacht fällt und den Heimeilenden
nur eine knappe halbe Stunde noch die
Metrozüge zur Verfügung stehen. Auf diese
Weise wurden bisher die Besucher aus den
Vorstädten und den Randquartieren ferngehalten.

Theater war für sie eine Strapaze, die
sich über zwei Tage erstreckte. Seit wenigen
Wochen versuchen immer mehr Bühnen, um
acht oder halb neun Uhr den Abend zu
beginnen. Das abendUche Verkehrschaos
verstärkt sich freiUch dadurch, aber das Publikum

hat Chancen, vor Mitternacht wieder
zu Hause zu sein.

Im «Théâtre Hébertot» beispielsweise,
wo die doppelte Acht (acht Uhr und acht
Franken) mit besonderem Nachdruck
vertreten wird, erregte eine Uraufführung
Aufsehen, die den Versuch des «Théâtre total»
besonders glänzend verwirkUchte. Totales

1192



Theater schUeßt weder Tanz noch Musik
noch bildende Kunst aus, es ist ein motorisches

Gesamtkunstwerk. Maurice Béjart, der
mythologie- und sexusversessene Choreograph,

brachte sein erstes Stück «La reine
verte» auf die Bühne. Drei große Namen
vereinigten sich um ein mißgeborenes Theaterwerk:

die Tragödin Maria Casarès, die man
seit Jahren nicht mehr gesehen hat, der einst
durch seine phänomenalen Sprünge
berühmte Tänzer Jean Babilée, ebenfaUs seit

langem verschoUen, und Béjart als sein eigener

Regisseur — sie alle bemühen sich um
ein Tanz-Musik-Surrealo-Mythologem von
der Königin des Todes und dem jungen
Mann, der ihr verfallen ist, aber schließlich
doch entgeht.

Vom ersten Augenblick an kann sich
niemand der Erinnerung an Jean Cocteau, den
kürzüch verstorbenen Übersinnenwelten-
Hexenmeister, erwehren. Maria Casarès als

Königin des Todes — diese RoUe spielte sie
bereits in dessen «Orphée», damals in
schwarzem, nun in grünem Kostüm. Um die

Anspielung abzurunden, wird ihr Bild von
früher sogar als Projektion kurz auf die
Leinwand geworfen. Der junge Mann, ihr Opfer,
Gegenstand ihres Begehrens: nervös tanzt,
springt, pirouettiert er, nimmt keine Notiz
von ihr, wird von ihr behext, bis er im
Furioso finale samt dem rasenden Corps de
ballet ihrem unheilvoUen Bannkreis
entstürzt. Hinaus ins Unausgeklügelte! Er ist
jedoch so blaß gezeichnet, daß man ihm viel
Selbständiges draußen, nach Durchstoßung
der Theatermauern, kaum zutraut. Auch er
durchläuft den Weg des Orphée, etwas wilder

hin und her zuckend, geistverschlossener

; man wüßte nicht zu sagen, was ihn und
die gespreizte Königin zueinanderzwang.

Doch wozu der Ärger, den das Stück im
PubUkum auslöste? Hat vieUeicht jemand
das Beschwörungs- und Verrenkungsspiel
ernstgenommen? Er hätte sich doch erinnern
soUen, daß es mit der Kostümierung auf einer
Bühne begann, wir also Theater auf dem
Theater erleben, jeder Ulk und jeder Pomp
also von vornherein im bloßen Schein
angesiedelt war. Was uns als andauernde Falschheit

auf die Nerven fäUt, war vom Autor
geplant. Er bringt ja aUes selbst vor, was sich

gegen sein Stück einwenden läßt, so etwa den
zusammenfassenden Ausspruch der Königin,
die Selbsterkenntnis vor dem Spiegel
übermannt: «Ich bin eine alte Opernkönigin.»
AUerdings, bestätigt der Zuschauer, und
zwar eine aus dem Fin de siècle, das neuerdings

in Paris auf der Bühne wie im
Ausstellungssaal beträchtlichen Anklang findet. Die
Künstlichkeit von damals, das Schmachten
nach «höheren Welten», das Pseudovisionäre

scheint dem Manierismus von heute mit
seiner Verfremdungssucht Vorschub zu
leisten. So müssen wir wenigstens den
langanhaltenden Erfolg dieses Szenenmischmasches
erklären. Doch mit und ohne Ahnenreihe
bleibt das Ergebnis für den Unverblendeten
peinüch: wie der gleißende Schmuck auf
ihrem Kopf ist auch die Rede dieser sehr

grünen Königin Talmi, nichts als Talmi.
Jean Vilars Nachfolge im «Théâtre

National Populaire» anzutreten, ist keine
Kleinigkeit. In der so kritischen wie unberechenbaren

Stadt Paris entscheidet sich alles beim

ersten Auftritt. Für Georges Wilson wurde
der Beginn seiner Hausherrschaft am Troca-
déro zu einem Triumph. Er führt ein wenig
bekanntes Stück von Gorki auf: «Die Kinder
der Sonne.» 1905 geschrieben, als der Dichter

in der Peter-und-Paul-Festung in Petersburg

eingesperrt war, steht es auf halbem

Weg zwischen Tschechows bürgerUchen
VerfaUspielen und Gorkis späteren
Revolutionsdramen. Im gleichen Jahr fand der
Aufstand vor dem Wintergarten des Zarenpa-
lasts statt, wo das empörte Volk niederkartätscht

wurde. Im Stück sehen wir ebenfaUs

einen Ausbruch der Muschiks gegen den

versponnenen Chemiker und Gutsbesitzer
Pawel Feodorowitsch Protassow, als dieser
einer Cholerakranken Medikamente bringt.
Was hat der friedfertige Kauz ihnen getan?
Gar nichts, oder genauer gesagt: gar nichts
hat er für sie getan. Nur seinen Experimenten

lebt er, blind für aUes andere, deshalb

hilft auch sein die Nöte des Volks mitfühlendes

Herz nicht weiter. Daß seine Frau sich

von ihm abkehrt und an einem Modemaler
GefaUen findet, entgeht ihm ebenso wie die

Anbetung des dummen, aber steinreichen
Gänschens. Lisa, seine Tochter, nervenkrank
und übersensibel, wittert aUein das Kom-

1193



mende, die unabweisüchen Ansprüche der
«Verdammten dieser Erde » und erhebt eine
weissagende Stimme gegen die Unbekümmertheit

sowie den daunenweichen Egoismus

dieser « Kinder der Sonne ». Eine begüterte

und überzüchtete Gesellschaft, in die
der soziale Sturmwind demnächst hineinblasen

wird.
Dramatische Handlung bietet Gorki hier

nicht, vielmehr ein Milieu- und Sittengemälde.

Die Gestalten sprechen nicht
gegeneinander, sondern parallel miteinander; poly-
phonisch, nicht kontrapunktisch ist das

Stück angelegt. Ein Nachlassen des dramatischen

Tonus ist dabei unausweichüch. Er
wird jedoch wettgemacht durch die
Großherzigkeit der Charaktere alten Stils, das Bild
vom «breiten» Menschen, das wir von
Rußland, teilweise auch noch vom heutigen,
kennen, in dem die Extreme hart beieinan-
derUegen, sich jäh Luft schaffen und
umschlagen. Dem Schauspieler geben sie
vielfältige Gelegenheit zu stets lebenspraUem
Ausdruck. Kommt noch eine Besetzung voll
klingender Namen dazu: Wilson als Protas-
sow das Komische wie das Tragische großartig

nuancierend, EmmanueUe Riva als seine

Frau, Catherine SeUers, eine aufwühlende
Kassandranatur als Lisa, so ist der Aufführung

von Anfang an ein hervorragendes
Interesse sicher. Überdies «liegt» das Stück im
TNP richtig. Durch Vilar in eine geseU-
schaftskritische Bahn gebracht, ist dieses
Riesentheater genau der Platz, wo die Anklage

des eigennützigen Lebens, das sich vor
der Außenwelt abschirmt, eine vibrierende
Resonanz findet. Wie kein zweiter Ort eignet
sich das Palais de ChaiUot für eine sozialbewußte

Auseinandersetzung, in der sich eine
im Volkstribunenton vorgebrachte Aussage
mit schauspielerischer Virtuosität verbindet.
Für das Lehrhafte, das auf Verbesserung
menschhcher Lebensbedingungen ausgeht,
hat das TNP nicht nur einen eigenen Stil,
sondern ein heUbewußtes PubUkum
herangezogen. Mit diesem Gorkistück führt Wilson

eine vorgezeichnete Linie eigenwiUig
fort.

Hier drängt sich eine Parenthese auf: ein
Wort zur Pariser Theatertopographie. Mit
seinen über fünfzig Theatern betrachtet sich

Paris immer noch als theatraUsch unerschlos-

sen. Ganze Quartiere, vorab im Osten, zählen

als Entwicklungsgebiet in der wahrsten
Bedeutung dieser politischen Vokabel. Deshalb

pflanzte unlängst Kulturminister André
Malraux hinter den Friedhof Père Lachaise
eines der Kulturhäuser, die eigentUch für die
Provinz konzipiert wurden. Es trägt den

Namen TEP («Théâtre de l'Est parisien ») und
hat in bescheidenerem Maß die gleiche
Aufgabe wie das TNP im Westen der Stadt,
nämlich Zehntausende, die früher keinerlei
kulturelle Tätigkeit in ihrem Viertel besaßen,
ins Theater zu ziehen. Das setzt natürUch ein
bestimmtes Repertoire voraus, welches
nichts mit dem bürgerUchen Verdauungstheater

der Boulevards und ihren abgestandenen

Dreiecksproblemchen zu tun hat.

Shakespeare, Gogol («Der Mantel»), Musset

und Marivaux stehen seit der Gründung
des Unternehmens auf dem Spielplan. Von
Guy Retore, einem erfahrenen und schwungvollen

Theatermann geleitet, den die
Staatssubventionen keineswegs einer Beeinflussung

von oben unterwerfen, sind da

Aufführungen zu sehen, die im Nu die
Theaterliebhaber der Weltstadt anzogen. Der
Gedanke des Kulturhauses sieht jedoch nicht
nur Aufführungen zu biUigem Preis vor,
sondern auch Diskussionen darüber mit
Schauspielern und Autoren, ferner Hinweise
im FaUe der Klassiker auf eine BibUographie
nebst ihrer Beschaffbarkeit in den städtischen

Büchereien, kurz eine Volksbildungsarbeit,
die in die Tiefe geht. So entsteht in der Tat
ein lebendiger Hort des Theaters, wo PubUkum

und Künstler im beidseitigen
Austausch gewinnen und reifen. Wenn hier
experimentiert wird, zum Beispiel Marivaux'
«Ile des Esclaves», eine Sozialutopie, in der
auf einem fremden EUand die Herren in Diener,

diese in die neuen Herren verwandelt
werden, auf der Bühne in einem abstrakten
Dekor vieUeicht aus einer Marslandschaft
angesiedelt wird, dann folgt die öffentUche

Bewertung eines solchen EinfaUs der Vorführung

auf dem Fuß. So werden hier Grundlagen

für eine Theaterarbeit moderner Art
gelegt, die sich ebensosehr als ästhetische wie
als moralische und kritische Veranstaltung
versteht.

1194



Doch kehren wir wieder ins Zentrum der
Theaterstadt zurück. Im kleinen Experimentiertheater

Unks der Seine, dem «Théâtre de
Lutèce » wird ein amerikanischer Autor aUer-

jüngsten Jahrgangs aufgeführt. Er heißt
Murray Schisgal, ist ein Freund von Albee
und soll knappe fünfundzwanzig Jahre zählen.

Laurent Terzieff, ein georgischer Zu-
wanderer zum Pariser Theater, hat zwei
Einakter von ihm inszeniert und spielt in beiden
die Hauptrolle. «Les dactylos» verpflanzt
aufs Stenotypistenniveau Becketts «Warten
auf Godot». Zwei Sekretäre, anonym,
durchschnittlich, durchlaufen in einem Tag alle
Stationen eines einförmigen Lebens. Nichts
geschieht, was sie aus der Gewöhnlichkeit
herausrückte : sie schreiben Adressen auf der
Maschine, werden vom Chef hereingerufen,
kehren gebeugter, gealterter zurück. Wie so
häufig heutzutage ein Theater ohne Handlung,

nur aus Wiederholungen bestehend, in
dem es aUein auf die Dichte und menschUche
Relevanz des immerfort Durchgespielten
ankommt. Schisgal zollt allen seinen Vorgängern

auf diesem Weg Tribut, schreibt jedoch
einen Text, dessen Frische und Menschlichkeit

trotz gewisser Längen für sich einnimmt.
Mit dem«Tiger » verglichen, den Terzieff

nach der Pause spielt, sind diese Tipper
indessen farblos. Nun haben wir es mit einem
von der GeseUschaft vergrämten Außenseiter

und AUeswisser zu tun, der halb Frankenstein,

halb Mr. Hyde eine Frau auf dem
Jahrmarkt raubt, in seine Dachstube schleppt und
ihr gräßUche Marterung androht. Der
sadistische Tiger, so entpuppt sich handkehrum,
geht jedoch in einem Papierdschungel um.

Er wiU nicht beißen, sondern Vorträge halten,

mit Bildungsfrüchten glänzen und damit
eine jämmerliche Postbeamtenexistenz
übertünchen. Seine Zähne fletscht er aus Wut
über kulturkritisches Magenbrennen. Und
das anfangs verschüchterte Opfer wächst
ungesäumt in die Rolle des Bürgerweibchens
hinein, das am Teetisch über die Zeitläufte
plappert und zuguterletzt den gezielten
Gewalttätigkeiten seines Räubers gar nicht
abhold ist.

Eine hübsche Parodie auf Gruselfilm,
bürgerlichen Heimklatsch und auf Thriller-
Grausamkeit, mit ebensoviel Geschick wie
Humor geschrieben. Nie prätentiös, immer
seiner Grenzen bewußt und gerade deshalb

erfreuUch, da sie voU Wirklichkeit und dazu

passender Erfindung ist. Hier verrät sich ein

Talent, dem sich die europäischen Bühnen
ohne Zögern eröffnen werden. Es verlangt
freiUch Darsteller von Format. Terzieff, der
mit vulkanischem Temperament bisher
tragische Rollen verkörperte, spürte das paro-
distische Element heraus und ging so weit,
sich selbst zu parodieren. Die schraubenden

Bewegungen aus der Bauchgegend, das von
Leidenschaft verstörte schief gehaltene
Gesicht, dessen Mund stoßweise bellende Laute
entfahren, kehrten aUe wieder in der Gestaltung

des verklemmten Tigers, aber nun ins
Komische gewendet durch geistigen
Vorzeichenwechsel. Eine schauspielerische
Leistung, die nicht nur Können voraussetzt,
sondern mehr noch menschUche Souveränität

im Abstandnehmen von sich selber, die
selten ist.

Georges Schiocker

1195


	Umschau

