
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

L'ESPACE PROUSTIEN

Das Buch, in dem Georges Poulet unter dem
Titel «L'Espace proustien1» einen großen
Essay über Proust und einen seinerzeit in der
Zürcher GeseUschaft für deutsche Sprache
und Literatur gehaltenen Vortrag über Bergson

vereinigt hat, ist dem zentralen Thema
der Kontinuität und Diskontinuität gewidmet.

Die Nachbarschaft des Romanciers und
des Philosophen meint keine Verwandtschaft,

sondern ergibt vielmehr eine radikal
gegensätzhche Antwort auf die Frage, die
sich beiden als die wesentlichste gesteUt hat.
Bergsons Philosophie ist das Reich der
gelebten Dauer, die das tätige Bewußtsein in
der ungebrochenen melodischen Kontinuität
seiner Existenz erhält. Prousts Roman
hingegen ist das Zeugnis einer zerrissenen Linie
des Erlebens, der Zerstückelung des Ganzen
in eine Vielzahl abgesonderter Bilder, die
sich beziehungslos gegenüberstehen. Die
Frage, die sich von hier aus stellt, und deren

Erhellung Poulets Bemühung gilt, ist die
Frage nach der schließlichen Einheit des

Kunstwerks. Ist das proustsche Romanwerk
ein zusammenhangloses Konglomerat von
isolietten Bildern oder ein beziehungsreiches
Ganzes? Und wie kommt aUenfaUs dieses
Ganze zustande?

Die Frage ist nicht nur im Hinbhck auf
Proust aufschlußreich, sondern sie erlaubt
überdies eine Rückwendung und Besinnung
auf die kritische Methode, in deren Rahmen
Poulet sie stellt. Die Kritik kann entweder
historisch sein, das heißt sie kann das Werk
eines Dichters in der Geschichte und in der
Chronologie seiner Entwicklung verfolgen,
oder sie kann einen Roman oder ein Gedicht
aus dem Gesamtwerk herauslösen und diesen
Text — mit steter Öffnung des Bhcks auf das

Ganze — interpretieren. Beide Arten des

Deutens sind aber nur durch die apriorische
Gewißheit oder Annahme möghch, daß das

Kunstwerk notwendig das ist, was es ist. Es
wird vorausgesetzt, daß es als Ganzes das

unverrückbar Gegebene sei, das so sein muß,
wie es ist, daß jeder Satz, jedes Wort genau
an den Platz gehören, an dem sie stehen.
Unser richtiges Verständnis ist dann daran

gebunden, daß wir diese Verquickung des

einzelnen mit dem Ganzen nicht nur beachten,

sondern sie als Bedingung des Verste-
hens anerkennen.

Von hier aus ergibt sich scheinbar ein

schwerwiegender Vorwurf für eine Kritik,
die wie jene Poulets aus dem Ganzen des

Werkes nach bestimmten Gesichtspunkten
einzelne Texte herauslöst und sie ohne
Rücksicht auf den Zusammenhang, in dem
sie stehen, in eine neue Ordnung fügt, die
zunächst nicht jene des behandelten Dichters
zu sein scheint. Ein Roman beispielsweise
hat eine Handlung, ist vieUeicht in Kapitel
unterteilt und folgt jedenfalls einer Linie, die
dem Willen oder der Eingebung des Autors
entspricht. Haben wir nun das Recht, irgend
einen Satz oder Abschnitt herauszunehmen,
seine Aussage zu veraUgemeinern und darauf
etwas aufzubauen, was nicht in der Absicht
des Dichters gelegen hat? Poulets Studie
über Proust ist deshalb besonders geeignet,
die Bedeutung dieser Frage zu zeigen, weil
sie von der Diskontinuität handelt und damit
die Methode selbst, die ihr zugrunde liegt,
zur Diskussion stellt. Von den Menschen
Prousts heißt es, daß sie uns zu einer
bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort als

statisches Bild, gleichsam als Photographie,
erscheinen, nicht aber zwischen den Orten
und in der Entwicklung. Poulet geht so weit,
von einem «allgemeinen Prinzip der
Diskontinuität» bei Proust zu sprechen. «Die Orte
sind Inseln im Raum, Monaden, kleine
Sonderwelten », und von Prousts Welt wird
gesagt : «Tout ce qui y vit, vit à l'écart. » Sie

ist ein Raum, der eigentUch eine Leere ist,
aus der sich einzelne Punkte herausheben,
die in wechselseitiger Unkenntnis ihrer
Existenz leben, «wie eine Gruppe von Inseln,

1109



zwischen denen kein Schiff verkehrt ». Man
kann unmöglich die Analogie dieser Situation

mit jener des Kritikers übersehen, der
sich zunächst einzelnen und isoherten Zitaten
gegenübersieht, die sich nicht oder noch
nicht aufeinander beziehen.

Diese Übereinstimmung wiU nichts
anderes besagen, als daß die Ausgangslage des

Kritikers gegenüber der oben beschriebenen
eine vöUig neue geworden ist. Er hat nun
nicht mehr etwas Fertiges, unverrückbar
Abgeschlossenes vor sich, sondern er muß,
beim Einzelnen ansetzend, die Einheit und
Kohärenz des Ganzen erst herzustellen
suchen. Er steht dem Werk nicht gegenüber,
sondern er tritt in es hinein und durch es

hindurch hinter es zurück bis an jenen Ort,
wo es erst zu werden beginnt. Das Werk ist
ihm als das, was es ist, nicht eine gegebene
Voraussetzung, sondern ein zu erarbeitendes
Ziel. Es deutet nicht das Sein des Werkes,
sondern sein Werden. Er baut nicht auf der
Notwendigkeit des Werkes auf, sondern er
begründet sie erst. Jeder Text bewahrt in
sich den geistigen Weg, auf dem er zu sich
selber gekommen ist. Es gibt Texte, die ihr
eigenes Entstehen zu ihrem Gegenstand
erheben, die also selbst die Erfahrung ihres
Werdens erzählen und sind. Andere Male
überdeckt die sichtbare Gestalt die
untergründigen Bewegungen, deren Verwandlung

sie ist, bleibt aber doch durchsichtig
genug, um dem deutenden Willen an gewissen

Punkten, wo die Rinde besonders dünn
ist, den Einstieg zu öffnen. Wenn dieser
Einstieg gelingt, offenbart sich unter der Oberfläche

eine tiefere und ursprünglichere Ebene,
auf der sich das abspielt, was Poulet das Denken

nennt. Denken ist aber hier nicht
Intelligenzübung oder spekulative Konstruktion,
sondern in einem umfassenden Sinne aUes,

was sich im Bereich des Bewußseins
abspielt. Die psychoanalytische Unterscheidung
zwischen Bewußtem und Unbewußtem wird
hier hinfällig, denn beide umgreift das Denken

als die eine, einmalige und unteilbare
Subjektivität. So ist Prousts Denken nicht
spekulativ, und wahrscheinlich ist er sich des

Neuen und Besonderen, das darin zum
Ausdruck kommt, nicht einmal «bewußt»
gewesen. «C'est que nous sommes ici non sur

le plan de la pensée spéculative, mais sur celui

d'une expérience qui se tire d'eUe-même,
sans s'élever, sauf rarement, jusqu'à la géné-
raüsation métaphysique de ses découvertes. »

Der Punkt, von dem aus der Zugang zur
Ebene des Denkens, des Bewußtseins möglich

wird, ist ein vereinzelter Satz. Ist aber
der Zugang gewonnen, so stellt sich dem
kritischen Blick nach und nach eine neue
Ordnung dar. Alle Studien Poulets sind die
werdende Erfahrung dieser Ordnung und
inneren Kohärenz des Denkens. Von ihr aus
fällt ein neues Licht auf das Ganze des Kunstwerks.

Wir nähern uns ihm nicht mehr von
außen als einem ausgeformten Gegenüber,
sondern von innen her, indem wir gleichsam
seine Rückseite beleuchten, auf der uns alle
die verborgenen Verbindungen und
Zusammenhänge deuthch werden, auf denen die
schheßlich erscheinende Gestalt beruht. Die
kritische Annäherung ist dem Öffnen der
Türchen und Fensterchen beim Adventskalender

vergleichbar, durch das der verborgene

Zusammenhang und Sinn der dahinter
aufbewahrten Geschichte aUmähhch ans
Licht gehoben wird und sich in die Oberfläche

einfügt. So stimmen Ordnung und
Gang des literarischen Textes am Ende mit
der Ordnung und dem Gang des Denkens
überein. Beide sind kongruent, liegen
übereinander und ineinander, weil das Bewußtsein

das Sein bedingt und formt.
Daß das Kunstwerk ist, was es ist,

verdankt es dem Bewußtsein, das sich in ihm
ausprägt. Alles läuft deshalb darauf hinaus,
den Anfang und Mittelpunkt des Denkens
aufzuspüren, denn nur von ihm aus erscheint
eine schließliche Einheit überhaupt möglich.
« La juxtaposition proustienne n'est donc pas
une simple collection de ,vues' ou de ,scènes'
hétérogènes, teUes qu'on en trouve trop
souvent sous la forme d'une pluralité de tableaux
disparates, aux murs de certains musées.

C'est, au contraire, une multiplicité unifiée

par la présence active d'un même acteur et
d'un même auteur. » Die «Präsenz eines
zentralen Bewußtseins» ist nach Poulets
Überzeugung das Anfänglichste, was dem
kritischen Denken zugänglich ist. Von der
literarischen Erscheinung her gesehen gibt es

nichts, was diesem Kern vorausgeht; viel-



mehr geht alles von ihm aus, so wie die
WeUen von dem Punkt, an dem der Stein ins
Wasser fällt. Nur von diesem Mittelpunkt
aus kann sich das Disparate und Getrennte
zur Einheit und Ganzheit runden, und nur
wenn wir die ursprüngüche Mitte erkannt
haben, wird uns die Einsicht in den Sinn des

Ganzen möghch.
Poulets Essay über Proust zeigt deutlich,

worin die Fruchtbarkeit seiner Literaturbetrachtung

liegt. Sein kritisches Denken weigert

sich, die Erscheinung unbesehen
hinzunehmen ; es versteht sie vielmehr als

Ausgestaltung eines Denkens, aus dessen Bewegung

allein die Rechtfertigung ihrer
Besonderheit zu gewinnen ist. Die Notwendigkeit
der künstlerischen Gestalt ist nicht erwiesen,
sondern sie erweist sich. Sie erweist sich
dann, wenn sie sich — in Frage gestellt —
als die angemessene und unausweichliche

Ausformung des in ihr waltenden Denkens
zu erkennen gibt. Auch Werke, die von
einem unantastbaren künstlerischen Idealbild
aus gesehen als mißlungen zu bezeichnen

wären, können diese innere Konsequenz
aufweisen und sich vor dem prüfenden Blick des

Mit- und Nachdenkenden als richtig und
gültig bewähren, denn die Bereitschaft des

Kritikers ist groß und seine Offenheit
unbegrenzt. Es geht Poulet nicht datum, zu messen,

sondern darum, die subjektive Notwendigkeit

des Textes sympathisierend als eine

Erfahrung zu verstehen, deren NachvoUzug
sich lohnt, weil es letztlich die geistige
Folgerichtigkeit und die Einheit der Persönlichkeit

ist, auf der aller Wert beruht. Auch in
der Kunst.

Hans-Jost Frey

^aUimard, Paris 1963.

NIETZSCHE IN DER HISPANIA

Die Aufgabe des Kritikers ist oft schwierig,
und zwar aus zwei sehr verschiedenen
Gründen. Über gewisse Bücher gibt es

nichts zu sagen; nicht weil sie notwendig
schlecht sind, sondern weil sie weder einem
Kommentar noch einem ausführlichen Werturteil

rufen. Auf der anderen Seite gibt es

Werke, über die zu viel zu sagen wäre; eine

Kritik, die erschöpfend sein möchte, würde
wiederum ein ganzes Buch ausmachen, das
manchmal sogar länger wäre als das besprochene.

Dies ist der Fall bei Udo Ruksers Studie
über «Nietzsche in der Hispania1».

Der Autor ist sich der Schwierigkeiten
seines Unternehmens voll bewußt ; seine
Einleitung legt davon Zeugnis ab. In der Tat
hätte es viele andere Möglichkeiten gegeben,
an den Gegenstand heranzugehen und den
Stoff zu gliedern. Unter diesen hat Rukser
ebenso mutig wie wohlüberlegt eine
gewählt. Es steht uns nicht zu, darüber zu
befinden, ob es die beste Lösung war, denn
nach welchem Kriterium soUten wir darüber
entscheiden? Gewiß ist jedoch, daß diese

Lösung gut ist, denn sie berücksichtigt
gleichermaßen die wissenschaftlichen
Erfordernisse, denen sich die heutige Kritik untersteUt,

und das Interesse des Lesers, den es zu
bereichern gilt, ohne ihn zu ermüden. Sie

sucht dem Leser in hinreichendem Maße die
Richtung zu weisen, ohne seine persönliche
Deutung und seinen kritischen Sinn
einzuengen. Diese Vorzüge treten in Ruksers Buch
deutlich genug hervor, und sie sind wichtig
genug, um den Hinweis darauf zu erübrigen,
daß «man es hätte anders machen können».
Die Fähigkeit zu wählen unterstreicht das

Verdienst des Autors.
Ein wesentUcher Erfolg Ruksers besteht

darin, daß er durch die Entwicklung zweier
paraUeler Themen — das Denken Nietzsches
und die hispanische Kultur der Gegenwart —
das eine durch das andere zu erheUen weiß.

Durch seinen Einfluß in Spanien und
Lateinamerika, durch die Art, wie er — manchmal

falsch — interpretiert wurde und durch
die begeisterten oder mißtrauischen
Reaktionen, die er hervorrief, wird das Nietzsche-



bild um neue Dimensionen bereichert, welche

die Untersuchung seines Werkes aUein

nicht freilegen könnte. Die Wirklichkeit
eines SchriftsteUers erschöpft sich nicht in
seiner Biographie und in seinen Werken; sie

umfaßt, manchmal in wesentlicher Weise,
auch das, was er nolens volens für die anderen

gewesen ist, also das Leben, das sein Denken
führt, wenn es sich einmal von ihm losgelöst
hat. Für den Liebhaber wie für den SpeziaUsten

Nietzsches wird dieser Vergleich
zwischen dem Menschen, wie er gewesen ist,
oder wie er hat sein wollen, und dem
Menschen, wie er von den verschiedenen Vertretern

der hispanischen Kultur gesehen und
aufgenommen wurde, zweifellos sehr
aufschlußreich sein.

Aber die umgekehrte Erscheinung ist
nicht minder offenbar und beachtenswert,
und wiederum unter zwei verschiedenen
Aspekten : dem der Unterscheidung und dem
der Verwandtschaft. Gewiß würde niemand
Pio Baroja und Unamuno in einen Topf werfen

; und doch fällt uns immer wieder auf, daß
viele ihrer Themen der Kultur, der sie beide
angehören, gemeinsam sind und daß sie sich
notwendig mit dem beschäftigen, was ihr
Land in einer bestimmten Epoche beschäf¬

tigt. Eine der bezeichnendsten
Erscheinungsformen der Besonderheit dieser beiden
Persönlichkeiten ist gerade die Art, in der sie
auf Nietzsche reagiert haben: Unamuno als

angsterfüUter Christ und als «Literat», Pio
Baroja als Wissenschaftler und als
Tatmensch. Ist nicht das Interesse, das beide
Nietzsche entgegenbringen und das sie mit
fast aUen ihren Zeitgenossen der verschiedensten

Richtungen teilen, ganz besonders
aufschlußreich, und beleuchtet es nicht
bestimmte Dimensionen der Revolution, die
durch die Generation von 1898 symbolisiert
wird, Dimensionen, welche in den gewöhnlichen

Analysen und Annäherungen nicht
zur Erscheinung kommen?

Udo Ruksers Studie begnügt sich nicht
damit, ein lebendiges Bild der hispanischen
Kultur des 20. Jahrhunderts zu entwerfen,
sondern sie wirft — und das ist ihr größtes
Verdienst — ein neues Licht auf die Entstehung

der gegenwärtigen Welt.

Jean-Paul Borei

1 Udo Rukser : Nietzsche in der Hispania.
Ein Beitrag zur hispanischen Kultur- und
Geistesgeschichte. Francke-Verlag, Bern und
München 1962.

THEODOR BOVERI, LEBEN UND WERK

Das Buch des Berner Zoologen Fritz Baltzer
über seinen Lehrer und Freund Theodor
Boveri, zum 100. Geburtstag Boveris (geb.
12. Oktober 1862 Zu Bamberg) erschienen,
bUdet nicht nur ein Zeugnis verehrender
Freundschaft, sondern die kompetenteste
Würdigung von Persönlichkeit und Werk
dieses außerordentlichen, wissenschaftlich
und künstlerisch begabten Mannes1.
Italienischer Abkunft, war ein Boveri 1590 nach
Franken eingewandert, wo sich die
Nachkommen vöUig fränkisch beheimatet fühlten.
Nachkommen dieser « italienischen Franken »

sind in die Schweiz gezogen und haben an
der Gründung der Brown, Boveri AG,
Baden, sehr maßgeblichen Anteil.

Schon bei demmusikalisch und malerisch/
zeichnerisch begabten Jüngling zeigte sich
eine bestimmte Charakteranlage: ein
ungewöhnliches Verantwortungsgefühl der
Sache, dem Objekt gegenüber.

Seine Universitätszeit begann er mit
philosophisch-historischen Studien in München,
gelangte aber bald zur Zoologie als Praktikant

Richard Hertwigs, bei dem er sich 1887
habilitierte. Erste Aufenthalte an der
Zoologischen Station Anton Dohrns in Neapel
1888 und 1889 vermittelten ihm wertvolles
Untersuchungsmaterial für seine
Chromosomenstudien.

Boveri hat in frühreifer Geniahtät in diesen

Jahren den Grund zu seinem Lebenswerk



über die Chromosomen als Vererbungsträger
und die RoUe des ZeUplasmas als Gegenspieler

des Kerns gelegt, so daß er schon 1891
als Assistent Richard Hertwigs zu den
führenden Zellforschern gehörte. Mit 30 Jahren
wurde er 1893 als ordentlicher Professor für
Zoologie und vergleichende Anatomie an die
Universität Würzburg berufen. Er verheiratete

sich 1897 mit der amerikanischen
Zoologin MarceUa O'Grady, die aktiven Anteil
an seinen Forschungen nahm. Die Frau
schenkte ihm eine Tochter, die nachmalige
Schriftstellerin und Journalistin Margret
Boveri.

Welche bedeutende wissenschaftliche
Stellung Boveri bald einnahm, geht allein
schon aus dem Angebot zur Leitung des neu
zu gründenden Kaiser-Wilhelm-Instituts für
Biologie in Berlin-Dahlem hervor. Sein
geschwächter Gesundheitszustand heß ihn nach
längeren Verhandlungen eine Absage erteilen.

Im frühen Alter von 33 Jahren starb er
am 15. Oktober 1915 in Würzburg an den
Folgen einer operierten Gallenblasenvereiterung.

Als ZeUforscher interessierte ihn in erster
Linie die Physiologie der ZeU- und Kernteilung,

insbesondere der Zusammenhang
zwischen Kernstruktur, Chromosomenbildung
und Vererbungsprozeß.

Er zog wenige, aber bedeutende Schüler

an, wie Fritz Baltzer und Hans Speman. VoU-
endete Klarheit war nicht nur das Kennzeichen

seiner wissenschaftlichen Arbeiten,
sondern auch seiner zusammenfassenden
Darstellungen wie etwa der Würzburger
Rektoratsrede «Die Organismen als historische
Wesen» (1906), in welcher er die Probleme
der Stammesgeschichte und der organischen
Zweckmäßigkeit behandelte. Von künsderi-
scher Lebendigkeit durchdrungen ist seine
Gedächtnisrede auf Anton Dohrn (1910), mit
dem er in Freundschaft verbunden war. Etwa
20 Arbeiten Boveris haben ihren Ursprung
in der Neapler Zoologischen Station genommen.

Boveris Briefe geben ein eindrucksvolles

Zeugnis vom damahgen Leben und Wirken

an der Station.
Boveris Werk ist durch Baltzer mit

selbstverständlicher Sachkenntnis auch im
Hinblick auf den historischen Verlauf und die

weitere Entwicklung der ZeUenlehre
geschildert worden. Die Grundfrage seiner

Forschung bildeten das Vererbungs- und
Entwicklungsproblem. Eine der bedeutendsten

Leistungen Boveris war der am Spul-
wurmei geführte Nachweis und die darauf
gegründete Theorie der Chromosomenindividualität,

die von Oskar Hertwig und
andern scharf bekämpft wurde. Die Grundauffassung

Boveris, daß die Chromosomen
hochorganisierte Gebilde seien, ist später
durch den Nachweis der Genstruktur (Dro-
sophila) bestätigt worden.

Es ist hier nicht der Raum, um auch auf
die zytogenetischen Studien Boveris
einzugehen, die durch Baltzer in sehr klarer Weise

zur Darstellung gelangt sind. Hier kann nur
gesagt werden, daß die moderne Zytogene-
tik (Drosophilaversuche) eine glänzende
Bestätigung der Auffassung Boveris von der

Verschiedenwertigkeit der Chromosomen
gebracht hat.

Baltzers Buch bildet ein eindrucksvolles
Beispiel dafür, daß uns Leben und Werk eines

genialen Forschers in überzeugender Weise

nahegebracht werden können. Was dem Buch
über Boveri hinaus seine Bedeutung gibt, ist
die meisterhafte Einordnung von Boveris
Forschungsergebnissen in Vergangenheit
und Zukunft der physiologischen Zellforschung,

insbesondere der Zytogenetik.
Die ausführliche Besprechung des

Baltzerschen Buches rechtfertigt sich aus
seinem Gehalt: das Buch gehört in die Hand
jedes Zoologen und Zytologen. Vor aUem

aber sollte es von den Studierenden der
Naturwissenschaften und Medizin gelesen werden,

die am großen Forscher ihre eigene
Fähigkeit und ihre Begeisterung zum
Forschen erlebnismäßig überprüfen können.

Hans Fischer

1 Fritz Baltzer: Theodor Boveri, Leben
und Werk. Große Naturforscher, Band 25.
Wissenschafthche Verlagsgesellschaft, Stuttgart

1962.

1113



WIRRNIS UND WAHRHEIT

In Wirrnis und Wahrheit sind Aufsätze Röpkes
zusammengestellt, die in Zeitungen oder
Zeitschriften erschienen, zu denen man heute
nicht mehr leicht Zugang hat. Vielleicht ist
es der Erfolg eines unter dem Titel «Gegen
die Brandung» bereits in zweiter Auflage
vorliegenden früheren Buches, der den Verlag

bewog, abermals einen Sammelband
herauszubringen1. Dem unermüdlichen Publizisten

Röpke kann es nicht schwer fallen, aus
der reichen Ernte seines vielseitigen Schaffens

stets wieder ein paar neue Rosinen
herauszufischen. Sie zu lesen, bedeutet fast
immer einen sprachlichen Genuß. Der Verfasser

gehört zu den seltenen Meistern jener
Ausdrucksweise, die Abgewogenheit mit
einprägsamen Bildern zu mischen versteht.

Er ist Nationalökonom. Seine Arbeiten
behandeln Themen aus diesem Stoffgebiet.
Sie knüpfen an mannigfaltige Tagesprobleme
an, stoßen aber sehr rasch ins Grundsätzliche
vor und zeigen Zusammenhänge auf, an die
man nicht immer gleich selber auch denken
würde; hinter den Zusammenhängen
erscheint deren Problematik, deren Bedeutung
für das menschliche Zusammenleben. Diese
großzügigen Gedankengebäude machen das
Buch besonders für den Nichtfachmann so
lesenswert. Der Fachmann weiß ja schon
längst, was für Ideen von Röpke verfochten
werden, und er hat ja schon längst versuchen
müssen, sich für oder gegen deren Grundgehalt

zu entscheiden, wobei ihm das letztere
immer schwerer fällt, wenn er nicht «die
Weltgeschichte verschlafen» hat. Aber der
Nichtfachmann gibt sich oft nur wenig
Rechenschaft über die RoUe der Kultur- und
Gesellschaftsform unserer Zeit. Allen, die
das unbehagliche Gefühl haben, ihre
Einstellung zur Umwelt beruhe auf einem
schwankenden Unterbau, können in «Wirrnis

und Wahrheit» mit geringer Mühe und
anhand spannender Lektüre ihren sozialen
Kompaß überprüfen.

Die abgedruckten Beiträge besitzen er-
freuhcherweise ein überblickbares Format.
Ihre Auswahl erstreckt sich über den
Zeitraum von 1925 bis 1961. Während dieser
Periode hat sich der Autor mutig für An¬

schauungen eingesetzt, die nicht stets mit der
vorherrschenden Meinung übereinstimmten.
Diese Anschauungen im einzelnen
darzustellen und zu begründen ist hier nicht der
Ort. Auch wird man möglicherweise nicht
mit jeder Einzelheit einverstanden sein.
Doch schon die Gliederung des Stoffes in
zwei Hauptteile, deren Überschriften das

eine Mal den Ausdruck « brauner Totalitarismus

», das andere Mal « roter Totalitarismus »

enthalten, bringt die Grundeinstellung des

Verfassers sehr deutlich zum Ausdruck. Er
zerpflückt den Kollektivismus aller Spielarten

gründlich und überzeugend, um ihm
den Liberalismus als jene Sozialphilosophie
gegenüberzustellen, welcher allein die helleren

Perioden der Weltgeschichte zu verdanken

sind. Die Wirtschaftslage in Westdeutschland

einerseits und in Ostdeutschland anderseits

stellt die vortrefflichste Illustration dar.
Nach Röpkes Auffassung ist es denn nicht
zuletzt das «Wirtschaftswunder» unseres
nördlichen Nachbars, das der Marktwirtschaft

wieder mehr und mehr Sympathien
einbringt, nachdem sie mindestens seit den

vierziger Jahren nicht immer sehr hoch im
Kurse stand.

Marktwirtschaft bedeutet indessen

keineswegs Anarchie. Was sie davon
unterscheidet, ist im wesentlichen Disziplin.
Fehlende Disziplin steht den modernen
Zahlungsbilanznöten zu Gevatter. Wie weit sich
die Disziplin in der Wirtschafts- und
Währungspohtik der einzelnen Länder auf die
Dauer zu behaupten oder durchzusetzen
vermag, bleibt leider eine offene und sehr
aktueUe Frage. In der Vergangenheit haben
sich manche Liberale darauf beschränkt, ihr
Gedankengebäude zu begründen und dessen

sture Befolgung zu postulieren. Röpke,
namenthch der älter gewordene Genfer
Gelehrte, vermeidet diesen Fehler. Obwohl er
weiß, daß seine Argumente die logischeren
sind, macht er nur weise Gebrauch davon
und beschränkt sich darauf, immer und
immer wieder den Totahtarismus als teuflische
Tyrannis zu brandmarken.

Der lebendige Mensch mit seinen Nöten
steht für ihn im Zentrum. Abwehr und Wi-

1114



derstand gegen Ungeist und gegen Unfreiheit

bilden den gemeinsamen Nenner der 26

Aufsätze des Sammelbandes. Die Stimme des
Verfassers hat bald mehr, bald weniger
optimistischen Klang. «Wenn die MiUionen, die
heute... in den Tag hineinleben, wüßten,
was ihnen bevorsteht, faUs sie weiterhin sich

stumpf in den Lauf der Dinge ergeben, so
würde der WiUe zur Freiheit in ihren Herzen
stark werden, solange es noch Zeit ist»,
steht auf der ersten Seite zu lesen.

Professor Röpke hat den einzelnen
Arbeiten eine kurze Einleitung vorangesteUt.
Er setzt sich darin mit der Wissenschaft
auseinander. Der moderne Industrialismus,
erklärt er, stelle zwar eine wissenschaftliche
Zivilisation dar, doch der Mann der Wissenschaft

sehe sich vor die Frage gesteUt,
welchen Platz er darin einzunehmen habe: ob er
in der Routine geschmeidigen Denkens
erstarren oder sich die Fähigkeit zum Denken
in großen Zusammenhängen bewahren woUe.
Ihren Sinn und Rang erhalte die Wissenschaft

aus geistig-moralischen Bindungen.

Wo sie sich davon löse, wo sie die Beziehungen

zum Transzendenten, in dem die
morahschen Werte verankert sind, vermissen lasse,
könne sie zum Gift werden. Diese Gefahr,
das intellektueUe Leben zum Selbstzweck zu
machen, solch rückgratloser Intellektualismus

bedeute das Grundübel unserer Zeit
und versperre den Ausblick auf die
herrschende Kulturkrise. Dehumanisierung der
Wissenschaft kennzeichne unser Jahrhundert.

In den Geisteswissenschaften sei das

aus den Naturwissenschaften enthehene
technisch-mechanische Denken fehl am
Platz, und namentlich in den Sozialwissenschaften,

denen die Bedingungen menschlicher

Existenz anvertraut sind, dürfe der

Kampf gegen die Entwertung zum Szientis-

mus nie erlahmen.

Gaston Jaquemet

1 Wilhelm Röpke, Wirrnis und Wahrheit.
Verlag Eugen Rentsch, Erlenbach-Zürich
1962.

LICHT UND SCHATTEN DER SOZIALEN MARKTWIRTSCHAFT

In seinem Ende i960 abgeschlossenen Buch
Licht und Schatten der sozialen Marktwirtschaft
macht Carlo Mötteli kein Hehl aus seiner
Überzeugung, daß — wie es im
Verlagsprospekt heißt — «der von Ludwig Erhard
eingeschlagene Weg richtig war und richtig
ist». Es entbehrt für den Rezensenten nicht
eines gewissen Reizes, nach mehr als zwei
Jahren seit dem Erscheinen des Buches die
Frage aufzuwerfen, ob der vom Autor
angeschlagene Tenor der heutigen Wirklichkeit
der deutschen Wirtschaftspolitik noch durchwegs

gerecht wird1.
MötteU güedert seine Untersuchung in

ansprechender Weise in drei Teile, indem er
vorerst das Wagnis, dann die Fährnisse und
schheßhch das Ergebnis der sozialen
Marktwirtschaft darstellt. Das Wagnis erbückt er
darin, daß sich die soziale Marktwirtschaft
nicht in einem Prozeß einer langsam vor sich

gehenden Transformation herausgebildet hat,
sondern der Übergang von der weitgehend
deroutierten Kriegswirtschaftsordnung der
unmittelbaren Nachkriegsjahre zu einer

neuen, liberalen Ordnung in einem geradezu
epochalen Sprung erfolgte. Die Realisierung
dieses politischen Wagnisses führt Mötteli
zu einem guten Teil darauf zurück, daß Walter

Eucken und die nach ihm benannte
Freiburger Schule das geistige Rüstzeug zu
einem solchen Wandel bereitgesteUt hatten
und anderseits die deutsche Wirtschaft sich
in einem derart katastrophalen Zustand
befand, daß nur radikales Handeln wirkliche
Hilfe bringen konnte. Dieser radikale
Schritt voUzog sich nunmehr in der Freigabe
der einzelwirtschafthchen Interessen, in der
auf der neoUberalen Anschauung beruhenden

Annahme, bei gleichzeitiger Sicherung
der Wettbewerbsordnung werde diese Frei-

1115



gäbe zu einer Synchronisierung einzelwirt-
schaftlicher und volkswirtschafthcher Interessen

führen.
Dem grundsätzlichen Wagnis folgen

nach Mötteli die immer wieder neu sich
stellenden Fährnisse bei der Durchsetzung einer
dem Leitbild der sozialen Marktwirtschaft
verpflichteten Wirtschaftspolitik. So galt es,
vier Eckpfeiler für das Gerüst der sozialen
Marktwirtschaft zu schaffen und im weitern
Verlauf zu sichern, nämlich : eine die Stabihtät

der Währung garantierende Ordnung,
eine aufdem Steuerungsinstrument des
Wettbewerbs basierende Wirtschaftsordnung und
eine den vorgenannten Prinzipien nicht
zuwiderlaufende Finanz- und Sozialordnung.
Während der Autor die effektiv eingeschlagene

Währungspolitik wie insbesondere auch
die Wettbewerbspolitik als dem Leitbild der
sozialen Marktwirtschaft entsprechend beurteilt,

bringt er hinsichtlich der Finanz- und
Sozialpolitik größere Vorbehalte an. Diese
habe vor allem in den Anfangsjahren zu sehr
im Zeichen eines bloßen Pragmatismus und
zu wenig in jenem der ordnungspolitischen
Konzeption gestanden. Dennoch ergeben
Geburtswehen und Jugendjahre der sozialen
Marktwirtschaft, im ganzen gesehen, ein
imponierendes Bild, so insbesondere im Blick
auf den erstaunlich raschen Wiederaufbau
des Wirtschaftsapparates, des geradezu
sprunghaften Wachstums des Sozialprodukts
und des Aufrückens innert weniger Jahre in
die vorderste Reihe der zahlungsbilanzstarken

Länder. Diesen Erfolgen stellt Mötteli

den «Abbau der zentralverwaltungs-
wirtschaftlichen Bastionen» an die Seite,
wobei er allerdings einräumen muß, daß
beispielsweise die zu Beginn der fünfziger
Jahre in Entstehung begriffene «Europäische
Gemeinschaft für Kohle und Stahl » mit dem
Leitbild der sozialen Marktwirtschaft bereits
nicht mehr ohne weiteres übereinstimmte.

Die Beurteilung des Ergebnisses ist für den
Autor —¦ einer Formulierung Euckens
folgend — gleichzeitig einVerstehen wirtschaft-
Ucher Macht. So kann sich Mötteli der
grundlegenden Tatsache nicht verschließen,
daß mit zunehmender Stabihsierung der
wirtschaftlichen Verhältnisse und wachsendem

Wohlstand gewisse ordnungspohtische

Prinzipien der sozialen Marktwirtschaft eher
in den Hintergrund treten und die pohtische
Wirkhchkeit eine wachsende Pluralisierung
der Interessen erkennen läßt. Daher steht
sich auch für ihn die schwerwiegende Frage,
ob der für das richtige Funktionieren einer
sozialen Marktwirtschaft benötigte starke
Staat mit einer demokratischen Ordnung und
der mit ihr mehr und mehr verknüpften
«Herrschaft der Verbände» wirklich zu
vereinbaren sei. Diese grundsätzhche Frage
spiegle sich denn auch im Gegensatz
zwischen dem ein unbefangenes Verhältnis zur
Macht und zu den politischen Realitäten
besitzenden Bundeskanzler Adenauer und
seinem Wirtschaftsminister Erhard, nicht nur
dem Schöpfer, sondern geradezu dem Apostel

der sozialen Marktwirtschaft. Diesen
Gegensatz lediglich mit dem «Primat der
Politik» erklären zu wollen, steUt für Mötteli

die Flucht in ein Schlagwort dar; jeder
der beiden Staatsmänner repräsentiere
vielmehr eine Welt für sich.

Besonders offensichtlich tritt dieser

Gegensatz in der Integrationspolitik in
Erscheinung. An sich müßte das ordnungspolitische

Leitbild der sozialen Marktwirtschaft
eine Entpolitisierung der wirtschaftlichen
Integration zwingend nahe legen; doch
räumt auch Mötteli ohne größere Vorbehalte
ein, daß die faktische Entwicklung der
deutschen Integrationsbestrebungen das Primat
der Politik — selbst wenn diese auf eine
Vielzahl von Gründen zurückgeht und die

Strömungen sich teilweise durchkreuzen —
vorerst bestätigt hat. Daß diese politisch
motivierte Integrationspolitik mit dem
Zusammenbruch der Brüsseler Verhandlungen
Schiffbruch erlitten hat, war vom Autor zur
Zeit der Niederschrift seines Buches noch
keineswegs mit Bestimmtheit vorauszusehen.
Um so mehr wird er den Umstand, daß die
Entwicklung der Erhardschen Auffassung
von der unbedingten Notwendigkeit eines

Brückenschlages zwischen dem EWG- und
dem Freihandelskonzept inzwischen höchst
eindrücklich Recht gegeben hat, nachträglich
gerne als weitern Pluspunkt in der Bilanz der
Ergebnisse buchen.

Ist die ordnungspolitische Konzeption
der sozialen Marktwirtschaft auf außenwirt-

Ill6



schaftlichem Gebiet, wenn zwar in negativer
Weise, doch bestätigt worden, hat anderseits
auch die Bundesrepublik, zufolge der Plurali-
sierung der Interessen, die Aufgabe der
Geldwertstabilisierung nicht wirkungsvoU
lösen können. Betrachtete Mötteli das
Problem noch vorwiegend unter dem Aspekt
der D-Mark-Aufwertung — die dann kurz
vor Erscheinen des Buches beschlossen

wurde, wenn auch nur im wohl allzu bescheidenen

Ausmaße von 5 % —, zeigt heute die
Situation nicht nur in der Bundesrepublik,
sondern ebenfalls in der Schweiz wie in einer
Reihe anderer Länder, daß Geldwertstabih-
sierung und Mäßigung der Gruppeninteressen

unnennbar miteinander verknüpft sind.
Der Ausgang der Auseinandersetzungen
über das weitere Problem der wirtschaftlichen

Konzentration dürfte noch nicht
endgültig entschieden sein. Wohl wendet sich
der Autor gegen die Auffassung einer
historischen Zwangsläufigkeit und nennt
verschiedene Ansatzpunkte wie etwa den Umbau

des Gesellschafts- und des Einkommenssteuerrechts

und des Umsatzsteuersystems,
um den Konzentrationstendenzen begegnen
zu können. Wirksame Lösungen gerade auch
in diesem Bereich hätten jedoch ihre Wurzeln

letztlich im Geistigen.
Damit kristallisiert sich bei Mötteli immer

mehr die grundsätzliche Auffassung heraus, daß
die langfristige Sicherung der sozialen
Marktwirtschaft nur auf dem «schmalen Pfad der
Tugend» erreicht werden könne. Dort, wo
die Konfrontation von Leitbild und
Wirkhchkeit ein Ungenügen ergibt, bietet sich
ihm die Lösung in einer noch konsequente¬

ren Verfolgung des Leitbildes an. Auch
wenn man dem Autor bei seinem nicht bloß
mit großer Sachkenntnis, sondern auch mit
innerer Anteilnahme und viel Temperament
geschriebenem Werk selbst in dieser
grundsätzlichen Haltung weitgehend zu folgen
bereit ist, wird gerade mit dieser ins Geistig-
Sittliche ausgeweiteten ordnungspolitischen
Forderung die kritische Grenze erreicht.
War in der durch die Notwendigkeit
intensivster Leistungssteigerung gekennzeichneten

Aufbauphase der sozialen Marktwirtschaft

die Synchronisierung einzelwirtschaft-
ücher und volkswirtschaftlicher Interessen

verhältnismäßig leicht zu bewerkstelligen,
ist die Weiterführung der sozialen
Marktwirtschaft nunmehr zu einer Angelegenheit
nicht bloß vorausschauenden Denkens,
sondern auch einer sittlichen Haltung geworden.
Mötteli ist ehrhch genug, die Frage, ob diese

zweite Etappe ebenfalls gemeistert werde,
offen zu lassen; um so mehr schließt er mit
der Mahnung Pestalozzis: «Freiheit ist ein
bloßes Gerede da, wo der Mensch entnervt
ist, wo sein Verstand nicht mit Wissen
gespeist und seine Urteilskraft vernachlässigt
wurde, vor allem aber da, wo der Mensch
sich seiner Rechte und Pflichten als eines

sittlichen Wesens nicht bewußt ist. »

Josua Werner

1 Carlo MötteU: Licht und Schatten det
sozialen Marktwirtschaft, Leitbild und
Wirkhchkeit der Bundesrepublik Deutschland.
Eugen-Rentsch-Verlag, Erlenbach-Zürich
und Stuttgart 1961.

1117


	Bücher

