
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 10

Artikel: Sekten und Propheten im schwarzen Afrika

Autor: Saint-Chamant, Jean de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ausgegangen ist. Kurz vor seinem Tode hat er in einem Vorwort, als seine
letzte Botschaft an das Schweizervolk, diesen Gedanken neu Ausdruck gegeben:

«.. .In der Vergangenheit lag die Stärke unseres Volkes in seinem Kampfgeist.

Es darf nicht geschehen, daß Gewinnsucht und der Wunsch nach einem

angenehmen Leben diese militärischen Tugenden zerstören. Frank Buchman,
der Begründer der Morahschen Aufrüstung, der durch seine Abstammung mit
unserm Lande verbunden ist, erklärt : ,Wir brauchen eine Idee in unsern Köpfen

und eine Leidenschaft in unsern Herzen genauso wie eine Waffe in unserer
Hand'. Wer heute unter dem Deckmantel der ReUgion oder hoher Ideale
unserm Lande den Gebrauch der Verteidigungswaffen des Atomzeitalters
verwehren wiU, treibt das Spiel des Kommunismus und seiner Welteroberungspläne.

Heute spreche ich den Wunsch aus, daß unser ganzes Volk die Kräfte, die
ihm entgegenstehen, klar ins Auge faßt und daß es aus unseren Traditionen
den harten WiUen schöpft, um jeden Preis die Freiheiten zu verteidigen, die

uns die Schöpfer der Schweiz als Erbe anvertraut haben. »

Sekten und Propheten im schwarzen Afrika

JEAN DE SAINT-CHAMANT

Vielfalt der Sekten und Propheten ist nicht aUein dem schwarzen Afrika
vorbehalten. Die Vereinigten Staaten und der Ferne Osten bezeugen das Wuchern
von Bruderschaften dieser Art. Doch ist es eine Tatsache, daß die Dekoloni-
sierung und die kürzhche poUtische Unabhängigkeit in den afrikanischen
Völkerstämmen eine Sucht nach Eigenständigkeit auf aUen Gebieten erzeugt hat,
vorab auf dem rehgiösen. Jeder Stamm wünscht sich seine eigene Kirche oder
Sekte, Hüterin der althergebrachten Traditionen. Anderseits isoliert unleugbar

die zunehmende Zerbröckelung der Stammeseinheit unter dem Einfluß des

wirtschaftUchen Fortschritts die einzelnen Menschen von ihrem sozialen
Verband und treibt sie an, sich in ihrem Geschmack entsprechenden Gemeinschaften

rehgiösen Charakters neu zusammenzuschheßen.
Die Mannigfaltigkeit der Sekten aufzuzählen, von denen es heute in Afrika

wimmelt, ist praktisch unmöghch. Nennen wir deshalb für das einzige
Südafrika die Zahl von annähernd 1200. Sicher ist nur, daß, trotz der Konkurrenz

1034



der in ständigem Aufschwung befindUchen kathoUschen und evangehschen
Missionen, messianische Sekten in wachsender Zahl am Kampf um die
reUgiöse und poUtische Autonomie eifrig teilnehmen. Dies haben in Äquatorialafrika

die Kibangisten, Matswanisten, Kakisten, Bougisten von Pointe-
Noire, ja die Zeugen Jehovas und Adventisten des siebenten Tages gemeinsam,
Tausende von Seelen, die nach einer spezifisch afrikanischen Religion streben.

Wir haben nicht die Absicht, im folgenden jede der aufgezählten Sekten
historisch zu untersuchen, noch weniger, ihre Lehren zu widerlegen. Wir
möchten vielmehr darstellen, wie und warum in den letzten Jahren so viele
rehgiöse Bewegungen entstanden sind und sich entwickelt haben. Ihr Erfolg
ist unbestreitbar; worauf ist er zurückzuführen? Ehe wir über die afrikanische
Rehgiosität urteilen, ist es besser, das Phänomen der messianischen Sekten zu
verstehen, das dem Islam auf dem Boden Afrikas nicht fern steht.

Eine erste Bemerkung ist unerläßlich : Mit Ausnahme des im 4. Jahrhundert
christianisierten Äthiopiens ist das Christentum ins schwarze Afrika erst vor
knapp einem Jahrhundert eingedrungen. Damit ist nichts gegen die löbhchen
Anstrengungen der katholischen Missionen gesagt, die bereits im 16. und dann
im 18. Jahrhundert der Christianisierung des Kongos sowie der Abschaffung
des Sklavenhandels oblagen. Ein König von Angola trat damals sogar in
diplomatische Beziehungen mit dem Hof von Lissabon, um die Weihung eines

schwarzen Bischofs zu erlangen. 1490 bekehrte sich der König des Kongos,
und einer seiner Söhne wurde zum Priester geweiht. Wenn verschiedene
farbige Bischöfe ihr Apostolat in jenen bewegten Gegenden ausüben konnten, so

deshalb, weil vom Kongo bis nach Angola das Christentum Wurzeln gefaßt
und die Zukunft vorbereitet hatte. Doch lokale Wirren, Handelsrivalitäten,
vorab mit den Negerhändlern, dieser Pest des schwarzen Afrika, führten zu
einer Rückkehr des Heidentums und höhlten das bereits bestehende christliche
Werk aus. Archäologische Forschungen im Kongo belegen übrigens durch
Kruzifixe und in Holz geschnittene Christusbilder diese flüchtige Einpflanzung
des Christentums vor der modernen Zeit. Das Werk der europäischen Missionen

blieb dennoch immer prekär. Vorab die Franzosen erlitten eine bittere
Enttäuschung mit dem Sohn eines Häuptlings der Elfenbeinküste, der, nach
Versailles entsandt und dort im Beisein und unter der Patenschaft des Sonnenkönigs

von Bossuet getauft, nach seiner Rückkehr in Afrika aufs neue dem
Heidentum anhing.

Man mußte das 19. Jahrhundert und die Ankunft von Savognan de Brazza
sowie des großen Prälaten Augouard im Kongo abwarten, um den christlichen
Glauben in Westafrika endgültig Fuß fassen zu sehen. Bis dahin beeinträchtigte

der Negerhandel, der an der atlantischen Küste frei sein Unwesen trieb,
die Beziehungen zwischen Missionaren und einheimischer Bevölkerung. Nach
dem Sklavenhandel die kolonialen Eroberungen des letzten Jahrhunderts Der
Eingeborene konnte damals kaum einen Unterschied sehen zwischen dem her-

1035



gereisten Verwalter, dem er unterworfen war, und dem Missionar, der ihm
einen neuen Glauben, eine vöUig verschiedene Weltanschauung und
Sakramentalsymbole brachte, die ihm mehr oder minder fremd bheben.

Die Heraufkunft der Sekten beleuchtet die widersprüchUche Lage der Mission

in Afrika infolge ihres zeithehen Zusammentreffens — oder ihrer
Vermischung — mit der Kolonisierung. Es ist befremdlich, daß sich gerade gegen
die Verkündigung des Christentums der Zorn eines Teils der schwarzen Welt
wendet, überzeugt wie er ist, daß die vom Westen importierte ReUgion ihrer
Selbständigkeit entgegensteht. Dem Christentum jedoch entnehmen die Sekten
die meisten Themata ihrer Weissagungen, auch ihrer Liturgie. So übernehmen
die Sektengründer und Propheten die christliche Eschatologie und wenden sie

auf die afrikanische Gegenwart an, wodurch sie sie ganz von selbst mit der
glühenden Autonomiehoffnung verbinden. Man muß festhalten, daß der
Sektengründer heute für die Anhänger des neuen Glaubens zum wahrhaften
Erlöser wird; auf ihn richten sich Aufmerksamkeit und Glaube der Sektenbrüder.
AUe Voraussagungen bezeichnen ihn nun als den fähigsten Befreier des

afrikanischen Volkes aus der Knechtschaft des weißen Mannes, des für alle Übeltaten

des KoloniaUsmus Verantwortlichen. Umsonst richtete Johannes XXIII.
an schwarze Künstler und SchriftsteUer, die zu einem Kongreß in Rom
versammelt waren, den folgenden Satz : « Die kathohsche Kirche identifiziert sich
mit keiner Kultur, selbst nicht mit der westbchen, obwohl sie mit ihr
tiefgehend verbunden war.» Mögen die Afrikaner auch den Missionen, welche
ihr apostohsches Werk fortsetzen, unparteiischen Charakter zuerkennen, so
bleibt doch in ihnen der demütigende Gedanke, daß die Christianisierung ihres
Landes zeitlich mit der Ankunft der Kolonisatoren zusammenfiel. Dieser
Erinnerung gegenüber stellen die protestantischen Pastoren und katholischen
Missionare durch völhge Uneigennützigkeit den Beweis auf, sich von jegheher
politischer Einflußnahme fernzuhalten. Dennoch bleibt bei den Farbigen oft
die Überzeugung zurück, die Annahme des Christentums bedeute die
Unterwerfung unter die importierte Religion der Weißen.

So wird es verständlich, daß die messianischen Strömungen im heutigen
Afrika aufs heftigste am Freiheitskampf beteiligt sind. Die meisten Gründer
synkretistischer Sekten, gemeinhin «Propheten» genannt, lernten sehr häufig
die Rudimente ihres Wissens von den Missionaren selbst. Als sie die Überzeugung

gewannen, ihr nationalistisches Streben, das darauf abzielt, die weißen

FremdUnge über kurz oder lang aus dem Land zu entfernen, den Missionen
nicht mehr rückhaltlos eröffnen zu können, trennten sie sich von ihnen.

Die Beschleunigung der Geschichte ist in Afrika um so spürbarer, als dort
die Entwicklung unbestreitbar während Jahrhunderten langsamer war als in
anderen Erdteilen. Man kann sagen, daß die ganze Jugend Afrikas, vorab die,
aus welcher sich die Ehte zusammensetzt, heute auf sozialen Aufstieg begierig
ist, den einst die Taufe sichtbar machte, die ihr aber heute nicht mehr genügt.

1036



Die Missionare steUen diese Tatsache als neues soziales Phänomen fest und
bemühen sich, Abhilfe zu schaffen. Der Mut und der Eifer, mit welchem sie

ihrer Aufgabe obliegen, stehen außer aller Frage. Doch lassen die Fragen, die
sie sich stellen, ein vielschichtiges Problem erkennen. Viele hegen das Bedürfnis

nach neuen Weisungen, die den Anforderungen des heutigen Apostolats
gemäß sind.

Afrika hat nicht allein das Vorrecht einer mehr oder minder bewußten
Fremdenfeindlichkeit, verbunden mit einem oft heftigen farbigen Rassismus.
Was indes die Eigenheit der afrikanischen Sekten ausmacht, hegt gerade in dem

Synkretismus, durch welchen sie sich ebenso mit christlichen Entleihungen
bereichern wie mit alt verankerten Stammesgebräuchen. Darunter Vielweiberei
und Magie, die im Urwald alltäglich sind und bei den Sekten in hoher Gunst
stehen, sind diese doch ebenso den Sitten der Vergangenheit wie dem sozialen
Fortschritt ergeben. Es schiene uns deshalb unbedacht, ein so verbreitetes
Phänomen nicht ernst zu nehmen, das mächtige Entwicklungskräfte mobihsiert.
Sie bringen Bedürfnisse zum Ausdruck, die dem afrikanischen Neger
innewohnen und die zu befriedigen der auf sich selbst beschränkte Animismus
nicht verstand oder nicht vermochte.

Die Propheten Harris und Kimbangu kämpfen gegen den Fetischismus

Das schwarze Afrika eröffnete sich im 19. Jahrhundert sowohl den Forschern
wie den Missionaren. Bereits zur Römerzeit in Nordafrika verbreitet, drang
das Christentum nicht vor den kolonialen Eroberungen ins schwarze Afrika
ein. Daher der Ansturm der Missionen um die Mitte des letzten Jahrhunderts
und mit ihm zugleich der Aufschwung der heidnisch-christhchen Sekten, für
die wir im folgenden einige Beispiele aus dem ehemals französischen
Äquatorialafrika anführen wollen.

Ein typisches Beispiel sind die Harristen, die an der Elfenbeinküste zahlreich
sind. Ihr Gründer Harris war zu Beginn des Jahrhunderts Missionsschüler der
Methodisten in Liberia. Nach einigem Umtreiben, unter anderem auch durch
die Gefängnisse, begann er zu predigen, und der Erfolg seiner Predigten
erstreckte sich bald über mehrere Provinzen. In ein weißes Gewand gehüllt hielt
er beim Sprechen ein großes Kreuz in der Hand. Ab und zu bezeichnete er
zwölf Apostel und gab ihnen den Auftrag, im Urwald seine Frohbotschaft zu
verkünden. Er gab vor, von Christus gesandt zu sein, um zu taufen. In der
Tat werden ihm mehr als hunderttausend Taufen zugeschrieben. Seine Lehre
war einfach und knapp: er lehrte den Glauben an einen einzigen Gott, die
Liebe zum Nächsten, die Sonntagsruhe, die Fetischverbannung und die
Verurteilung des Ehebruchs.

Das Geschlechtsleben nimmt, wie man weiß, unter den Problemen des

Schwarzen eine zentrale SteUung ein. Der «Prophet» Harris, auf das Alte

1037



Testament schwörend, glaubte es lösen zu können, indem er die seinen

Rassengenossen gebräuchhche Vielweiberei duldete. Er war keineswegs sektiererisch
und wohnte gelegentbch chrisdichen Zeremonien bei, wobei er sogar einige
seiner Adepten einlud, ihn zu begleiten. Die vertrautesten christUchen Riten
behielt er bei. Eines ist gewiß: in jedem Landstrich, den er durchzog,
verbrannten die harristischen Katechumenen ihre Fetische, schmähten die
Zaubermänner, und nach seinem Tod bheb sein Ansehen in allen Kultstätten, die er
begründet hatte, bestehen.

Unter den Sekten in jenem Teil des schwarzen Afrika, der sich am wenigsten
dem Islam erschlossen hat, woUen wir diejenige Simon Kimbangus nennen:
die Kimbangisten. Auch bei ihnen bheb der Taufritus erhalten und wurden die
Fetische als Zeichen einer abzuschaffenden Vergangenheit verbrannt. Von der
enghschen Baptistenmission ausgehend, die damals in Léopoldville und
Umgebung blühte, sicherte sich Kimbangu in den zwanziger Jahren durch
angebliche Zaubertaten, die sich offenbar auf Hypnoseerscheinungen zurückführen

lassen, den Ruf eines Wundertäters. Seine Lehre zeigt indessen christUchen

Einfluß : sie inspiriert sich an den herkömmhchen bibbschen Themen.
Unter dem Deckmantel rehgiöser Ermahnung predigte der neue Prophet
jedoch in Tat und Wahrheit ein Programm der Unabhängigkeit und des Widerstands

gegen die belgische Bevormundung. Von den lokalen Behörden 1921

eingesperrt, riefen ihn seine Schüler sogleich als «Retter und König der
Schwarzen» aus. Als er dreißig Jahre später starb, glaubte man, er sei von
Gott mit dem Auftrag gesandt worden, «das Land von den Unterdrückern
zu befreien und die Einheit aller Afrikaner zu verwirkUchen. »

Kimbangus Tod, der vorher die Taufe begehrt hatte und als frommes
MitgUed der römisch-kathoUschen Kirche verschied, besänftigte keineswegs die
mystischen Aufwallungen, die er im Leben heraufbeschworen hatte. Nkamba,
sein Geburtsort in der Gegend der KongofäUe, wo der Strom einen See bildet,
der den Namen Jordansee angenommen hat, wurde alsbald ein sehr aktives
Zentrum der neuen Religion. Dort sah man in letzter Zeit Wagen voller Erde
und heihgen Wassers des Propheten, das die Eiferer den Anhängern der
Umgebung verkaufen. Auf beiden Ufern des Stanley Pools werden in großer Auflage

Flugblätter mit dem Kehrreim verbreitet: «Kimbangu ist unser Retter»,
«Kimbangu wird zurückkehren, die Weißen zu vertreiben.»

Nach den Wirren von 1959, an denen die Kimbangisten nicht unbeteiligt
waren, sahen sich die belgischen Behörden unter dem Druck des Volkes genötigt,

aUen ReUgionen freie Kultausübung zu gestatten, was die endgültige
Anerkennung des Kimbangismus in sich schloß. In LeopoldviUe wie in Brazza-
viUe Schossen sogleich Gotteshäuser aus dem Boden, unterstützt von den Lari,
die beidseits des Stromes leben. Diese nahmen gleichzeitig Baptistenriten an,
welche die meisten bereits in den protestantischen Missionen kennengelernt
hatten, vorab die Taufe durch Eintauchen, mit der sie seither vertraut wurden.

1038



Seit einiger Zeit macht sich eine neue Tendenz in der Sekte bemerkbar, die
sich auf die letzte Szene im Leben Christi stützt. Man vereinigt sich zu
Gebetsversammlungen, ein brüderUches Mahl gibt der frommen Absicht die Weihe.

Liturgische Gesänge, von Blasmusik skandiert und von der Menge mitgesungen,

begleiten bei offizieUen Feiern Défilées, deren kriegerischer und
eroberungslüsterner Charakter nicht verborgen bleiben kann. Einige Behörden sind
davon beunruhigt, glauben sie doch darin gefährliche Anzeichen einer poU-
tisch-religiösen Vorherrschaft faschistischer Tendenzen zu erbhcken.

Durch seine Hartnäckigkeit und seinen Eifer gelang es dem Kimbangismus,
sich als afrikanische Religion durchzusetzen, die entwickelter ist als viele
andere Sekten. Der Kampf gegen die Fetische und profanen Tänze gibt einem

Erneuerungs- und Verbesserungsbedürfnis Ausdruck. Diese puritanische
Strenge mißfäUt jenen Schwarzen nicht, die die alte heidnische Religion
verwerfen und das neue Gedankengut aufnehmen. In BrazzaviUe, wo der
Kimbangismus gleich dem Kathohzismus und Protestantismus als Staatsreligion
anerkannt ist, wird ihm am Rundfunk wöchentüch eine halbe Stunde Sendezeit

zugestanden. Zweifellos legt die von den Kimbangisten übernommene
Menschheitsgeschichte nach dem Alten Testament einen Vergleich mit afrikanischen
Sozialstrukturen nahe. Es ist nicht das unwesentlichste Verdienst des Simon

Kimbangu, durch Lehre und Beispiel eine Anpassung des christlichen Glaubens

an die Forderungen der schwarzen Welt hervorgerufen zu haben.

Die Vereinigung von Magie und Übernatürlichem

Die Propheten verdanken ihren Erfolg vor aUem der Einfachheit ihrer
Glaubenssätze und Praktiken sowie zweifeUos auch ihrer überströmenden Rednergabe,

die ihnen in den Augen der Schwarzen eine deuthche Überlegenheit
verleiht, aus der ihnen die Macht zum Befehlen und zum Heilen zuwächst. Sie

predigen über sehr viele Gegenstände und zielen dabei hauptsächlich auf eine

Verherrbchung des KoUektivgeistes und des Gemeinsamen der afrikanischen
Völker ab. Die Anpassung an hergebrachte Sitten, vorab die Polygamie,
erleichterte an der Elfenbeinküste und in Dahomey das Aufkommen eines

heidnisch-christlichen Synkretismus, dessen magische Praktiken den Beweis

erbringen, daß auch heute noch die afrikanische Geisteshaltung ans Heidnische
streift.

Wer Afrika kennt, weiß, daß für den Neger der Tod weder zu Furcht noch

zu Schrecken Anlaß gibt. Was er befürchtet, vorab beim unvermittelten Kontakt

mit der städtischen ZiviUsation, ist das Gefühl der Vereinzelung und
Anonymität außerhalb jener brüderlichen Gemeinschaft, die für ihn das Stammesleben

ist, das er zum Broterwerb verlassen muß. Die Toten sind die Verbündeten

des Lebenden oder, wie die Madegassen sagen, die darin den Afrikanern
ähnUch sind, ein Toter hat gleichen Wert wie ein Lebender. Masken, Amulette,

1039



Fetische und Statuetten sind deshalb nicht, wie gemeinhin angenommen,
Götzenbilder, sondern machtvolle Mittler, Zeugen einer Verwurzelung im Früheren,

in der Ahnenzeit, die immerfort verehrt wird und ewig gegenwärtig ist.
Diese Vermengung von Natur und Übernatur, von Mythos und Wirklichkeit
kennzeichnet die Religionen Schwarzafrikas. Betrachten wir einen Augenblick
diese Besonderheit. Von ihr hängt der Erfolg der Missionstätigkeit ab, nicht
nur in den Städten, sondern auch im Urwald, wo die Zauberei mit ihren magischen

Formeln, in denen dem Gift ein bedeutender Platz zukommt, noch heute
uneinnehmbare Positionen bewahrt.

Dafür, wie für die lokalen Gebräuche im allgemeinen, zeigen die Missionen
viel Verständnis. Damit machen sie deutlich, daß sie ins schwarze Afrika nicht
die «Kirche der Weißen» einzuführen gedenken, wie man es ihnen mitunter
vorwirft, sondern die universelle Kirche, die Kirche der Menschen aller
Hautfarben, dem Geist des ökumenischen Konzils entsprechend. Neue Probleme
stellen sich, die nichts mit Bekehrung, sondern mit Anpassung und Vorbild
zu tun haben. Im Tschad haben die Missionare bereits die alten Methoden
abgelegt und kommen nun den Wünschen der Einheimischen zuvor. Sie scheuen

nicht mehr davor zurück, Negermusik in den Gottesdienst einzubeziehen, das

Tamtam nicht ausgeschlossen, das sie einfach seiner Frenesie zu entkleiden
suchen. Andere Übernahmen werden folgen, so möchte man hoffen, vorab auf
dem Gebiet der Liturgie, das die Neger so schätzen. Das Ziel ist ja nicht,
Kathohken oder Protestanten zu schaffen, die zwischen zwei Welten schweben,
sondern in ihrem Land verwurzelte Christen. Die Kirchen verfehlten nicht,
diese Richtung zu unterstützen, vor allem die Protestanten, die in Südafrika,
in Uganda, Gabun und Nigeria das Vorbild gaben. Die katholische Kirche
wandte ihre Bemühung an das gesamte westliche und äquatoriale Afrika, die
Gefahren des Küstenstreifens sowie des tropischen Urwalds gering achtend,
ebenso das Sumpffieber, ganz zu schweigen vom anfänghch geringen Interesse
der Eingeborenen. Heute jedoch, da afrikanische Priester und Pastoren unter
Leitung beflissener Oberen (eines schwarzen Kardinals in Tanganjika zum
Beispiel) am Werk sind, kann man hoffen, daß die religiöse Vielfalt Afrikas,
vergleichbar den christlichen Gemeinden des Orients zur Zeit des heihgen Paulus,
ihre Früchte tragen wird.

Wie sollte man daran zweifeln? Bei jeder afrikanischen Sitte gilt es, die
Bezeichnung von der bezeichneten Sache zu trennen. Zu häufig verliert man die
Tatsache aus dem Auge, daß Afrika sehr alte Kulturen kennt, die keine
schriftliche, sondern nur mündliche Überlieferung besaßen. Nach und nach
wurden sie geschaffen und besitzen die Ausdrucksmittel, die den Beziehungen
zwischen den Menschen günstig sind, deren Sinn uns jedoch so häufig entgeht.
Diesen wesentbchen Teil seiner selbst aufzugeben, ist Afrika nicht ohne
weiteres bereit. Jeder Ritus enthält tiefe Hinterbedeutungen, die unserer Meinung
nach das rehgiöse Bewußtsein des Schwarzen nicht beeinträchtigen.

1040



Auf diesem Hintergrund, mit ihm vermengt, trat um das Jahr 1926 auf beiden

Ufern des Kongo eine poUtisch-mystische Strömung zutage, der Mats-
wanismus. Ins Leben gerufen von einem geistig hoch entwickelten jungen
Mann des Quartier latin namens André Matswa, ging diese Ideologie zuerst
aufs Soziale aus, nahm jedoch bald eine rehgiöse Form an. Auch darin steckt
eine Reaktion gegen die Vorherrschaft der Missionen und der französischen

Verwaltung. Diese befürchtete daher, der neue Kongo-Synkretismus arte in
eine innere Dissidenz mit nachfolgenden Wirren aus.

Foulbert Youlou, der Erbe Matswas

Tatsächhch trugen die Matswanisten den in der Nationalversammlung von
Brazzaville diskutierten poUtischen, wirtschaftlichen Reformen gegenüber eine

völlige Gleichgültigkeit zur Schau und weigerten sich systematisch, bei
Volkszählungen sich aufnehmen zu lassen, Steuern zu bezahlen und abzustimmen.
Darauf wurde Matswa mit einigen seiner Getreuen wegen einer Unterschlagung

verhaftet. 1942 starb er im Gefängnis; seine Jünger weigerten sich, an
seinen Tod zu glauben und harren seiner Wiederkunft. So erhielt der Matswa-
nismus seinen Retter und seinen Märtyrer. Vom Kimbangismus unterscheidet

er sich praktisch kaum; wie dieser kopiert er das christliche ZeremonieU. Die
Gläubigen schlagen somit ebenfaUs das Kreuz und sprechen die Formel: «Im
Namen des Vaters, André Matswas und Simon Kimbangus », ohne des Sakrilegs

zu achten.
In BrazzaviUe jedoch errang Abbé Foulbert Youlou einen triumphalen

Wahlsieg dank der Anrufung von Matswas Seele. Seine unvergleichbche
pohtische InteUigenz stempelt ihn zu einer der origineUsten Persönlichkeiten
Äquatorialafrikas. Er wußte seine Wähler, Stammesmitglieder des Verstorbenen,

geschickt davon zu überzeugen, daß Matswa nicht wiederkehre, in ihm
jedoch weiterlebe. Vom Glauben an diese Reinkarnation erfüllt, sicherten die

Lari dem jungen Priester den Sieg, der kurz danach Ministerpräsident, schbeßUch

Staatschef des Kongos wurde, zum größten Nutzen seines Landes. Die
kürzlichen Wirren in BrazzaviUe ändern daran nichts. Trotz seiner Irrtümer
bewahrte Foulbert Youlou in seinem Land die christlichen Werte und verteidigte

die Bindung an den Westen. Sieben Monate nach der Ermordung Syl-

vanus Olympios in Togo erscheint seine Absetzung in mehreren afrikanischen

Hauptstädten als gefährhcher und für die Zukunft folgenschwerer Präzedenzfall.

Die «neue Welle», die ihn weggefegt hat, könnte ihre verhängnisvollen
Auswirkungen sehr wohl auf andere afrikanische Staaten ausdehnen. Es bleibt

unvergessen, daß das Verschwinden der Stammeskriege auf dieser Seite des

Stroms ihm zu verdanken ist, desgleichen die Besänftigung der religiösen
Streitigkeiten; er führte die verschiedenen Parteien zu einer den Umständen
angemessenen Aussöhnung.

1041



Über ein solches Vorgehen mag man lächeln; doch wer möchte behaupten,
diese Ausnützung des HeiUgen sei das Vorrecht Afrikas Das Christentum ist
nicht frei von Aberglauben, der Islam kennt ebenso die Negeramulette. Auf
Grund dessen dies Nützlichkeitsgebahren, das sich immer und überaU wiederfindet,

zu verurteilen, wäre ungerecht.
Die Tätigkeit der Missionen stößt mit vielschichtigen örtlichen Gegebenheiten

zusammen; die nationabstische Schwärmerei der Sekten ist nicht die
geringste. Es kommt sogar vor, daß umstürzlerische Elemente, die der
bestehenden Ordnung feindbch sind, für ihren Kampf gegen die Macht davon
profitieren. Nicht ohne Grund sah sich Foulbert Youlou seit 1959 veranlaßt, das

Treiben der Matswanisten einzuschränken, drohte es doch seine Herrschaft zu
erschüttern. Als die schwere Gefährdung des belgischen Kongos in BrazzaviUe
bekannt wurde, pries man die Klugheit und Festigkeit des neuen Präsidenten
der Kongo-Republik, der ohne Schwertstreich seinem Land den Frieden zu
bewahren wußte.

Die Ausweisung der Matswanisten aus dem Kongo setzte der Tätigkeit
der Sekten in jenem Teil Äquatorialafrikas kein Ende. Ihre Vielfalt und ihre
Dynamik haben mächtige Entwicklungskräfte geweckt. Der Fall der Bougisten
von Pointe-Noire scheint uns in dieser Hinsicht besonders erwähnenswert zu
sein. Er zeigt aufs neue, wie viele Argumente das Reformstreben der Schwarzen
in der Bibel findet, die ihm einen religiösen Rückhalt verleiht. Die Neger glauben

sich in zahlreichen Geschichten des Alten Testaments wiederzuerkennen.
Deshalb sehen sie in den Propheten Israels Vorgänger ihrer eigenen Hoffnungen

und Erwartungen.
Zéphirin Zambi, der Prophet der Bougisten, zeigt sich nicht europäerfeindlich,

sondern verkehrt im Gegenteil mit ihnen. Ehemals Boxer und Seemann,
mischte er sich nach seiner Rückkehr aus Amerika unter die Menge der ärmsten
Viertel und begann mit ausgebreiteten Armen vor Kerzenständern in aUer
Öffentlichkeit zu beten. Die Geschichte — oder sagen wir : die Legende —
berichtet von mehreren «Wundern ». Von da an stand sein Erfolg fest. Das Volk
sah in ihm nicht aUein den Wundertäter, sondern den geweihten Propheten,
der es vom Zauberwesen, dieser Last auf der Seele Afrikas, befreien könnte.
Von Angola bis zum untern Kongo eilten die Neger herbei, ihre bougistischen
Mitgläubigen zu besuchen; bald war der Erfolg unübersehbar. Ein neuer
Gottesdienst war entstanden, der mit außerordentbcher Geschwindigkeit sich
über die ganze Gegend verbreiten wollte.

Weshalb diese Anziehung, diese Behexung, die unter diesen nicht- oder
halbchristianisierten Völkern Afrikas eine aUgemeine Erscheinung zu sein
scheint? Sie zählen nach Tausenden in Ozeanien und im Fernen Osten, nach
MiUionen auf dem schwarzen Erdteil. Trotz des Scharlatanismus, der sie in
Europa herabsetzt, haben die Sekten dem Volk erlaubt, das afrikanische Erbe
zu bewahren ; dafür weiß dieses ihnen Dank. Neben dem Gott des Schreckens

1042



und der Rache des Alten Testaments verehrt es bei ihnen die Schutzgottheiten,
die großen Fetische der Erde, die Ahnen und die Toten. Die ReUgiosität der
Afrikaner, die so weit von unserem aufgeklärten Laizismus entfernt ist, taucht
in dies wirre Gemenge von übernatürbchen Schutzmächten ein, die seinem
Streben und Wünschen entgegenkommen.

In Pointe-Noire haben wir in einem der Gotteshäuser der Sekte am Abendgebet

teilgenommen. Die Predigt löste gewaltige Gefühlskräfte aus. In weißem
Überhemd mit rotem Kreuz kommentierte der Priester in der Ortssprache
einen Vers aus der Apokalypse, wie man uns sagte. Mit lauter, meist schreiender

Stimme rief er die Gläubigen an, Männer und Frauen, die von Zeit zu Zeit
mit einem kräftigen «HaUeluja» antworteten. Sie befanden sich in einem
ekstatischen Zustand, nicht fern der kollektiven Hysterie, wie man es im Urwald
bei ähnbchen Zeremonien erleben kann. PlötzUch wird eine Frau von Trance
erfaßt, zittert, hebt die Arme gen Himmel. Ohne daß man sie beachtet, geht
sie den Wänden entlang und beginnt auf einmal zu sprechen: «Wir müssen
beten», sagt sie, «für aUe Verstorbenen. Laßt uns auch für den Propheten
beten » Andere Frauen und Männer geraten in Trance und erheben sich. Die
Gläubigen zittern und beben auf den Bänken, alle gepackt vom gleichen Rasen.

Obwohl das Kreuz und die Bibel bei bougistischen Zeremonien eine wichtige
RoUe spielen, kann man nur mit Mühe zwischen Heidnischem und Rehgiösem
unterscheiden, das aUe Anzeichen des Christbchen besitzt.

Man hat uns erklärt, Zéphirin finde in BrazzaviUe bei einigen Regierungsmitgliedern

gute Aufnahme, was die Erfordernisse der Wahl zur Genüge
begründeten. Hüten wir uns jedoch, leichtfertig und außerhalb des Zusammenhangs

darüber zu urteilen, der seine eigene, von unsern zweifelsohne verschiedene,

aber dennoch gebieterische Logik hat.

Vom Eigenwertjeder Kultur

Es wäre falsch, zu glauben, die Missionare seien von diesem typisch afrikanischen

Tatbestand schockiert. Statt wie früher die christhche Kultur als
unabänderliches Ganzes, die Bräuche der Einheimischen als wirren Haufen abwegiger

Erfindungen zu betrachten, suchen sie nun den eigenständigen und
respekteinflössenden Wert der Bräuche zu erkennen. Man beobachtet, daß

ethnologische Studien, beispielsweise beim Löwener Missionskongreß von
1961, die bedeutende Rolle der Sekten für den Fortschritt unterentwickelter
Völker hervorheben. Abgesehen vom Zeugnis der Stammesoriginahtät drücken
sie auf unübersehbare Weise den Wunsch der Afrikaner nach «einem Heil und
einer höheren Befreiung» aus.

Solche Ziele, die verwundern mögen, die von sich zu weisen jedoch ungerecht

wäre, können die christhche Expansion im ganzen schwarzen Afrika
neu beleben. Der heutige Missionsstandpunkt, gewonnen durch vertiefte

1043



Kenntnis des örthchen Miheus, der Gebräuche und Sprachen, lautet: jede
Kultur hat ihren Eigenwert. Verhehlen wir uns jedoch nicht, daß, wenn auch
ein Großteil der Schwarzen in Erwartung einer besseren Welt lebt, sie ihre
Hoffnungen auf Erden ansiedeln : sie lechzen nach Befreiung von der Armut,
von ihrem Elend und aU den Phantasmen, die ihnen der Zauberglaube eingibt,
der ihr Schrecken ist und sie durch Bindung an die Schutzfetische in ständiger
Unterdrückung hält. Das irdische Paradies, das ihnen eine gewisse tendenziöse
Propaganda verheißt, lockt sie, das müssen wir wissen; die Erfahrung lehrt,
wie schneU ihre Fortschritte sein können. Deshalb muß die christliche
Unterweisung, zu der die Neger alle Anlagen mitbringen, mitVernunft vorgenommen
werden, damit die Schwarzen das Gefühl einer geistigen Autonomie, einer
wirklichen Freiheit bekommen.

Fest steht, daß der Kampf gegen Sklaverei und Heidentum, den die
europäischen Missionen im 19. Jahrhundert unternahmen, ungesäumt seine Früchte
trägt. Ging es jedoch darum, die Amulette, Liebestränke, Einflüsse der Zaubermänner

und den ganzen überkommenen Fetischismus zu verbannen, stieß man
auf eine manchmal unbezwingbare Trägheit. Aufgabe des Missionars ist es

demnach, den Glauben, die rehgiöse Geisteshaltung und die Volksbräuche zu
kennen, um dem Volk, das er bekehrt, die christliche Botschaft auf
einfache und verständliche Weise beizubringen. Er hüte sich, von Anfang an den
Volksglauben zu verurteilen. Er kann ihn in Erstaunen versetzen, doch dient
er nach Ansicht der gelehrtesten Afrikaforscher gerade als Grundlage zur Ein-
wurzelung der christlichen Wahrheiten.

Als er die Vielweiberei brandmarkte, erfüUte der Missionar selbstredend
seine Aufgabe. Viele geben heute jedoch zu, daß an die Stelle der Polygamie
eine Sittenlockerung trat, die häufig schlimmer ist. Als wirtschaftbch-soziale
Einrichtung hatte die Vielweiberei in der Tat das Verdienst, den Mann an seine
Familie zu binden. Sie entsprach dringenden häuslichen Bedürfnissen, die mit
den Stammesarbeiten zusammenhingen ; sie gehorchte zudem strengen Regeln.
Ihr Zweck war Kinderzeugung, keinesfalls geschlechtbches Ausleben, wie man
nur zu häufig annahm. Im Urwald bestimmen strenge Gesetze die Beziehungen
zwischen den Ehegatten und das häusliche Leben; sie gewährleisten das soziale

Gleichgewicht. Dem Christentum ist es nicht völbg gelungen, einen tief
verankerten Brauch durch den westbchen Begriff des Paares, der eheUchen Liebe
zu ersetzen. Es wird sicherlich noch viel Zeit brauchen, bis die jungen
Afrikaner sich diese morabsche Disziplin aneignen, deren Notwendigkeit sie indes
einsehen.

Nicht bekehren — überzeugen

Wieviel andere Reformen sind noch auszuarbeiten, die den lokalen Bedingungen

Rechnung tragen müssen! Erwähnen wir nur den uralten Brauch, die Ehefrau

zu verstoßen. InteUektuelle Ansprüche soUen wir dabei keine steUen. Die

1044



meisten Sektengründer suchen — eher als im üblichen Sinn zu bekehren —
sich die reichen Schätze der afrikanischen Seele, ihre Denk- und Fühlweise,
zu Nutze zu machen. Das wachsende Aufkommen des Islams in den südsahari-
schen Gegenden Afrikas darf überdies nicht übersehen werden. Die Propaganda
der Wanderprediger gewinnt sehr leicht die Herzen der heidnischen Massen
für den Koran, den sie anziehend darzusteUen wissen. Die an der Küste fest

eingewurzelten Christen suchen ihm einen Damm entgegenzusetzen. Wer wird
diesen jahrhundertealten Kampf zwischen Islam und Christentum gewinnen?
Afrikanische Führer, die sich dieselbe Frage stellen, erblicken in ihrer Antwort
die eigenthche Zukunft Afrikas.

Das christhche Reis auf dem Baum Afrikas bringt seltsame Früchte hervor,
die der Erwähnung wert sind. So zum Beispiel die «Matunga», eine Art von
Trauergedenken, das die Einheimischen auf beiden Kongoufern hoch in Ehren
halten. Am Jahrestag des Todes eines Verwandten, nach ein oder zwei Jahren
des Darbens, versammelt sich die Familie der Verstorbenen mit dessen Freunden

zu einem Essen, das zwei bis drei Tage hintereinander andauert. An die
Kosten des Mahles hat jeder genau soviel beizusteuern, wie er es früher zu
gleichem Anlaß getan hat. Drei Tage und drei Nächte lang wird zum Tamtam-

Klang in dem Gehege gefeiert, wo unablässig die Tänze sich ablösen. Die
alten Frauen arbeiten in der Küche, während die Jugend dem Tanz obliegt. So

wird gegessen, getrunken, getanzt bis zur Erschöpfung der Kräfte. Als ich
einen jungen Kongoneger von intelligentem Aussehen nach dieser befremdlichen

Versammlung befragte, wo Hemdsärmligkeit sich mit edelster
Gastfreundschaft verbindet, antwortete er lebhaft: «Das, mein Herr, ist bei uns
Sitte, und niemand wird sie uns rauben. » Was mußte ich darunter verstehen,
wenn nicht das eine, daß nämlich die « Matunga » ein echt afrikanischer Brauch
ist, den man vernünftigerweise nicht unterdrücken wird.

Anderseits ist es eine Tatsache, daß der Materialismus bei den Schwarzen

jeden Tag fortschreitet, ohne daß die Verantwortlichen sich dessen bewußt
werden. Nichts liegt indes der zutiefst religiösen Überlieferung Afrikas ferner
als der Individuahsmus, die moderne Technik und das materielle Leben, von
dem die jungen Eliten schwärmen. Die Missionare sind sich dieser Tatsache
bewußt und zeigen sich beunruhigt. Sie befürchten, daß die christhche Kultur,
für die sie mit ihrem Glauben strahlend Zeugnis ablegen, den Gebildeten nach
deren eigenen Worten als «ein jenseits des Meeres vorfabriziertes Gebäude»
vorkommt.

Die Haltung der Missionare den lokalen Traditionen gegenüber hat indes
die Bekehrung der einheimischen Bevölkerung sehr begünstigt und damit eine

Einheitsbewegung im Land ausgelöst, deren Fortschritte augenfälhg sind. Die
Gebildeten getrauen sich bereits nicht mehr, sich Heiden oder Animisten,
geschweige denn Fetischisten zu nennen, denn diese Begriffe führten sie in eine

Vergangenheit zurück, von der sie sich befreien wollen.

1045



Im Gegensatz zum Animismus, der voU primitivstem Rassismus in die
Väterzeit zurückbbckt, kommen daher die messianischen Sekten, von denen
hier die Rede war, dem Wunsch der Neger nach einer eigenen, ausgearbeiteten
Rebgion entgegen. Es ist deshalb nicht übertrieben, zu sagen, daß sich Afrika
heute am Vorabend einer geistigen Umwälzung befindet, die neue Zeiten
ankündet. Statt ihrer geschlossenen Gesellschaft von früher, die zum Immobilismus

neigt, woUen wir den Afrikanern eine offene, moderne und weitgehend
christianisierte Gesellschaft wünschen. Sie allein befriedigt ihr eingeborenes
religiöses Gefühl sowie ihren heißen Wunsch nach einer afrikanischen
Gemeinschaft.

Das freie Unternehmertum in der Schweiz

BERNHARD WEHRLI

Wer ist Unternehmer

Unternehmer der privaten Wirtschaft ist, wer in den Unternehmungen (als
wirtschafthche Einheiten verstanden) die Arbeit und den Kapitaleinsatz von
maßgebender Position aus leitet, sei es allein oder in kollegial geteilter
Verantwortung. Die Zeiten sind längst vorbei, da man das Unternehmertum gleich
auch mit dem Kapitalbesitz identifizierte.

Hinsichtbch der rechtlichen und faktischen SteUung der Unternehmer in
ihren Unternehmungen gibt es in der Schweiz — wie in andern Ländern mit
vergleichbarem Wirtschaftssystem — interessante Nuancen. Man begegnet
nebeneinander immer wieder zwei gegensätzlichen Unternehmertypen : dem
Unternehmer im ursprünglichen Sinn der Einheit von oberster Leitung und Kapital
und — dem reinen Manager, dem «Angestellten auf höchster Ebene».

Der erste Typus ist in der Schweiz keineswegs aus den Großunternehmungen

verbannt und etwa nur noch in kleineren und mittleren Firmen anzutreffen.
Werden auch zum Beispiel die Großbanken und großen VersicherungsgeseU-
schaften in der Regel von Generaldirektoren und Präsidenten geleitet, auf die
in gewissem Sinne der Begriff des Managers zutreffen mag, so sind zum Beispiel
im Handel und in der Industrie immer noch an der Spitze zahlreicher sehr
bedeutender Firmen Männer anzutreffen, die als aUeinige Inhaber oder
unbeschränkt haftende Teilhaber einer KoUektiv- oder Kommanditgesellschaft im
umfassendsten Sinn die ungeschmälerte Verantwortung für das Tun und Lassen

der Unternehmung mit aUen ihren Betrieben verkörpern. Mutatis mutandis
kann man auch jene Persönbchkeiten zu dieser Gruppe zählen, welche Aktien-

1046


	Sekten und Propheten im schwarzen Afrika

