Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 10

Artikel: Sekten und Propheten im schwarzen Afrika
Autor: Saint-Chamant, Jean de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ausgegangen ist. Kurz vor seinem Tode hat er in einem Vorwort, als seine
letzte Botschaft an das Schweizervolk, diesen Gedanken neu Ausdruck gege-
ben:

«...In der Vergangenheit lag die Stirke unseres Volkes in seinem Kampf-
geist. Es darf nicht geschehen, daB Gewinnsucht und der Wunsch nach einem
angenehmen Leben diese militirischen Tugenden zerstéren. Frank Buchman,
der Begriinder der Moralischen Aufriistung, der durch seine Abstammung mit
unserm Lande verbunden ist, erklirt: \Wir brauchen eine Idee in unsern Kop-
fen und eine Leidenschaft in unsern Herzen genauso wie eine Waffe in unserer
Hand‘. Wer heute unter dem Deckmantel der Religion oder hoher Ideale un-
serm Lande den Gebrauch der Verteidigungswaffen des Atomzeitalters ver-
wehren will, treibt das Spiel des Kommunismus und seiner Welteroberungs-

" pline.

Heute spreche ich den Wunsch aus, daB unser ganzes Volk die Krifte, die
ihm entgegenstehen, klar ins Auge faBt und dafBl es aus unseren Traditionen
den harten Willen schopft, um jeden Preis die Freiheiten zu verteidigen, die
uns die Schopfer der Schweiz als Erbe anvertraut haben. »

Sekten und Propheten im schwarzen Afrika

JEAN DE SAINT-CHAMANT

Vielfalt der Sekten und Propheten ist nicht allein dem schwarzen Afrika vor-
behalten. Die Vereinigten Staaten und der Ferne Osten bezeugen das Wuchern
von Bruderschaften dieser Art. Doch ist es eine Tatsache, daB3 die Dekoloni-
sierung und die kiirzliche politische Unabhingigkeit in den afrikanischen Vél-
kerstimmen eine Sucht nach Figenstindigkeit auf allen Gebieten erzeugt hat,
vorab auf dem religiésen. Jeder Stamm wiinscht sich seine eigene Kirche oder
Sekte, Hiiterin der althergebrachten Traditionen. Anderseits isoliert unleug-
bar die zunehmende Zerbréckelung der Stammeseinheit unter dem EinfluB3 des
wirtschaftlichen Fortschritts die einzelnen Menschen von ihrem sozialen Ver-
band und treibt sie an, sich in ihrem Geschmack entsprechenden Gemein-
schaften religiosen Charakters neu zusammenzuschlieen.

Die Mannigfaltigkeit der Sekten aufzuzihlen, von denen es heute in Afrika
wimmelt, ist praktisch unméglich. Nennen wir deshalb fur das einzige Sid-
afrika die Zahl von annihernd 1200. Sicher ist nur, dal3, trotz der Konkurrenz

1034



der in stindigem Aufschwung befindlichen katholischen und evangelischen
Missionen, messianische Sekten in wachsender Zahl am Kampf um die reli-
gidse und politische Autonomie eifrig teilnehmen. Dies haben in Aquatorial-
afrika die Kibangisten, Matswanisten, Kakisten, Bougisten von Pointe-
Noire, ja die Zeugen Jehovas und Adventisten des siebenten Tages gemeinsam,
‘Tausende von Seelen, die nach einer spezifisch afrikanischen Religion streben.

Wir haben nicht die Absicht, im folgenden jede der aufgezihlten Sekten
historisch zu untersuchen, noch weniger, ihre Lehren zu widerlegen. Wir
mochten vielmehr darstellen, wie und warum in den letzten Jahren so viele
religiose Bewegungen entstanden sind und sich entwickelt haben. Ihr Erfolg
ist unbestreitbar; worauf ist er zuriickzufithren? Ehe wir tiber die afrikanische
Religiositit urteilen, ist es besser, das Phinomen der messianischen Sekten zu
verstehen, das dem Islam auf dem Boden Afrikas nicht fern steht.

Eine erste Bemerkung ist unerliBlich: Mit Ausnahme des im 4. Jahrhundert
christianisierten Athiopiens ist das Christentum ins schwarze Afrika erst vor
knapp einem Jahrhundert eingedrungen. Damit ist nichts gegen die 16blichen
Anstrengungen der katholischen Missionen gesagt, die bereits im 16. und dann
im 18. Jahrhundert der Christianisierung des Kongos sowie der Abschaffung
des Sklavenhandels oblagen. Ein Konig von Angola trat damals sogar in di-
plomatische Beziehungen mit dem Hof von Lissabon, um die Weihung eines
schwarzen Bischofs zu erlangen. 1490 bekehrte sich der Konig des Kongos,
und einer seiner Shne wurde zum Priester geweiht. Wenn verschiedene far-
bige Bischofe ihr Apostolat in jenen bewegten Gegenden ausiiben konnten, so
deshalb, weil vom Kongo bis nach Angola das Christentum Wurzeln gefal3t
und die Zukunft vorbereitet hatte. Doch lokale Wirren, Handelsrivalititen,
vorab mit den Negerhindlern, dieser Pest des schwarzen Afrika, fithrten zu
einer Rickkehr des Heidentums und hohlten das bereits bestehende christliche
Werk aus. Archiologische Fotschungen im Kongo belegen tibrigens durch
Kruzifixe und in Holz geschnittene Christusbilder diese fliichtige Einpflanzung
des Christentums vor der modernen Zeit. Das Werk der europiischen Missio-
nen blieb dennoch immer prekir. Vorab die Franzosen erlitten eine bittere
Enttiuschung mit dem Sohn eines Hiuptlings der Elfenbeinkiiste, der, nach
Versailles entsandt und dort im Beisein und unter der Patenschaft des Sonnen-
konigs von Bossuet getauft, nach seiner Riickkehr in Afrika aufs neue dem
Heidentum anhing.

Man mulBte das 19. Jahrhundert und die Ankunft von Savognan de Brazza
sowie des groBen Prilaten Augouard im Kongo abwarten, um den christlichen
Glauben in Westafrika endgiiltig Ful3 fassen zu sehen. Bis dahin beeintrich-
tigte der Negerhandel, der an der atlantischen Kiiste frei sein Unwesen trieb,
die Beziehungen zwischen Missionaren und einheimischer Bevolkerung. Nach
dem Sklavenhandel die kolonialen Eroberungen des letzten Jahrhunderts! Der
Eingeborene konnte damals kaum einen Unterschied sehen zwischen dem het-

103§



gereisten Verwalter, dem er unterworfen war, und dem Missionar, der ihm
einen neuen Glauben, eine vollig verschiedene Weltanschauung und Sakra-
mentalsymbole brachte, die ihm mehr oder minder fremd blieben.

Die Heraufkunft der Sekten beleuchtet die widerspriichliche Lage der Mis-
sion in Afrika infolge ihres zeitlichen Zusammentreffens — oder ihrer Ver-
mischung — mit der Kolonisierung. Es ist befremdlich, daB3 sich gerade gegen
die Verkiindigung des Christentums der Zorn eines Teils der schwarzen Welt
wendet, iiberzeugt wie er ist, dal die vom Westen importierte Religion ihrer
Selbstindigkeit entgegensteht. Dem Christentum jedoch entnehmen die Sekten
die meisten Themata ihrer Weissagungen, auch ihrer Liturgie. So iibernehmen
die Sektengriinder und Propheten die christliche Eschatologie und wenden sie
auf die afrikanische Gegenwart an, wodurch sie sie ganz von selbst mit der
glilhenden Autonomiehoffnung verbinden. Man muf} festhalten, dal3 der Sek-
tengriinder heute fiir die Anhdnger des neuen Glaubens zum wahrhaften Er-
16ser wird ; auf ihn richten sich Aufmerksamkeit und Glaube der Sektenbriider.
Alle Voraussagungen bezeichnen ihn nun als den fihigsten Befreier des afri-
kanischen Volkes aus der Knechtschaft des weilen Mannes, des fiir alle Ubel-
taten des Kolonialismus Verantwortlichen. Umsonst richtete Johannes XXIII.
an schwarze Kiinstler und Schriftsteller, die zu einem Kongrel3 in Rom ver-
sammelt waren, den folgenden Satz: «Die katholische Kirche identifiziert sich
mit keiner Kultur, selbst nicht mit der westlichen, obwohl sie mit ihr tief-
gehend verbunden war.» Mogen die Afrikaner auch den Missionen, welche
ihr apostolisches Werk fortsetzen, unparteiischen Charakter zuerkennen, so
bleibt doch in ihnen der demitigende Gedanke, dal3 die Christianisierung ihres
Landes zeitlich mit der Ankunft der Kolonisatoren zusammenfiel. Dieser Erin-
nerung gegeniiber stellen die protestantischen Pastoren und katholischen Mis-
sionare durch vollige Uneigenniitzigkeit den Beweis auf, sich von jeglicher
politischer EinfluBnahme fernzuhalten. Dennoch bleibt bei den Farbigen oft
die Uberzeugung zuriick, die Annahme des Christentums bedeute die Unter-
werfung unter die importierte Religion der Weil3en.

So wird es verstindlich, da3 die messianischen Stromungen im heutigen
Afrika aufs heftigste am Freiheitskampf beteiligt sind. Die meisten Griinder
synkretistischer Sekten, gemeinhin «Propheten» genannt, lernten sehr hiufig
die Rudimente ihres Wissens von den Missionaren selbst. Als sie die Uberzeu-
gung gewannen, ihr nationalistisches Streben, das darauf abzielt, die weillen
Fremdlinge iiber kurz oder lang aus dem Land zu entfernen, den Missionen
nicht mehr riickhaltlos eroffnen zu konnen, trennten sie sich von ihnen.

Die Beschleunigung der Geschichte ist in Afrika um so spiirbarer, als dort
die Entwicklung unbestreitbar wihrend Jahrhunderten langsamer war als in
anderen Erdteilen. Man kann sagen, daB die ganze Jugend Afrikas, vorab die,
aus welcher sich die Elite zusammensetzt, heute auf sozialen Aufstieg begierig
ist, den einst die Taufe sichtbar machte, die ihr aber heute nicht mehr geniigt.

1036



Die Missionare stellen diese Tatsache als neues soziales Phinomen fest und
bemiihen sich, Abhilfe zu schaffen. Der Mut und der Eifer, mit welchem sie
ihrer Aufgabe obliegen, stehen aufer aller Frage. Doch lassen die Fragen, die
sie sich stellen, ein vielschichtiges Problem erkennen. Viele hegen das Bediirf-
nis nach neuen Weisungen, die den Anforderungen des heutigen Apostolats
gemil sind.

Afrika hat nicht allein das Vorrecht einer mehr oder minder bewuBten
Fremdenfeindlichkeit, verbunden mit einem oft heftigen farbigen Rassismus.
Was indes die Eigenheit der afrikanischen Sekten ausmacht, liegt gerade in dem
Synkretismus, durch welchen sie sich ebenso mit christlichen Entleihungen be-
reichern wie mit alt verankerten Stammesgebriuchen. Darunter Vielweiberei
und Magie, die im Urwald alltiglich sind und bei den Sekten in hoher Gunst
stehen, sind diese doch ebenso den Sitten der Vergangenheit wie dem sozialen
Fortschritt ergeben. Es schiene uns deshalb unbedacht, ein so verbreitetes
Phinomen nicht ernst zu nehmen, das michtige Entwicklungskrifte mobilisiert.
Sie bringen Bediirfnisse zum Ausdruck, die dem afrikanischen Neger inne-
wohnen und die zu befriedigen der auf sich selbst beschrinkte Animismus
nicht verstand oder nicht vermochte.

Die Propheten Harris und Kimbangu kimpfen gegen den Fetischismus

Das schwarze Afrika eroffnete sich im 19. Jahrhundert sowohl den Forschern
wie den Missionaren. Bereits zur Rémerzeit in Nordafrika verbreitet, drang
das Christentum nicht vor den kolonialen Eroberungen ins schwarze Afrika
ein. Daher der Ansturm der Missionen um die Mitte des letzten Jahrhunderts
und mit ihm zugleich der Aufschwung der heidnisch-christlichen Sekten, fiir
die wir im folgenden einige Beispiele aus dem ehemals franzésischen Aquato-
rialafrika anfithren wollen.

Ein typisches Beispiel sind die Harristen, die an der Elfenbeinkiiste zahlreich
sind. Thr Griinder Harris war zu Beginn des Jahrhunderts Missionsschiiler der
Methodisten in Liberia. Nach einigem Umtreiben, unter anderem auch durch
die Gefingnisse, begann er zu predigen, und der Erfolg seiner Predigten er-
streckte sich bald iiber mehrere Provinzen. In ein weiBes Gewand gehiillt hielt
er beim Sprechen ein groBes Kreuz in der Hand. Ab und zu bezeichnete er
zwolf Apostel und gab ihnen den Auftrag, im Urwald seine Frohbotschaft zu
verkiinden. Er gab vor, von Christus gesandt zu sein, um zu taufen. In der
Tat werden ihm mehr als hunderttausend Taufen zugeschrieben. Seine Lehre
war einfach und knapp: er lehrte den Glauben an einen einzigen Gott, die
Liebe zum Nichsten, die Sonntagsruhe, die Fetischverbannung und die Ver-
urteilung des Ehebruchs.

Das Geschlechtsleben nimmt, wie man weil}, unter den Problemen des
Schwarzen eine zentrale Stellung ein. Der «Prophet» Harris, auf das Alte

1037



Testament schworend, glaubte es 16sen zu konnen, indem er die seinen Rassen-
genossen gebriuchliche Vielweiberei duldete. Er war keineswegs sektiererisch
und wohnte gelegentlich christlichen Zeremonien bei, wobei er sogar einige
seiner Adepten einlud, ihn zu begleiten. Die vertrautesten christlichen Riten
behielt er bei. Eines ist gewi}: in jedem Landstrich, den er durchzog, ver-
brannten die harristischen Katechumenen ihre Fetische, schmihten die Zauber-
minner, und nach seinem Tod blieb sein Ansehen in allen Kultstitten, die er
begriindet hatte, bestehen.

Unter den Sekten in jenem Teil des schwarzen Afrika, der sich am wenigsten
dem Islam erschlossen hat, wollen wir diejenige Simon Kimbangus nennen:
die Kimbangisten. Auch bei ihnen blieb der Taufritus erhalten und wurden die
Fetische als Zeichen einer abzuschaffenden Vergangenheit verbrannt. Von der
englischen Baptistenmission ausgehend, die damals in Leopoldville und Um-
gebung blithte, sicherte sich Kimbangu in den zwanziger Jahren durch an-
gebliche Zaubertaten, die sich offenbar auf Hypnoseerscheinungen zuriick-
fuhren lassen, den Ruf eines Wundertiters. Seine Lehre zeigt indessen christ-
lichen EinfluB3: sie inspiriert sich an den herkémmlichen biblischen Themen.
Unter dem Deckmantel religioser Ermahnung predigte der neue Prophet je-
doch in Tat und Wahrheit ein Programm der Unabhingigkeit und des Wider-
stands gegen die belgische Bevormundung. Von den lokalen Beh6rden 1921
eingesperrt, riefen ihn seine Schiiler sogleich als «Retter und Koénig der
Schwarzen» aus. Als er dreiBlig Jahre spiter starb, glaubte man, er sei von
Gott mit dem Auftrag gesandt worden, «das Land von den Unterdriickern
zu befreien und die Einheit aller Afrikaner zu verwirklichen. »

Kimbangus Tod, der vorher die Taufe begehrt hatte und als frommes Mit-
glied der romisch-katholischen Kirche verschied, besinftigte keineswegs die
mystischen Aufwallungen, die er im Leben heraufbeschworen hatte. Nkamba,
sein Geburtsort in der Gegend der Kongofille, wo der Strom einen See bildet,
der den Namen Jordansee angenommen hat, wurde alsbald ein sehr aktives
Zentrum der neuen Religion. Dort sah man in letzter Zeit Wagen voller Erde
und heiligen Wassers des Propheten, das die Eiferer den Anhingern der Um-
gebung verkaufen. Auf beiden Ufern des Stanley Pools werden in groBer Auf-
lage Flugblitter mit dem Kehrreim verbreitet: « Kimbangu ist unser Retter»,
«Kimbangu wird zuriickkehren, die Weillen zu vertreiben.»

Nach den Wirren von 1959, an denen die Kimbangisten nicht unbeteiligt
waren, sahen sich die belgischen Behérden unter dem Druck des Volkes geno-
tigt, allen Religionen freie Kultausiibung zu gestatten, was die endgiiltige An-
erkennung des Kimbangismus in sich schloB. In Leopoldville wie in Brazza-
ville schossen sogleich Gotteshiuser aus dem Boden, unterstiitzt von den Lari,
die beidseits des Stromes leben. Diese nahmen gleichzeitig Baptistenriten an,
welche die meisten bereits in den protestantischen Missionen kennengelernt
hatten, vorab die Taufe durch Eintauchen, mit der sie seither vertraut wurden.

1038



Seit einiger Zeit macht sich eine neue Tendenz in der Sekte bemerkbar, die
sich auf die letzte Szene im Leben Christi stiitzt. Man vereinigt sich zu Gebets-
versammlungen, ein briiderliches Mahl gibt der frommen Absicht die Weihe.
Liturgische Gesinge, von Blasmusik skandiert und von der Menge mitgesun-
gen, begleiten bei offiziellen Feiern Defilees, deren kriegerischer und erobe-
rungsliisterner Charakter nicht verborgen bleiben kann. Einige Behérden sind
davon beunruhigt, glauben sie doch darin gefihrliche Anzeichen einer poli-
tisch-religiosen Vorherrschaft faschistischer Tendenzen zu erblicken.

Durch seine Hartnickigkeit und seinen Eifer gelang es dem Kimbangismus,
sich als afrikanische Religion durchzusetzen, die entwickelter ist als viele
andere Sekten. Der Kampf gegen die Fetische und profanen Tinze gibt einem
Erneuerungs- und Verbesserungsbediirfnis Ausdruck. Diese puritanische
Strenge milfillt jenen Schwarzen nicht, die die alte heidnische Religion ver-
werfen und das neue Gedankengut aufnehmen. In Brazzaville, wo der Kim-
bangismus gleich dem Katholizismus und Protestantismus als Staatsreligion
anerkannt ist, wird ihm am Rundfunk wéchentlich eine halbe Stunde Sendezeit
zugestanden. Zweifellos legt die von den Kimbangisten iibernommene Mensch-
heitsgeschichte nach dem Alten Testament einen Vergleich mit afrikanischen
Sozialstrukturen nahe. Es ist nicht das unwesentlichste Verdienst des Simon
Kimbangu, durch Lehre und Beispiel eine Anpassung des christlichen Glau-
bens an die Forderungen der schwarzen Welt hervorgerufen zu haben.

Die Vereinigung von Magie und Ubernatiirlichem

Die Propheten verdanken ihren Erfolg vor allem der Einfachheit ihrer Glau-
benssitze und Praktiken sowie zweifellos auch ihrer iiberstrémenden Redner-
gabe, die ihnen in den Augen der Schwarzen eine deutliche Ubetlegenheit ver-
leiht, aus der ihnen die Macht zum Befehlen und zum Heilen zuwichst. Sie
predigen tiber sehr viele Gegenstinde und zielen dabei hauptsichlich auf eine
Verherrlichung des Kollektivgeistes und des Gemeinsamen der afrikanischen
Volker ab. Die Anpassung an hergebrachte Sitten, vorab die Polygamie, er-
leichterte an der Elfenbeinkiiste und in Dahomey das Aufkommen eines
heidnisch-christlichen Synkretismus, dessen magische Praktiken den Beweis
erbringen, dal} auch heute noch die afrikanische Geisteshaltung ans Heidnische
streift.

Wer Afrika kennt, weil}, daB fiir den Neger der Tod weder zu Furcht noch
zu Schrecken Anlaf3 gibt. Was er befiirchtet, vorab beim unvermittelten Kon-
takt mit der stiddtischen Zivilisation, ist das Gefiihl der Vereinzelung und Ano-
nymitit auBerhalb jener briiderlichen Gemeinschaft, die fiir ihn das Stammes-
leben ist, das er zum Broterwerb verlassen muf3. Die Toten sind die Verbun-
deten des Lebenden oder, wie die Madegassen sagen, die darin den Afrikanern
ahnlich sind, ein Toter hat gleichen Wert wie ein Lebender. Masken, Amulette,

1039



Fetische und Statuetten sind deshalb nicht, wie gemeinhin angenommen, Got-
zenbilder, sondern machtvolle Mittler, Zeugen einer Verwurzelung im Friihe-
ren, in der Ahnenzeit, die immerfort verehrt wird und ewig gegenwirtig ist.
Diese Vermengung von Natur und Ubernatur, von Mythos und Wirklichkeit
kennzeichnet die Religionen Schwarzafrikas. Betrachten wir einen Augenblick
diese Besonderheit. Von ihr hingt der Erfolg der Missionstitigkeit ab, nicht
nur in den Stidten, sondern auch im Urwald, wo die Zauberei mit ihren magi-
schen Formeln, in denen dem Gift ein bedeutender Platz zukommt, noch heute
uneinnehmbare Positionen bewahrt.

Dafir, wie fiir die lokalen Gebriuche im allgemeinen, zeigen die Missionen
viel Verstindnis. Damit machen sie deutlich, daB3 sie ins schwarze Afrika nicht
die «Kirche der Weilen» einzufithren gedenken, wie man es ihnen mitunter
vorwirft, sondern die universelle Kirche, die Kirche der Menschen aller Haut-
farben, dem Geist des 6kumenischen Konzils entsprechend. Neue Probleme
stellen sich, die nichts mit Bekehrung, sondern mit Anpassung und Vorbild
zu tun haben. Im Tschad haben die Missionare bereits die alten Methoden ab-
gelegt und kommen nun den Wiinschen der Einheimischen zuvor. Sie scheuen
nicht mehr davor zuriick, Negermusik in den Gottesdienst einzubeziehen, das
Tamtam nicht ausgeschlossen, das sie einfach seiner Frenesie zu entkleiden
suchen. Andere Ubernahmen werden folgen, so méchte man hoffen, vorab auf
dem Gebiet der Liturgie, das die Neger so schidtzen. Das Ziel ist ja nicht, Ka-
tholiken oder Protestanten zu schaffen, die zwischen zwei Welten schweben,
sondern in ihrem Land verwurzelte Christen. Die Kirchen verfehlten nicht,
diese Richtung zu unterstatzen, vor allem die Protestanten, die in Siidafrika,
in Uganda, Gabun und Nigeria das Vorbild gaben. Die katholische Kirche
wandte ihre Bemilihung an das gesamte westliche und dquatoriale Afrika, die
Gefahren des Kiistenstreifens sowie des tropischen Urwalds gering achtend,
ebenso das Sumpffieber, ganz zu schweigen vom anfinglich geringen Interesse
der Eingeborenen. Heute jedoch, da afrikanische Priester und Pastoren unter
Leitung beflissener Oberen (eines schwarzen Kardinals in Tanganjika zum Bei-
spiel) am Werk sind, kann man hoffen, daB3 die religiose Vielfalt Afrikas, ver-
gleichbar den christlichen Gemeinden des Orients zur Zeit des heiligen Paulus,
ihre Frichte tragen wird.

Wie sollte man daran zweifeln? Bei jeder afrikanischen Sitte gilt es, die Be-
zeichnung von der bezeichneten Sache zu trennen. Zu hiufig verliert man die
Tatsache aus dem Auge, dall Afrika sehr alte Kulturen kennt, die keine
schriftliche, sondern nur miindliche Uberlieferung besaBen. Nach und nach
wurden sie geschaffen und besitzen die Ausdrucksmittel, die den Beziehungen
zwischen den Menschen giinstig sind, deren Sinn uns jedoch so hiufig entgeht.
Diesen wesentlichen Teil seiner selbst aufzugeben, ist Afrika nicht ohne wei-
teres bereit. Jeder Ritus enthilt tiefe Hinterbedeutungen, die unserer Meinung
nach das religiése BewulBtsein des Schwarzen nicht beeintrichtigen.

1040



Auf diesem Hintergrund, mit ihm vermengt, trat um das Jahr 1926 auf bei-
den Ufern des Kongo eine politisch-mystische Stromung zutage, der Mats-
wanismus. Ins Leben gerufen von einem geistig hoch entwickelten jungen
Mann des Quartier latin namens André Matswa, ging diese Ideologie zuerst
aufs Soziale aus, nahm jedoch bald eine religiése Form an. Auch darin steckt
eine Reaktion gegen die Vorherrschaft der Missionen und der franzdsischen
Verwaltung. Diese befurchtete daher, der neue Kongo-Synkretismus arte in
eine innere Dissidenz mit nachfolgenden Wirren aus.

Foulbert Yonloun, der Erbe Matswas

Tatsichlich trugen die Matswanisten den in der Nationalversammlung von
Brazzaville diskutierten politischen, wirtschaftlichen Reformen gegeniiber eine
vollige Gleichgiltigkeit zur Schau und weigerten sich systematisch, bei Volks-
zahlungen sich aufnehmen zu lassen, Steuern zu bezahlen und abzustimmen.
Darauf wurde Matswa mit einigen seiner Getreuen wegen einer Unterschla-
gung verhaftet. 1942 starb er im Gefingnis; seine Junger weigerten sich, an
seinen Tod zu glauben und harren seiner Wiederkunft. So erhielt der Matswa-
nismus seinen Retter und seinen Mirtyrer. Vom Kimbangismus unterscheidet
er sich praktisch kaum; wie dieser kopiert er das christliche Zeremoniell. Die
Gliubigen schlagen somit ebenfalls das Kreuz und sprechen die Formel: «Im
Namen des Vaters, André Matswas und Simon Kimbangus», ohne des Sakri-
legs zu achten.

In Brazzaville jedoch errang Abbé Foulbert Youlou einen triumphalen
Wahlsieg dank der Anrufung von Matswas Seele. Seine unvergleichliche poli-
tische Intelligenz stempelt ithn zu einer der originellsten Personlichkeiten
Aquatorialafrikas. Er wuBlte seine Wihler, Stammesmitglieder des Verstorbe-
nen, geschickt davon zu uberzeugen, dafl Matswa nicht wiederkehre, in ihm
jedoch weiterlebe. Vom Glauben an diese Reinkarnation erfillt, sicherten die
Lari dem jungen Priester den Sieg, der kurz danach Ministerprisident, schlieB3-
lich Staatschef des Kongos wurde, zum grofiten Nutzen seines Landes. Die
kiirzlichen Wirren in Brazzaville dndern daran nichts. Trotz seiner Irrtimer
bewahrte Foulbert Youlou in seinem Land die christlichen Werte und vertei-
digte die Bindung an den Westen. Sieben Monate nach der Ermordung Syl-
vanus Olympios in Togo erscheint seine Absetzung in mehreren afrikanischen
Hauptstidten als gefihrlicher und fiir die Zukunft folgenschwerer Prizedenz-
fall. Die «neue Welle», die ihn weggefegt hat, konnte ihre verhingnisvollen
Auswirkungen sehr wohl auf andere afrikanische Staaten ausdehnen. Es bleibt
unvergessen, daB das Verschwinden der Stammeskriege auf dieser Seite des
Stroms ihm zu verdanken ist, desgleichen die Besinftigung der religitsen Strei-
tigkeiten; er fithrte die verschiedenen Parteien zu einer den Umstinden ange-
messenen Aussdhnung.

1041



Uber ein solches Vorgehen mag man licheln; doch wer méchte behaupten,
diese Ausniitzung des Heiligen sei das Vorrecht Afrikas? Das Christentum ist
nicht frei von Aberglauben, der Islam kennt ebenso die Negeramulette. Auf
Grund dessen dies Nitzlichkeitsgebahren, das sich immer und iiberall wieder-
findet, zu verurteilen, wire ungerecht.

Die Titigkeit der Missionen stoBt mit vielschichtigen ortlichen Gegeben-
heiten zusammen; die nationalistische Schwirmerei der Sekten ist nicht die
geringste. Es kommt sogar vor, dal umstiirzlerische Elemente, die der beste-
henden Ordnung feindlich sind, fiir ihren Kampf gegen die Macht davon pro-
fitieren. Nicht ohne Grund sah sich Foulbert Youlou seit 1959 veranlaBt, das
Treiben der Matswanisten einzuschrinken, drohte es doch seine Herrschaft zu
erschiittern. Als die schwere Gefdhrdung des belgischen Kongos in Brazzaville
bekannt wurde, pries man die Klugheit und Festigkeit des neuen Prisidenten
der Kongo-Republik, der ohne Schwertstreich seinem Land den Frieden zu
bewahren wulte.

Die Ausweisung der Matswanisten aus dem Kongo setzte der Titigkeit
der Sekten in jenem Teil Aquatorialafrikas kein Ende. Ihre Vielfalt und ihre
Dynamik haben michtige Entwicklungskrifte geweckt. Der Fall der Bougisten
von Pointe-Noire scheint uns in dieser Hinsicht besonders erwihnenswert zu
sein. Er zeigt aufs neue, wie viele Argumente das Reformstreben der Schwarzen
in der Bibel findet, die ihm einen religisen Riickhalt verleiht. Die Neger glau-
ben sich in zahlreichen Geschichten des Alten Testaments wiederzuerkennen.
Deshalb sehen sie in den Propheten Israels Vorginger ihrer eigenen Hoffnun-
gen und Erwartungen.

Zéphirin Zambi, der Prophet der Bougisten, zeigt sich nicht europierfeind-
lich, sondern verkehrt im Gegenteil mit ihnen. Ehemals Boxer und Seemann,
mischte er sich nach seiner Riickkehr aus Amerika unter die Menge der 4rmsten
Viertel und begann mit ausgebreiteten Armen vor Kerzenstindern in aller
Offentlichkeit zu beten. Die Geschichte — oder sagen wir: die Legende — be-
richtet von mehreren «Wundern». Von da an stand sein Erfolg fest. Das Volk
sah in ihm nicht allein den Wundertiter, sondern den geweihten Propheten,
der es vom Zauberwesen, dieser Last auf der Seele Afrikas, befreien konnte.
Von Angola bis zum untern Kongo eilten die Neger herbei, ihre bougistischen
Mitgliubigen zu besuchen; bald war der Erfolg uniibersehbar. Ein neuer
Gottesdienst war entstanden, der mit auBBerordentlicher Geschwindigkeit sich
iber die ganze Gegend verbreiten wollte.

Weshalb diese Anziehung, diese Behexung, die unter diesen nicht- oder
halbchristianisierten Volkern Afrikas eine allgemeine Erscheinung zu sein
scheint? Sie zdhlen nach Tausenden in Ozeanien und im Fernen Osten, nach
Millionen auf dem schwarzen Erdteil. Trotz des Scharlatanismus, der sie in
Europa herabsetzt, haben die Sekten dem Volk erlaubt, das afrikanische Erbe
zu bewahren; dafiir weil3 dieses ihnen Dank. Neben dem Gott des Schreckens

1042



und der Rache des Alten Testaments verehrt es bei ihnen die Schutzgottheiten,
die groBen Fetische der Erde, die Ahnen und die Toten. Die Religiositit der
Afrikaner, die so weit von unserem aufgeklirten Laizismus entfernt ist, taucht
in dies wirre Gemenge von ubernatiirlichen Schutzmichten ein, die seinem
Streben und Wiinschen entgegenkommen.

In Pointe-Noire haben wir in einem der Gotteshduser der Sekte am Abend-
gebet teilgenommen. Die Predigt 16ste gewaltige Gefiihlskrifte aus. In weillem
Uberhemd mit rotem Kreuz kommentierte der Priester in der Ortssprache
einen Vers aus der Apokalypse, wie man uns sagte. Mit lauter, meist schreien-
der Stimme rief er die Gliubigen an, Minner und Frauen, die von Zeit zu Zeit
mit einem kriftigen «Halleluja» antworteten. Sie befanden sich in einem ek-
statischen Zustand, nicht fern der kollektiven Hysterie, wie man es im Urwald
bei dhnlichen Zeremonien erleben kann. Plétzlich wird eine Frau von Trance
erfalit, zittert, hebt die Arme gen Himmel. Ohne dall man sie beachtet, geht
sie den Winden entlang und beginnt auf einmal zu sprechen: «Wir miissen
beten», sagt sie, «fiir alle Verstorbenen. LaB3t uns auch fiur den Propheten
beten!» Andere Frauen und Minner geraten in Trance und erheben sich. Die
Gliubigen zittern und beben auf den Bénken, alle gepackt vom gleichen Rasen.
Obwohl das Kreuz und die Bibel bei bougistischen Zeremonien eine wichtige
Rolle spielen, kann man nur mit Mithe zwischen Heidnischem und Religiosem
unterscheiden, das alle Anzeichen des Christlichen besitzt.

Man hat uns erklirt, Zéphirin finde in Brazzaville bei einigen Regierungs-
mitgliedern gute Aufnahme, was die Erfordernisse der Wahl zur Geniige be-
griindeten. Hiiten wir uns jedoch, leichtfertig und auflerhalb des Zusammen-
hangs dariiber zu urteilen, der seine eigene, von unsetrn zweifelsohne verschie-
dene, aber dennoch gebieterische Logik hat.

Vom Eigenwert jeder Kultur

Es wire falsch, zu glauben, die Missionare seien von diesem typisch afrikani-
schen Tatbestand schockiert. Statt wie frither die christliche Kultur als unab-
inderliches Ganzes, die Briuche der Einheimischen als wirren Haufen abwe-
giger Erfindungen zu betrachten, suchen sie nun den eigenstindigen und
respekteinflossenden Wert det Briuche zu erkennen. Man beobachtet, daf3
ethnologische Studien, beispielsweise beim Lowener Missionskongre3 von
1961, die bedeutende Rolle der Sekten fiir den Fortschritt unterentwickelter
Volker hervorheben. Abgesehen vom Zeugnis der Stammesoriginalitit driicken
sie auf untibersehbare Weise den Wunsch der Afrikaner nach «einem Heil und
einer hoheren Befreiung » aus.

Solche Ziele, die verwundern mogen, die von sich zu weisen jedoch unge-
recht wire, konnen die christliche Expansion im ganzen schwarzen Afrika
neu beleben. Der heutige Missionsstandpunkt, gewonnen durch vertiefte

1043



Kenntnis des ortlichen Milieus, der Gebriuche und Sprachen, lautet: jede
Kultur hat ihren Eigenwert. Verhehlen wir uns jedoch nicht, da3, wenn auch
ein Grofiteil der Schwarzen in Erwartung einer besseren Welt lebt, sie ihre
Hoffnungen auf Erden ansiedeln: sie lechzen nach Befreiung von der Armut,
von ihrem Elend und all den Phantasmen, die ihnen der Zauberglaube eingibt,
der ihr Schrecken ist und sie durch Bindung an die Schutzfetische in stindiger
Unterdriickung hilt. Das irdische Paradies, das ihnen eine gewisse tendenzitse
Propaganda verheil3t, lockt sie, das miissen wir wissen; die Erfahrung lehrt,
wie schnell ihre Fortschritte sein konnen. Deshalb mu83 die christliche Unter-
weisung, zu der die Neger alle Anlagen mitbringen, mit Vernunft vorgenommen
werden, damit die Schwarzen das Gefihl einer geistigen Autonomie, einer
witklichen Freiheit bekommen.

Fest steht, dall der Kampf gegen Sklaverei und Heidentum, den die euro-
piischen Missionen im 19. Jahrhundert unternahmen, ungesaumt seine Friichte
tragt. Ging es jedoch darum, die Amulette, Liebestrinke, Einfliisse der Zauber-
minner und den ganzen iberkommenen Fetischismus zu verbannen, stiel man
auf eine manchmal unbezwingbare Trigheit. Aufgabe des Missionars ist es
demnach, den Glauben, die religiose Geisteshaltung und die Volksbriuche zu
kennen, um dem Volk, das er bekehrt, die christliche Botschaft auf ein-
fache und verstindliche Weise beizubringen. Er hiite sich, von Anfang an den
Volksglauben zu verurteilen. Er kann ihn in Erstaunen versetzen, doch dient
er nach Ansicht der gelehrtesten Afrikaforscher gerade als Grundlage zur Ein-
wurzelung der christlichen Wahrheiten.

Als er die Vielweiberei brandmarkte, erfiillte der Missionar selbstredend
seine Aufgabe. Viele geben heute jedoch zu, daB3 an die Stelle der Polygamie
eine Sittenlockerung trat, die haufig schlimmer ist. Als wirtschaftlich-soziale
Einrichtung hatte die Vielweiberei in der Tat das Verdienst, den Mann an seine
Familie zu binden. Sie entsprach dringenden hiuslichen Bedurfnissen, die mit
den Stammesarbeiten zusammenhingen; sie gehorchte zudem strengen Regeln.
Ihr Zweck war Kinderzeugung, keinesfalls geschlechtliches Ausleben, wie man
nur zu hiufig annahm. Im Urwald bestimmen strenge Gesetze die Beziechungen
zwischen den Ehegatten und das hdusliche Leben; sie gewihtleisten das soziale
Gleichgewicht. Dem Christentum ist es nicht vollig gelungen, einen tief ver-
ankerten Brauch durch den westlichen Begriff des Paares, det ehelichen Liebe
zu ersetzen. Es wird sicherlich noch viel Zeit brauchen, bis die jungen Afri-
kaner sich diese moralische Disziplin aneignen, deren Notwendigkeit sie indes
einsehen.

Nicht bekehren — diberzengen

Wieviel andere Reformen sind noch auszuarbeiten, die den lokalen Bedingun-
gen Rechnung tragen miissen! Erwihnen wir nur den uralten Brauch, die Ehe-
frau zu verstoBen. Intellektuelle Anspriiche sollen wir dabei keine stellen. Die

1044



meisten Sektengriinder suchen — eher als im tblichen Sinn zu bekehren —
sich die reichen Schitze der afrikanischen Seele, ihre Denk- und Fuhlweise,
zu Nutze zu machen. Das wachsende Aufkommen des Islams in den siidsahari-
schen Gegenden Afrikas darf iberdies nicht tibersehen werden. Die Propaganda
der Wanderprediger gewinnt sehr leicht die Herzen der heidnischen Massen
fir den Koran, den sie anziehend darzustellen wissen. Die an der Kiiste fest
eingewurzelten Christen suchen ihm einen Damm entgegenzusetzen. Wer wird
diesen jahrhundertealten Kampf zwischen Islam und Christentum gewinnen?
Afrikanische Fihrer, die sich dieselbe Frage stellen, erblicken in ihrer Antwort
die eigentliche Zukunft Afrikas.

Das christliche Reis auf dem Baum Afrikas bringt seltsame Friichte hervor,
die der Erwihnung wert sind. So zum Beispiel die « Matunga», eine Art von
Trauergedenken, das die Einheimischen auf beiden Kongoufern hoch in Ehren
halten. Am Jahrestag des Todes eines Verwandten, nach ein oder zwei Jahren
des Darbens, versammelt sich die Familie der Verstorbenen mit dessen Freun-
den zu einem Essen, das zwei bis drei Tage hintereinander andauert. An die
Kosten des Mahles hat jeder genau soviel beizusteuern, wie er es frither zu
gleichem AnlaB getan hat. Drei Tage und drei Nichte lang wird zum Tamtam-
Klang in dem Gehege gefeiert, wo unablissig die Tinze sich ablosen. Die
alten Frauen arbeiten in der Kiiche, wihrend die Jugend dem Tanz obliegt. So
wird gegessen, getrunken, getanzt bis zur Erschopfung der Krifte. Als ich
einen jungen Kongoneger von intelligentem Aussehen nach dieser befremd-
lichen Versammlung befragte, wo Hemdsidrmligkeit sich mit edelster Gast-
freundschaft verbindet, antwortete er lebhaft: «Das, mein Herr, ist bei uns
Sitte, und niemand wird sie uns rauben.» Was multe ich darunter verstehen,
wenn nicht das eine, dafl nimlich die « Matunga » ein echt afrikanischer Brauch
ist, den man verniinftigerweise nicht unterdricken wird.

Anderseits ist es eine Tatsache, dal} der Materialismus bei den Schwarzen
jeden Tag fortschreitet, ohne dal3 die Verantwortlichen sich dessen bewulit
werden. Nichts liegt indes der zutiefst religitsen Uberlieferung Afrikas ferner
als der Individualismus, die moderne Technik und das materielle Leben, von
dem die jungen Eliten schwirmen. Die Missionare sind sich dieser Tatsache
bewuBt und zeigen sich beunruhigt. Sie befiitchten, daf3 die christliche Kultur,
fur die sie mit ihrem Glauben strahlend Zeugnis ablegen, den Gebildeten nach
deren eigenen Worten als «ein jenseits des Meeres vorfabriziertes Gebiude»
vorkommt.

Die Haltung der Missionare den lokalen Traditionen gegeniiber hat indes
die Bekehrung der einheimischen Bevolkerung sehr begiinstigt und damit eine
Einheitsbewegung im Land ausgeltst, deren Fortschritte augenfillig sind. Die
Gebildeten getrauen sich bereits nicht mehr, sich Heiden oder Animisten, ge-
schweige denn Fetischisten zu nennen, denn diese Begriffe fiihrten sie in eine
Vergangenheit zuriick, von der sie sich befreien wollen.

1045



Im Gegensatz zum Animismus, der voll primitivstem Rassismus in die
Viterzeit zuriickblickt, kommen daher die messianischen Sekten, von denen
hier die Rede war, dem Wunsch der Neger nach einer eigenen, ausgearbeiteten
Religion entgegen. Es ist deshalb nicht tibertrieben, zu sagen, dal} sich Afrika
heute am Vorabend einer geistigen Umwilzung befindet, die neue Zeiten an-
kiindet. Statt ihrer geschlossenen Gesellschaft von frither, die zum Immobilis-
mus neigt, wollen wir den Afrikanern eine offene, moderne und weitgehend
christianisierte Gesellschaft wiinschen. Sie allein befriedigt ihr eingeborenes
religioses Gefiihl sowie ihren heilen Wunsch nach einer afrikanischen Ge-
meinschaft.

Das freie Unternehmertum in der Schweiz

BERNHARD WEHRLI

Wer ist Unternebmer?

Unternehmer der privaten Wirtschaft ist, wer in den Unternehmungen (als
wirtschaftliche Einheiten verstanden) die Arbeit und den Kapitaleinsatz von
maf3gebender Position aus leitet, sei es allein oder in kollegial geteilter Ver-
antwortung. Die Zeiten sind lingst vorbei, da man das Unternehmertum gleich
auch mit dem Kapitalbesitz identifizierte.

Hinsichtlich der rechtlichen und faktischen Stellung der Unternehmer in
ihren Unternehmungen gibt es in der Schweiz — wie in andern Lindern mit
vergleichbarem Wirtschaftssystem — inzeressante Nuancen. Man begegnet neben-
einander immer wieder zwei gegensitzlichen Unternehmertypen: dem Unter-
nehmer im urspriinglichen Sinn der Einheit von oberster Leitung und Kapital
und — dem reinen Manager, dem «Angestellten auf héchster Ebene».

Der erste Typus ist in der Schweiz keineswegs aus den Grofunternehmun-
gen verbannt und etwa nur noch in kleineren und mittleren Firmen anzutreffen.
Werden auch zum Beispiel die GroBbanken und groflen Versicherungsgesell-
schaften in der Regel von Generaldirektoren und Prisidenten geleitet, auf die
in gewissem Sinne der Begriff des Managers zutreffen mag, so sind zum Beispiel
im Handel und in der Industrie immer noch an der Spitze zahlreicher sehr be-
deutender Firmen Minner anzutreffen, die als alleinige Inhaber oder unbe-
schrinkt haftende Teilhaber einer Kollektiv- oder Kommanditgesellschaft im
umfassendsten Sinn die ungeschmilerte Verantwortung fiir das Tun und Las-
sen der Unternehmung mit allen ihren Betrieben verkorpern. Mutatis mutandis
kann man auch jene Personlichkeiten zu dieser Gruppe zihlen, welche Aktien-

1046



	Sekten und Propheten im schwarzen Afrika

