
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

VOM LEBENSWERK RUDOLF STEINERS

Seitdem bei Rowohlt die von Johannes Hem-
leben besorgte Monographie über Rudolf
Steiner im Februar dieses Jahres erschienen
ist und einen großen Leserkreis gefunden hat,
ist es überflüssig geworden, sich über Leben
und Werk Steiners zu verbreiten. Zumal
Hemlebens Arbeit sich durch ihre allseits
anerkannte Objektivität auszeichnet1.

«Die Zeit» (Hamburg) schreibt in einer
Besprechung des Buches unter anderem:
«Es handelt sich um ein Persönlichkeitsporträt

von absoluter Objektivität, mit genauester

Sachkenntnis entworfen Auch die
verbindenden Zwischentexte des Herausgebers
enthalten kein unverantwortliches Wort der
biUigen Überredung. Der Leser hat hier eine

Möglichkeit sachlicher Unterrichtung über
Wesen und Wollen eines der eminentesten
Köpfe europäischer Geistesgeschichte.
Natürlich wird er nur bis an den Punkt geführt,
wo er selbst sich mit besseren Gründen als

vor der Lektüre entscheiden kann, ob er sich
auf Person und Sache genauer einlassen will
oder nicht. »

Diese Objektivität hebt auch der
«Tagesanzeiger » (Zürich) lobend hervor. Und wer
das Steinersche Lebenswerk und die an ihn
anschließende SekundärUteratur genauer
kennt, kann in das Lob nur einstimmen. Seither

sieht man sich in der Lage, von dem
Vielen absehen und unmittelbar auf das

Eine, die Kernfrage eingehen zu können:
Wie stellt sich Steiners Lebenswerk in die
geistige Situation unseres Zeitalters?

Ein namhafter amerikanischer Journalist,
Rüssel W. Davenport, gibt eine treffende
Charakteristik dieser geistigen Situation der
Gegenwart: «Auch die Denker der freien
Welt haben etwa während des vergangenen
Jahrhunderts sich meta-wissenschaftli¬

chen *' Spekulationen hingegeben, indem
sie den verschiedensten wissenschaftlichen'
Anschauungen über den Menschen und die
Natur Ausdruck verliehen. Wenn wir uns
fragen, welche Anschauung dabei die weiteste

Anerkennung fand, sehen wir uns zu
etwas dem Engelsschen MateriaUsmus sehr
Ähnlichem gedrängt. AUerdings vermeiden
natürlich die meisten Denker den Ausdruck
Materialismus' als solchen. Sie ziehen das

Wort ,Naturalismus' vor; sie sprechen
nicht von materiellen, sondern von natürlichen

Ursachen. Aber im Grunde ist ihre
These dieselbe wie die von Engels : Das
Universum (WeltaU) ist aus Materie geschaffen
durch die Wirkung von materieUen Gesetzen

; und diese Gesetze führen ihrerseits dann
schließlich zur Schaffung des Lebens, der
Tiere und des Menschen. Die Idee, daß

irgend eine übernatürUche' Kraft oder
Intelligenz im langen Prozeß der Schöpfung
am Werk war, wird als primitiv, unwissenschaftlich

und naiv beiseitegeschoben. AUes
kann und muß in materiell-natürUchen
Begriffen erklärt werden. Dieser Grundsatz ist
zusammen mit seinem ausführlichen
Spezifikationen in der Tat eine Art Dogma
geworden: man kann ihn nicht ernsthaft in
Frage stellen, ohne zu den Unvernünftigen,
Ungebildeten oder irgendwie blind durch die
Lehren der Kirche Voreingenommenen
gezählt zu werden. Mit anderen Worten: die
metawissenschaftliche Anschauung von

* Metawissenschaft im Sinn Davenports
«wurzelt zwar in den experimenteUen
Grundlagen, ist aber eine philosophische
Sinndeutung, die bis zur Metaphysik
reicht» (S. 145).

1006



Marx und Engels ist in weitem Ausmaß
dieselbe wie die der westUchen Welt2. »

Das heißt aber doch nichts anderes als:
Der wissenschaftüche MateriaUsmus und der
dialektische Materialismus sind miteinander
wesensverwandt. Ob sie auf demselben Ast
gewachsen sind, oder ob der östUche vom
westUchen abstammt, ist für diese Betrachtung

ohne Belang.

WiU man den so gefaßten Materialismus
in rechter Weise würdigen, so muß man
zunächst einmal anerkennen, daß er als Methode,

um das in der Welt zu erforschen, was tot,
leblos ist, das einzig Richtige darsteUt.

Sobald er den Charakter der Methode
aufgibt und den Anspruch erhebt, eine
Weltanschauung zu begründen, beginnt die
Problematik. Er muß, wiU er in sich konsequent
sein, die Gebiete, zu denen er Zugang hat,
die Materie, das Tote, als das Primäre
anschauen, aus dem sowohl Leben wie Seele

und Geist hervorgehen.
Bezeichnet man dieses entscheidende

Moment einmal als «Primat der Materie », so
kann man sagen : in der Anerkennung dieses
Primats sind sich Ost und West einig.

Das ist von größter Tragweite:
insbesondere für die Anschauung vom Menschen.
Engels und Lenin ziehen die Konsequenzen :

«Die materieUe, sinnUch wahrnehmbare
Welt, zu der wir selber gehören, ist die
einzige Realität... Unser Bewußtsein und
Denken, so übersinnlich sie erscheinen
mögen, sind das Produkt eines materieUen,
körperlichen Organs, des Gehirns. Die
Materie ist nicht das Produkt des Geistes,
vielmehr ist der Geist selber ledigUch das höchste

Produkt der Materie» (Engels). Und
Lenin spricht in demselben Sinne: «Materie
ist das, was, indem es auf unsere Sinnesorgane

einwirkt, Sinnesempfindungen hervorruft.

Materie, Natur, das physikalische Sein
ist das Primäre und Geist, Bewußtsein,
Sinnesempfindung, das Seelische — das Sekundäre.

»

Sie bringen damit nur in einer aUgemei-
neren FormuUerung vor, was Cabanis
konkreter sagt: «Das Gehirn sondert Gedanken
ab wie die Leber Galle, wie die Speicheldrüse
Speichel usw. »

Wie von einem BUtz erleuchtet wird der

ganze Fragenkomplex noch von einer anderen

Seite her durch ein Wort von W. Heitler:
«Jeder Versuch, die jetzige Wissenschaft

zum WeltbUd zu machen, muß zu einer
Unterdrückung des Menschen führen — oder
zu einer Art Schizophrenie (im populären
Sinne des Wortes): Unsere Weltanschauung
ist wissenschaftUch, das heißt mechanistisch-
materiaUstisch — unser Leben aber ist das

GegenteU davon. Wir können nicht eine
mechanistische Weltanschauung vertreten und
gleichzeitig von Freiheit reden3. »

In Erinnerungen, Träume, Gedanken von C.

G.Jung heißt es auf S. 99 : «Mein Vater stand
offenbar unter dem Eindruck, die Psychiater
hätten im Gehirn etwas entdeckt, was bewies,
daß an der SteUe, wo der Geist sein soUte,

,materia' vorhanden war und nichts ,Luft-
artiges'. Damit stimmten verschiedene

Mahnungen meines Vaters überein, ich soUe,

wenn ich Medizin studiere, ja kein Materiaüst
werden. Für mich bedeutete aber seine

Mahnung, ich soUe ja nichts glauben, denn ich
wußte, daß die Materialisten, genau wie die

Theologen, an ihre Definitionen glaubten,
und ich wußte auch, daß mein armer Vater
einfach vom Regen in die Traufe gekommen
war. Ich hatte erkannt, daß der mir immer
hochgepriesene Glaube ihm diesen fatalen
Streich gespielt hatte und nicht nur ihm,
sondern den meisten gebUdeten und
ernsthaften Leuten, die ich kannte. Als die
Erzsünde des Glaubens erschien mir die
Tatsache, daß er der Erfahrung Vorgriff. Woher
wußten die Theologen, daß Gott absichtlich
gewisse Dinge arrangiert hatte und gewisse
andere zuließ', und woher die Psychiater,
daß die Materie die Eigenschaften des

menschlichen Geistes besaß? Ich stand in
keinerlei Gefahr, dem Materialismus zu
verfallen, wohl aber mein Vater, was mir immer
deutlicher wurde4. »

Hier hat man es mit der gleichen
Anschauung vom Menschen zu tun : Materie —
aus der Leben, Seele und Geist hervorbrodeln.

Wichtig ist das Motiv, das Jung in
diesem Zusammenhang bringt: er stützt sich
auf sein Gotteserlebnis, das im Gegensatz

zur «theologischen ReUgion» steht, und

1007



nennt die Erzsünde des Glaubens, «daß er
der Erfahrung vorgreift». Und was ihn vor
dem Materialismus bewahrt, ist, wie er sagt,
sein Gotteserlebnis als Erfahrung.

Damit ist zugleich ein bedeutsamer Hinweis

für das Wirken Rudolf Steiners gegeben.

Wo setzt er an?
Historisch betrachtet: bei der

Goetheforschung. In voller Anerkennung dessen,
was die moderne Wissenschaft als Methode

entwickelt und was sie an Tatsachenmaterial
zusammenträgt, sieht er in Goethe «den
Kopernikus und Galilei der Organik». Das
heißt, er sieht bei Goethe eine Methode
ausgebildet, die imstande ist, das Lebendige
wissenschaftlich so exakt zu erkennen wie der
Materialismus das Tote. Dies Bemühen
kennzeichnet seine Einleitungen zu Goethes

Naturwissenschaftlichen Schriften in Kürschners

Deutscher Nationalliteratur, seine
Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen

Weltanschauung, Goethes Weltanschauung,

um nur das Wichtigste zu nennen5.
Aber das erkennende Eindringen in die

Organik, den Bereich des Lebendigen, nach
Goethescher Methode bedeutet nur einen
ersten Schritt auf dem Wege zum Geiste.
Steiner bleibt bei diesem Erreichnis nicht
stehen. Seinen Goethestudien parallel geht
sein Bemühen, einen Weg zum Geiste zu
eröffnen, den jeder suchende Mensch begehen
kann. Seine Bemühungen finden ihren
Niederschlag in der Philosophie der Freiheit.

Wer den Lebensgang, Steiners Selbstbiographie,

aufmerksam liest, wird bemerken,
daß die Schilderung seines Lebens und seiner
Erlebnisse weitgehend bestimmt wird von
der Darstellung des Werdegangs dieses
Buches. Steiners eigene Entwicklung und die

Entwicklung der Ideen, die in seinem
grundlegenden philosophischen Werke zum
Ausdruck kommen, sind untrennbar miteinander
verbunden.

Was wiU seine Philosophie der Freiheit?
Der zweite Anhang, die ehemalige Vorrede

zur ersten Auflage, gibt darüber
Aufschluß. «Wir wollen nicht mehr glauben,
wir wollen wissen», heißt es da. Das heißt,
es wird Erfahrung angestrebt, nicht Theorie,
nicht unbewiesene Behauptung. Dann ist die

Rede von Fichtes Haltung, charakterisiert im
Untertitel einer seiner Schriften: «Ein
Versuch, die Leser zum Verstehen zu zwingen. »

Diese Haltung teilt Steiner nicht. Er übt
vielmehr jene Zurückhaltung, die die Freiheit
des Menschen respektiert. «Heute soll
niemand zum Verstehen gezwungen werden. Wen
nicht ein besonderes, individuelles Bedürfnis
zu einer Anschauung treibt, von dem fordern
wir keine Anerkennung, noch Zustimmung.

» Und weiter heißt es : «Ich gebe mich
keiner Illusion hin in bezug auf diese Charakteristik

meines Zeitalters. Ich weiß, wie viel
individualitätsloses Schablonentum lebt und
sich breit macht. Aber ich weiß ebenso gut,
daß viele meiner Zeitgenossen im Sinne der
angedeuteten Richtung ihr Leben einzurichten

suchen. Ihnen möchte ich diese Schrift
widmen. Sie soll nicht ,den einzig möglichen'

Weg zur Wahrheit führen, aber sie

soll von demjenigen erzählen, den einer
eingeschlagen hat, dem es um Wahrheit zu tun
ist. »

Ein Weg wird geschildert, den einer
eingeschlagen hat. Anders ausgedrückt: man
hat es in der Philosophie der Freiheit mit einer
methodischen Arbeit zu tun. Sie ist so gehalten,

daß sie die Freiheit des Lesers in einem
Maße respektiert, wie es der heutige Mensch
sich kaum vorzustellen vermag, da er nicht
fähig ist, jene Zurückhaltung, deren es dazu

bedarf, aktiv, nicht passiv, aufzubringen.
Dieser Weg besteht darin, daß das Prinzip
der Erfahrung in konsequentester Weise auf
das Gebiet des menschlichen Denkens
angewendet wird. Was sich dabei ergibt, wird
mitgeteilt. Als «Seelische Beobachtungsresultate

nach naturwissenschaftlicher
Methode» bezeichnet Steiner selbst den Inhalt
seines Buches.

Wohin führt dieser Weg? Zu dem Nachweis,

«wie eine unbefangene Betrachtung,
die sich bloß über die beiden gekennzeichneten

für alles Erkennen grundlegenden
Fragen** erstreckt, zu der Anschauung
führt, daß der Mensch in einer wahrhaftigen
Geistwelt drinnen lebt. »

Steiner führt damit zum Geist-Erlebnis
als Erfahrung. Indem er das Erfahrungsprinzip

konsequent verfolgt und alles
Glaubensmäßige vermeidet, berührt er sich mit

1008



C. G. Jung. Was die beiden voneinander
unterscheidet : das Gottes-Erlebnis, auf dem
Jung fußt, gewinnt der Mensch im oder aus
dem Anblick der Schöpfung. Er erlebt, mit
Goethe gesprochen: Gott-Natur.

Zum Geist-Erlebnis im Sinne Steiners

dringt der Mensch nur vor, wenn er — auf
Wegen wie etwa dem der Philosophie der Freiheit

—¦ sich dahin durchringt, sich selbst in
seiner Geistigkeit zu erleben. Er erlebt
damit sein eigenes Wesen als unterste Stufe des
Geistes. Von da aus eröffnet sich der Zugang
zu dem Gott-Menschen, dem Christus, der
von Gott-Natur aus kaum erreichbar ist.

Wer den dialektischen Materialismus aus
dessen Selbstdarstellungen kennt, weiß, daß
er einem in sich geschlossenen Gedankengebilde

gegenübersteht, aus dem es keinen
gedanklichen Ausweg gibt. Dazu kommt,
daß dieses Gedankengebäude von einem
eigenartigen, man möchte sagen hypnotischen

Zauber ist, dem etwas in der menschlichen

Seele nur allzuleicht verfällt. Erst die
Lebenspraxis, die aus dieser Gedankenrichtung

hervorgeht, bringt manche Seelen zum
Erwachen. Dann aber ist es entweder zu
spät, oder sie wenden sich dem westlichen
Materialismus zu, dessen Lebenspraxis heute
noch annehmbarer, weil angenehmer
erscheint.

** Die beiden Fragen, auf die Steiner sich
hier bezieht, finden sich in der Vorrede zur
Neu-Ausgabe (1918) der Philosophie der Freiheit.

«Die eine ist, ob es eine Möglichkeit
gibt, die menschUche Wesenheit so
anzuschauen, daß diese Anschauung sich als
Stütze erweist für aUes andere, was durch
Erleben oder Wissenschaft an den Menschen
herankommt, wovon er aber die Empfindung
hat, es könne sich nicht selber stützen. Es
könne von Zweifel und kritischem Urteil in
den Bereich des Ungewissen getrieben werden.

Die andere Frage ist die : Darf sich der
Mensch als woUendes Wesen die Freiheit
zuschreiben, oder ist diese Freiheit eine bloße
IUusion, die in ihm entsteht, weil er die
Fäden der Notwendigkeit nicht durchschaut,
an denen sein WoUen ebenso hängt wie ein
Naturgeschehen? »

Aber auch dem wissenschaftlichen
Materialismus des Westens gegenüber gibt es

keine inteUektueUe Widerlegung. Man muß

sogar den Mut aufbringen, einzugestehen,
daß die Behauptung, die Gedanken gingen
aus dem Gehirn hervor, voll berechtigt ist.
Die heutigen Gedankengebilde sind
Produkte des Gehirns. Daher auch die weit
verbreitete Unfähigkeit, neue, beziehungsweise
andere als die gewohnten Gedanken
aufzunehmen oder zu denken.

Damit steht man im Zentrum des

Lebenswerkes Rudolf Steiners. Er will den
Materialismus nicht gedanklich, intellektuell
widerlegen, sondern er führt zu einer Erfahrung

des Geistes. Und nur diese Erfahrung
vermag den Materialismus —• westlicher oder
östlicher Prägung — zu widerlegen.

Diese Erfahrung kann kein Mensch dem
anderen vermitteln. Er kann nur die Wege
weisen, auf denen man zu dieser Erfahrung
vordringt. Das tut Steiner mit seiner Philosophie

der Freiheit. Damit ist eine Bresche in
die Mauer des Materialismus geschlagen, die
den Zugang in den Bereich des Geistes
eröffnet und zugleich jene Sicherheit gegenüber

den Forschungsergebnissen der
Geisteswissenschaft gewährt, die davor bewahrt,
aus Anthroposophie eine Metaphysik oder
eine neue Glaubenslehre zu machen. So ist
zu verstehen, was in der Philosophie der Freiheit

gesagt wird: «Die geistige
Wahrnehmungswelt kann dem Menschen, sobald er
sie erlebt, nichts Fremdes sein, weil er im
intuitiven Denken schon ein Erlebnis hat,
das rein geistigen Charakter trägt. Von einer
solchen geistigen Wahrnehmungswelt sprechen

eine Anzahl der von mir nach diesem
Buche veröffentUchten Schriften. Diese .Phi¬

losophie der Freiheit' ist die philosophische
Grundlegung für diese späteren Schriften.
Denn in diesem Buche wird versucht, zu
zeigen, daß richtig verstandenes Denk-Erleben
schon Geist-Erleben ist. Deshalb scheint es

dem Verfasser, daß derjenige nicht vor dem
Betreten der geistigen Wahrnehmungswelt
haltmachen wird, der in voUem Ernste den

Gesichtspunkt des Verfassers dieser .Phüo¬

sophie der Freiheit' einnehmen kann.
Logisch ableiten — durch Schlußfolgerungen
— läßt sich aus dem Inhalte dieses Buches

1009



allerdings nicht, was in des Verfassers späteren

Büchern dargesteUt ist. Vom lebendigen
Ergreifen des in diesem Buche gemeinten
Denkens wird sich aber naturgemäß der weitere

lebendige Eintritt in die geistige
Wahrnehmungswelt ergeben.»

Daß jemand nicht imstande ist, zu dieser
Erfahrung vorzudringen, ist keine Widerlegung

des Gesagten, sowenig eine
Sinneserfahrung dadurch widerlegt wird, daß nicht
aüe sie haben; man denke nur an die Blinden
oder Tauben.

Wenn von der «Philosophie der Freiheit »

gesagt wird, sie sei ein Weg, so gilt dies in
gleichem Maße für die Anthroposophie. Und
wie eine gewisse seelische BequemUchkeit
dazu geführt hat, aus dem als Methode
berechtigten Materiaüsmus eine Weltanschauung

zu machen, so ist Anthroposophie
derselben Gefahr ausgesetzt: daß man ihren
methodischen Charakter vergißt oder verkennt
und sie zu einer Weltanschauung oder gar zu
einer Glaubenslehre umfälscht***.

Auf eines muß nachdrücklich hingewiesen

werden: der Materiaüsmus trägt die
Kraft in sich, den Menschen nach dem Bilde
zu prägen, das er heute von ihm entwirft.

Angelus Silesius sagt:
Mensch, was du üebst, in das wirst du ver¬

wandelt werden,
Gott wirst du, liebst du Gott, und Erde,

liebst du Erden.

*** Steiner selbst hat den Ausdruck
Welt-Anschauung (mehr im wörtüchen
Sinn) gern für Anthroposophie angewendet,
wenn es galt, sie von einem — ebenso

bequemen — Bekenntnis abzugrenzen.

Er sagt es im Blick auf den einzelnen. Es
trifft aber auch auf die ganze Menschheit zu.
Damit wird die Frage nach dem Primat der
Materie oder dem des Geistes der
Erkenntnissphäre entrückt. Sie wird zurWulensfrage:
wiU die Menschheit sich in Zukunft in jener
Richtung entwickeln, die vom Primat der
Materie bestimmt wird oder in jener, die in
der auf Erfahrung gegründeten Anerkennung

des Geistes gegeben ist? An diesem

Scheidewege steht die Menschheit. Sie selber
muß die Entscheidung fällen. Ihre Zukunft
ist in ihre eigene Einsicht und ihren eigenen
Entschluß gestellt.

Rudolf Steiners Lebenswerk ist ein Markstein

an diesem Scheidewege. Es weist in
jene Richtung, in der die Erfahrung des Geistes

gemacht werden und die Menschheit zu
ihrer Vergeistigung aufsteigen kann.

Otto Palmer

4Joh. Hemleben: Rudolf Steiner,
Rowohlt, Hamburg 1963. 2Russel W. Davenport:

The Dignity of Man, Harper, New
York. 3W. Heitier: Der Mensch und die
naturwissenschaftliche Erkenntnis, Vieweg &
Sohn, Braunschweig. 4Aniela Jaffé:
Erinnerungen, Träume, Gedanken von C. G. Jung,
Rascher, Zürich und Stuttgart. 5 Rudolf
Steiner, Gesamtausgabe, Verlag der
Rudolf-Steiner-Nachlaßverwaltung, Dornach
(Schweiz). Werke: «Grundlinien einer
Erkenntnistheorie der Goetheschen
Weltanschauung mit besonderer Rücksicht auf
SchiUer»; «Die Philosophie der Freiheit»;
«Goethes Weltanschauung»; «MeinLebensgang».

NEUE ROMANE UND ERZÄHLUNGEN

Die Auswahl neuer deutscher Romane und
Erzählungen, die dieser Sammelbesprechung
zugrunde Uegt, ist rein zufäUig. Einem
einzelnen Betrachter ist es nicht mehr mögUch,

aus eigener, gründücher Kenntnis Überschau
über die Ernte eines Jahres zu halten. Er
muß sich informieren, muß wählen, was
andere schon vorgewählt haben oder was ihm



aus irgendeinem Grunde besonderer Beachtung

wert scheint. Es gibt Bücher (Beispiel:
Ansichten eines Clowns von Heinrich BöU),
über die sehr viel gesprochen und geschrieben

wird; andere (Beispiel: Frost von Thomas

Bernhard) sind wohl angezeigt und
gewürdigt, aber nicht aUgemein auch beachtet
worden. Neugier, Interesse und Entdeckerlust

dürfen uns auf unseren Streifzügen
leiten, solange wir wenigstens nicht vergessen,
daß persönliche Vorliebe und Zufall wenig
zuverlässige Auswahlprinzipien sind. Waschzettel

und Klappentexte lassen indessen die
Meinung aufkommen, sozusagen jede
Neuerscheinung sei wesentlich und gültig.

Da die hier zu besprechenden Werke in
eine zufälüge Nachbarschaft zueinander
geraten sind, wird der Vergleich nicht ganz zu
vermeiden sein. Mögen die Romane und
Erzählungen unserer Zeit längst nicht mehr
einer aUgemein anerkannten Poetik oder
Ästhetik verpflichtet sein, Spiegel dieser Zeit
sind sie ganz gewiß. Und eine Hauptgebärde,
die sich in ihnen spiegelt, ist die Entschlossenheit,

den Sachen auf den Grund zu gehen.
Herbert Meier, der Schweizer Dramatiker und
Übersetzer, steUt in seinem zweiten Roman,
der den Titel Verwandtschaften trägt, einen
jungen Mann vor die Aufgabe, ohne Vorurteil

Verwandte zu besuchen und sich eine
Ansicht über sie zu bilden '. Rino Sancassini,
aus Luino nach Zürich gereist, betrachtet
also wie ein Forscher die Tante Frieda, die
geschäftig und wohlwoüend sich seiner
annimmt, den Onkel Helmi, den Antiquar und
den Großvater, endUch auch das Mädchen
Simone, Onkel Helmis Adoptivtochter.
Sancassini wiU der Wahrheit den Puls fühlen.
Feindschaften, Verdächtigungen, Neid,
Interessengegensätze — es geht um das
verträumte Grundstück des Großvaters, das

überbaut werden soU —, Gerüchte und
Mißtrauen verzerren das Bild, das die Menschen
voneinander haben. Man soUte erwarten, daß
der Suche nach dem, was unter dem
Gestrüpp dieser Leidenschaften als reine Wahrheit

vom Menschen Uegt, eine sehr genaue,
schmucklose und sachlich berichtende Sprache

angemessen wäre. Offenbar strebt der
Autor an, durch kurzatmige Sätze oder
Satzfragmente, die er im kurzzeiügen Dialog auf¬

reiht, Lebensdichte zu vermitteln. Aber
gelingt das auch wirklich? Sancassini pflückt im
Obstgarten des Großvaters Äpfel, während
Simone vorbeigeht.

Äpfel essend stellen die beiden jungen
Menschen fest, daß sie einander beinahe
verwandt sind: Simone ist ein angenommener,
Sancassini ein echter Enkel des Hausherrn.
Sein Kommentar zu dieser Feststellung:
«Ein Glück, daß die Verhältnisse so fließend
sind.» Das Beispiel mag andeuten, wie da

Papier raschelt auf der Suche nach Wahrheit,
nach dem Menschen. Das Unternehmen
scheitert an der Unwahrhaftigkeit des Stils.
Rino und Simone wehren sich gegen die

Verfälschungen, die uns unsern Nächsten
immer hinter einer Maske zeigen. Der
Roman verteidigt die Ehe, er setzt das Bild des

fruchtbaren Baumgartens gegen den Plan des

Verwaltungshochhauses, er plädiert für die

Liebe, die aüein das Ich zum Du finden läßt
und Verwandtschaft gründet. Aber er tut es

in einer Sprache, die manieriert und ausgetüftelt

wirkt.
Woran soU sich der Kritiker halten? Es

gibt kein Rezept und keine Regeln, die ihm
helfen. Alle Theorie reduziert sich auf die

Grundfrage, ob bis zur VoUkommenheit
ausgebildet sei, was der SchriftsteUer zu
sagen hat. VieUeicht dürfen wir in diesem

Zusammenhang ein Kriterium der Authentizität

erwägen, worunter freilich nicht etwa
einfach Übereinstimmung mit einer gleichsam
naturwissenschaftlich beschreibbaren
WirkUchkeit zu verstehen wäre, wohl aber
Übereinstimmung mit sich selbst. Thomas Bernhards

Bericht mit dem Titel Frost ist hier als

eindrückliches Beispiel zu nennen2. Das
Buch enthält die Aufzeichnungen eines
Kandidaten der Medizin, der den Auftrag hat,
den Bruder seines Oberarztes, den Maler
Strauch, zu beobachten. Der Maler, ein

einsamer, menschenfeindlicher Bummler, hat
sich zwischen Felswände und froststarrende
Wälder in das düstere Gebirgsdorf verkrochen.

Er wohnt in einem verfaüenden Gasthaus,

wehrt sich gegen die spärlichen
menschUchen Kontakte, die auch da oben
noch mögüch wären, und ist überempfindlich

gegenüber aUem, was in der Gaststube
und in den Zimmern, im Dorf und auf der

IOII



Kraftwerkbaustelle vorgeht. Der Kandidat
notiert sich gewissenhaft, was er für seinen
Bericht brauchen wird. Er beschreibt seine
Fahrt ins Gebirge, sein erstes Zusammentreffen

mit dem Maler und seine endlosen
Gespräche mit diesem Menschen, der sein

Forschungsobjekt ist. UnheimUch ragen die
Berge auf, kein frischer Zug, kein offener
Horizont und keine menschliche Wärme lassen

aufatmen. Die Zukunft ist verschlossen.
Thomas Bernhard führt den Leser ohne jeden
Umweg in eine Welt grauenhafter Kälte und
Dumpfheit ein. Hoffnungslosigkeit lastet
über der Szenerie, die in der Sprache eines

Unbeteiligten sozusagen wissenschaftlich
geschüdert ist. Der Kandidat zeichnet die
wenigen Figuren des Dramas ins Bild ein: die
lüsterne, mannstolle Wirtin, die den eigenen
Mann durch ihre Zeugenaussage ins Gefängnis

gebracht hat, den Wasenmeister und
Totengräber, den Ingenieur, die Postmeisterin
und — eindringüch in der pausenlosen
Beobachtung — den Maler Strauch. Der Autor
bedient sich dabei ausgiebig des Zitats. Er
berichtet in indirekter Rede über die
Gespräche mit seinem Studienobjekt, gibt aber
bestimmte Wendungen gewissenhaft in der
ersten Person und zwischen Anführungszeichen

und erreicht mit diesem Mittel unheim-
üche Authentizität. Ein Beispiel: «Zuerst
habe er sich nur schwer — ,unter Aufbietung
aü meiner zerrütteten Kräfte' — durch den
tiefen Schnee hinaufarbeiten können. » Die
geduldige Sammlung derartiger Aussprüche
ist manchmal unterbrochen durch Reflexionen

über die Methode der Beobachtung.
Kein Aufgeschriebenes stimmt, stellt der
Beobachter nach mühevoller Kleinarbeit fest,
und etwas später heißt es über des Malers
Reden: «Diese Ausbrüche kommen auf mich
herunter wie Felsstürze. » Kühnere Vergleiche

sollen den unheimlichen Vorgang, der
den beobachteten Menschen verzehrt,
deutlicher machen. Die Sprache Strauchs, so lesen

wir, sei eine aües erschreckende Worttransfusion

in die Welt hinein, «ein rücksichtsloser

Vorgang gegen den Schwachsinn».
Das Buch erzählt die beklemmende

Geschichte einer Agonie. Strauch treibt seinem
Ende zu. Seine Kunst war Selbsttäuschung,
seine Versuche, als Hilfslehrer sein Dasein zu

fristen, endeten erfolglos. AUes hat sich

gegen ihn verschworen, Mißtrauen höhlt ihn
aus, der Körper versagt wie das Gemüt den
Dienst. Sein Leiden ist unheilbar, weil es aus
der Hoffnungslosigkeit selbst besteht. Und
indem der geistig-seeUsche VerfaU fortschreitet,

kommentiert der Betroffene fortwährend
sich selbst: «Er reißt die Wörter aus sich
heraus wie aus einem Sumpfboden. Er reißt
sich in diesem Wörterausreißen blutig. »

Der junge Österreicher Thomas Bernhard,

dessen Erstlingsroman hier vorüegt,
scheint mit zäher Verbissenheit zu schreiben ;

Pflicht und Neigung, Zweifel an der
Möglichkeit, seinen Auftrag zu erfüUen, streiten
im Herzen des Berichterstatters, der sich am
Schluß zu einer Reihe von Briefen an den
Oberarzt aufrafft. Ein Werk, das durch seine
künstlerische Konsequenz überzeugt, ist hier
gelungen. Das Buch «Frost» ist weit mehr
als ein packender Bericht. Strauch, der gegen
den Körper rebelüert, der eine Idiosynkrasie
gegen alles Geschlechtliche hat und der

sozusagen von innen heraus erfriert, entzieht
sich dem Beobachter, je mehr er sich ihm
enthüllt. Der Kandidat der Medizin gesteht
sich am Ende ein, daß man einen Menschen
nicht erklären könne. Es bleibt ein Uner-
forschliches, ein Rest, ein Geheimnis. Dieses
Buch ist ein bestürzendes Erlebnis.

Eine heftige und stimmenreiche
Auseinandersetzung um Ansichten eines Clowns, den

neuen Roman von Heinrich Böll, hat dieser

Neuerscheinung eine außergewöhnüche
Nachfrage gesichert3. Mit seinen Erzählungen

und Romanen hat der Autor immer schon
im Lebendigen zu wirken gesucht, zu loben
und zu tadeln, zu geißeln und zu ermuntern.
Daher auch seine Neigung zur Satire, die vor-
nehmüch in Kurzgeschichten ihren Ausdruck
gefunden hat. Die «Ansichten eines Clowns »

geben sich als Ich-Erzählung eines
Pantomimen und Spaßmachers. Ein Außenseiter,
dessen Beruf es ist, auf den Jahrmärkten der
GeseUschaft seine hintergründigen Kapriolen
zu machen, gibt seine Meinung kund, tele-

phoniert mit Bekannten und bäumt sich

dagegen auf, daß seine Geüebte ihn verlassen
hat. Hans Schnier ist der Sohn eines
Braunkohlenmagnaten, aus der Sicht des Vaters das

schwarze Schaf in der Famüie, und seine

IOI2



Außenseitersteüung gewährt seinen Ausfällen

gegen Wirtschaftspraktiken, Klerus,
kathoUsche Diskutierzirkel und karrieresüchtige

Poütiker den Schutz der Narrenfreiheit.
Ich befürchte freiUch, daß der glückliche
Kunstgriff, diese Figur zum Sprecher zu
machen, den Autor allzu sorglos gemacht hat in
Hinsicht auf Argumente und Tatsachen.
Nicht aües, was Hans Schnier vorbringt,
erscheint durch das Feuer eines gerechten
Zorns geadelt. Der Clown erweckt zwar Mitleid,

aber nicht Mitgefühl, und daß ihm Marie
entgleitet, ist vieUeicht doch nicht nur dem
Einfluß der Katholiken zuzuschreiben,
sondern auch dem beklagenswerten Umstand,
daß der arme Verlassene eine Frau ganz
einfach auf die Dauer nicht zu binden vermag.
Hans Schnier redet uns ein, Marie sei aus
Glaubensgründen die Hölle heiß gemacht
worden, und das ist ja wohl nicht zu bezweifeln.

Aber wenn er es so darstellt, als ob die
Geliebte ihren konventionellen Vorurteilen
das wahre Leben geopfert hätte, dann steUen
sich Zweifel ein.

BöU bewährt sich — vor aUem in den
Einzelheiten — als meisterhafter Erzähler.
Dicht und lebendig zeichnet er die Welt des

Clowns, seine Herkunft aus reichem Hause,
die phrasenhafte Betriebsamkeit der Mutter,
politische Vergangenheit und politische
Gegenwart in symptomatischen Szenen. Die
Liebesgeschichte zwischen dem Sohn des

Braunkohlen-Schnier und der Tochter des

Krämers, ein gefährdetes Idyll im Käfig der
religiösen, politischen und gesellschaftlichen
Konventionen, ist mit souveränem Können
entwickelt. Wenn dennoch, spätestens von
der Mitte des Buches an, Ermüdung dem
Leser zu schaffen macht, so üegt das an der
Monotonie der Anklage. Es geht hier nicht
darum, die Ausfälle gegen die Zerrformen
des Religiösen und gegen den salonfähigen
Opportunismus materieU zu diskutieren. Es
geht um die innere Wahrheit, die Hans
Schnier der Moral und den Lebensgewohnheiten

der bürgerlich-kathoüschen GeseUschaft

entgegenzustellen hat. Hier liegt die
verletzüche SteUe eines Buches, das auf jeder
Seite von der Meisterschaft seines Autors
zeugt.

Die drei Erzählungen, die Alfred Andersch

unter dem Sammeltitel Ein Liebhaber des

Halbschattens vorlegt, können als sachüche

Diagnose dieser Zeit, zum mindesten als

diagnostische Hinweise gedeutet werden *. Der
Schauplatz ist Deutschland. Einmal wird die

Zonengrenze überschritten, im übrigen spielen

die Geschichten in Berlin oder in Köln.
Andersch steüt sie alle unter ein Motto, das

besagt, daß wir alle «nicht nur jederzeit in
gewisse gegenwärtige Geschichten verstrickt
sind », sondern daß das Verstricktsein in
unzählige gegenwärtige Geschichten unser
Sein ausmache. Was erzählt werden kann,
sind daher immer nur Teilaspekte oder
Ausschnitte, und diese rühren nach aüen Seiten

an andere Ausschnitte, die ebenfaüs
hineinspielen, obgleich sie nicht näher ausgeführt

sind. In einer strengen, äußerst
zuchtvollen Sprache berichtet Alfred
Andersch in der Titelgeschichte von Witte, dem

Dozenten, der im Trunk und in Erinnerungen

an die Jahre mit Melanie hindämmert.
Fahrlässig verschuldet er den Tod seiner
Mutter. Die zweite Geschichte, «Opferung
eines Widders », verfolgt gelassen die Steigerung

einer neurotischen Erregung. Ein
Mann, der sich selber dabei zuschaut, erzählt,
wie er endlich nicht widerstehen kann, einen
wertvoüen Widder aus der Keramik-Sammlung

seiner Frau vor den Augen der Sammlerin

am Boden zu zerschmettern. «Alte
Peripherie », die letzte der drei Erzählungen,
beschwört die Atmosphäre der Wirtschaftskrise
und der großen Arbeitslosigkeit. Drei Jungen

beschließen ihre gemeinsame Flucht aus
der Stadt. Einer aber hält die Abmachung
nicht ein und beobachtet aus guter Deckung,
wie die andern auf ihn warten, ehe sie den

Zug besteigen. In ruhigem Fluß zieht der
Film des Geschehens am Leser vorüber.
Kein greües Licht, keine Düsternis, eher ein
dämmerig-mildes Grau hüllt die Figuren ein.
Die Sprache bleibt sachüch, biegsam, gelassen.

Hauptfiguren in den drei Geschichten
sind nacheinander ein Privatdozent, ein Vater

und nervöser Manager, ein Lehrüng:
Menschen verschiedener sozialer Schichten,
jedoch vereint durch Müdigkeit und Ent-
schlußlosigkeit, die auf ihnen lasten. Darin,
daß diese Zeit leer, kraftlos und grau er-

1013



scheint, liegt Kritik. Aber Andersch stellt
dar, er polemisiert nicht. Seine Erzählungen
sind makellos ausgeformte Studien.

Mit ungestümem, lärmigem Furioso tritt
erneut Günter Groß auf den Plan5. Sein großer
Roman Hundejahre hat den gleichen Schauplatz

wie schon Die Blechtrommel und Katz
und Maus, nämlich Danzig-Langfuhr mit
Hinterland, und die Zeit ist wiederum die
Zeit vor, während und nach Hider. Wir
begegnen bekannten Gestalten, einem
trommelnden Dreikäsehoch etwa, dem Turnlehrer

Maüenbrandt mit seiner Trillerpfeife, der
TuUa Pokriefke und den Lehrern und Schülern

des Conradinums. Die groteske, farbige,
wimmelnde, im Zerrspiegel gebrochene
Erinnerungswelt, die seit der Blechtrommel das

große Thema des Günter Graß gebUeben ist,
zieht in unerschöpflichen Variationen
vorüber, und deutUch zeigt sich, daß das

gesamte bisherige epische Schaffen des Autors
Beschwörung der Jugendzeit, Beschwörung
des Schicksals einer Stadt, Beschwörung des

großen Schlamassels ist. Ich gestehe, daß
meine Bewunderung wiederum gegen schwere

Bedenken anzukämpfen hat. Vor die
Entscheidung gesteUt, was denn nun von diesem
neuesten Buch zu halten sei, müßte ich Mängel

und Entgleisungen in Hülle und Fülle
vorbehalten. Jedoch die Sprachgewalt und
die mythische Kraft namentUch des ersten
Buches, die überbordende Phantasie und

ganz besonders die Beschreibungen der
Vogelscheuchen, die am Schluß in einer HöUen-
vision gipfeln, überwinden die Zweifel.
Denn wie da aus Geschichte und Landschaft
die Blutsfreundschaft der Knaben Walter
Matern und Eddi Amsel aufsteigt, wie die
Weichsel zum Strom der Erzählung wird
und wie die Sprache imitatorisch orgelt,
pfeift, knirscht, plätschert und braust, das

hat in der zeitgenössischen deutschen Literatur

schlechthin keine Entsprechung. Graß
überfäüt seinen Leser, freilich sich selbst in
drei fingierte Autoren verfächernd, mit einer
überqueUenden Mitteilsamkeit, und es strömt
ihm zu aus hundert Brunnen der Erinnerung.
Wir konstatieren offenbar zwanghafte
VorsteUungen: die Zubereitung widerücher
Speisen, die Aale, die bösen Spiele der Kinder,

die Geschlechtsakte. Dazwischen ent¬

falten sich Partien von suggestiver Kraft,
zum Beispiel die Beschreibung des Pausenhofes,

auf dem der Studienrat Brunj es wie
ein Hahn stolziert, oder das BUd der Taufe
in Bohnsack, das gewissermaßen vorwegnimmt,

daß der Täufling Eddi Amsel mit
seinen phantastischen Kunstwerken Aufruhr
unter den Vögeln und unter den Menschen
stiften wird.

Der Roman gliedert sich in drei Bücher.
Im ersten Buch erzählt ein Bergwerksbesitzer
namens Brauxel (der niemand anders ist als

Eddi Amsel alias Goldmäulchen) in mehreren

«Frühschichten» die Kindheit und
Schulzeit des MüUerssohns Walter Matern
und des Halbjuden Eddi. Das zweite Buch
besteht aus «Liebesbriefen» des Harry Lie-
benau an seine Cousine TuUa, und das dritte
Buch hat Walter Matern selbst zum Verfasser,
weshalb die Kapitel dieses Teils «Maternia-
den» genannt werden. Der Hund aber, der
dem Buch den Namen gegeben hat, soll
offensichtlich die Teile verbinden als Wappentier

und Symbol einer Zeit, die auf den Hund
gekommen ist. Der MüUer Matern hält eine

Hündin, deren Sohn Harras den Hof der
Schreinerei Liebenau bewacht. Und Prinz,
den Harras gezeugt hat, wird dem Führer
und Reichskanzler an seinem Geburtstag
zum Geschenk gemacht. Dieser Hund ist es,
der aus dem Bunker der Reichskanzlei
ausbricht und sich nach Westen absetzt. Er
begleitet Walter Matern im dritten Buch auf
seinen Wanderungen durch
Nachkriegsdeutschland. Das bleibt, bei aller sachkundigen

und sprachmächtigen Behandlung aUes

Hündischen, eine Konstruktion. Es ist Graß
nicht gelungen, das Pandämonium seiner
Erinnerungen zu ordnen und zur Romaneinheit
zusammenzuschließen.

Der dritte Teil wirkt — eine Erfahrung,
die wir mit der Blechtrommel schon machten

— konstruiert und überanstrengt. Nicht
allein der Umstand, daß Materns Rache an den
vergeßüchen Schuldigen vornehmUch in
widerücher Geschlechtsprotzerei ausgeübt
wird und daß selbst die flüchtigsten AktuaU-
täten westdeutscher Presserivaütäten und
Parteihändel den Erzähler über die Strecke

tragen müssen, mag dafür verantworthch
sein. In den Travestien auf Heideggers Stil,

1014



in der Beschimpfung des Philosophen und
in dem Versuch, Westdeutschlands
Wirtschaftswunder aus der Graß-Perspektive zu
sehen — nämlich von unten —, zeigt sich
erschreckend die Grenze einer großen
Begabung.

Günter Graß ist ein Mann der großartigen,

weit ausgreifenden Anfänge. Er vermag
in der Weise des geborenen Romanciers
Generationen, Historie, Sage und Anekdote aus
den Tiefen des Vergangenen heraufzuholen.
Den Schluß zu finden, die Fäden des lebendigen

Gewimmels seiner Anfänge weiterzuführen

und gar das Fazit zu ziehen, gelingt
ihm kaum. In Hundejahre wiederholt sich
drastischer, was anläßUch der Blecblrom-
mel schon festzusteUen war. Statt der dichten

Wirklichkeit haben wir nur noch bizarre
Ausfälle und Reden. Die Szenen freüich, die
Graß bei der Besichtigung des Kaüberg-
werks malt, haben noch einmal, wenigstens

stellenweise, die Kraft des Anfangs. So sehr
auch der Wüle spürbar ist, das beinahe 700
Seiten starke Buch durchzukomponieren, so
ungleich sind die Gewichte verteilt. Auf der
Suche nach der verlorenen Heimat beflügelt
diesen Dichter der Genius. Seine Einbü-
dungskraft läßt nach, wo er über die Gemarkungen

dessen hinausdrängt, was ihn ganz
erfüUt.

Anton Krältli

1 Herbert Meier: Verwandtschaften,
Roman, Benziger Verlag, Einsiedeln 1963.
2 Thomas Bernhard: Frost, Inselverlag,
Frankfurt am Main 1963. 3Heinrich BöU:
Ansichten eines Clowns, Roman, Kiepenheuer

& Witsch, Köln 1963. 4Alfred
Andersch: Ein Liebhaber des Halbschattens,
drei Erzählungen, Walter-Verlag, Ölten
1963. 'Günter Graß: Hundejahre, Verlag
Hermann Luchterhand, Neuwied 1963.

NEUE BUCHER ZUR SCHWEIZERGESCHICHTE II

Persönlichkeiten

Handelnd oder betrachtend steht der einzelne
in der Geschichte. Ein aufmerksamer und
kluger Beobachter der bewegten Ereignisse
in seiner Heimat ist der theologisch und
juristisch ausgezeichnet geschulte Priester Anne-
Joseph de Rivaz, Domherr in Sitten, der etwas
zu wohlwoUend als «Vater der WaUiser
Geschichte » bezeichnet wird, weil er 18 Bände
Opera historica und eine FüUe kleiner Schriften

hinterlassen hat. TatsächUch sind seine

umfangreichen Notizen aus dem WiUen
entstanden, Geschichte zu schreiben, aber was
er während 36 Jahren Tag für Tag festgehalten

hat, erweist sich als planlos, unsystematisch

und recht subjektiv. So sind die schwer
lesbaren Manuskripte im Staatsarchiv des

Kantons WaUis teüs Augenzeugenberichte,

teils Chronik und nicht selten persönliche
Rückschau. Von seinem kirchUchen Standort
aus verfolgt er die Geschichte des WaUis in
der Zeit der Helvetik, der selbständigen
RepubUk WaUis 1802—1810, des Departements
Simplon von Napoleons Gnaden und des

Kantons WaUis. André Donnet hat die Bürde
übernommen, Rivaz' Mémoires historiques sur
le Valais (1798—18)4) geordnet herauszugeben,

mit Hinweisen und einem Register zu
versehen und damit der westschweizerischen
Geschichtsforschung eine bedeutende
Geschichtsquelle zu erschließen29. Wir sind ihm
dankbar dafür. — Ebenso wertvoU als Quellen

sind in der zeitungsreichen Schweiz die
vielen Zeitschriften und Zeitungen. Seit einigen

Jahren besitzen wir eine Bibliographie der

Schweizer Presse, die FritzBlaser in jahrzehntelanger

Bemühung zusammengetragen hat30.

1015



Im Gegensatz zu den amtlichen Berichten,
die oft farblos, trocken oder nichtssagend
«diplomatisch» abgefaßt sind, wenn sie
nicht schon im klischeehaften Amtsstil stekken

bleiben, sind Zeitungsaufsätze subjektiver,

denn sie wollen zur Meinungsbildung
beitragen oder persönliche Auffassungen
verbreiten. Hinter jeder Zeitung steht die
Persönlichkeit ihres Gestalters, die nach
außen wirkt. Will eine Zeitung ihre eigene
Vergangenheit kritisch beleuchten, so muß
sie der Tätigkeit ihrer einzelnen Träger, der
Redaktoren, nachgehen. Dies ist im Fall der
Neuen Zürcher Zeitung besonders dankbar,
weil ihre Anfänge tief ins 18. Jahrhundert
zurückreichen und sich in ihrer Geschichte
die lokalzürcherischen und schweizerischen
Geschehnisse lebhaft widerspiegeln. Das
mehrbändige Werk, das Leo Weisz mit
kundiger Hand betreut, trägt darum den
bezeichnenden Titel Persönlichkeit und Zeitung31.
Im ersten Buch der Reihe, das Die Redaktoren
der Neuen Zürcher Zeitung bis zur Gründung des

Bundesstaates, 1/80—1848, in 18 unterschiedlich

langen Monographien würdigt, wird
zunächst das aufgeklärte Zürich lebendig
geschildert, das der NZZ zu Gevatter stand.
Salomon Geßner, Dichter, Maler und Ratsherr,

ist 1780 als erster Herausgeber des

Blattes nicht mehr der Idyllenpoet; er ist
längst GeseUschaftskritiker geworden. Die
Redaktoren dienen dem Blatt zugleich als

Lektoren, Korrektoren und Übersetzer. Die
bunte Reihe springt vom jungen deutschen

Reformpolitiker Johann Kaspar Risbeck, der
sich in Helvetien nicht heimisch fühlt, über
seine Landsleute Johann Michael Armbruster,
Peter Philipp Wolf und den Dichter und
Historiker Franz Xaver Bonifacius Bronner zum
aristokratischen Zürcher Heinrich Hirzel, bis
im Jahre 1803 mit dem alten Johann Heinrich
Füßli, einem der Gründer der Helvetischen
Gesellschaft, Lieblingsschüler des alten Bodmer,

ein aufgeklärt freigesinnter Geist in die
Redaktionsstube der Zeitung kommt.
Seinem berühmten Nachfolger Paul Usteri bleibt
es vorbehalten, dem Blatt einen neuen Stempel

aufzudrücken. Die Neue Zürcher
Zeitung wird in der Restaurationszeit Sammelbecken

vieler fortschrittlicher Ideen.
Leidenschaftlich tritt sie für eine Erneuerung der

Eidgenossenschaft ein, für Pressefreiheit und
Volksrecht. Kurze Gastspiele geben die
Redaktoren Johann Jakob Heß, der kurz nachher
zum Bürgermeister des Standes Zürich
gewählt wird, Ignaz Thomas Scherr, der
berühmte deutsche Schulmann, und der
ungestüme Heinrich Escher; dann folgt nach einigen

kurzfristig tätigen Flüchtüngen, die
meist einen radikaleren Kurs einschlagen, der
Enkel Usteris, Conrad Ott, dessen früher Tod
1842 für Zürich und die Zeitung ein schwerer
Verlust ist. Über die Fährnisse der
Auseinandersetzungen hinweg, die zum neuen
Bundesstaat von 1848 führen, leiten das Blatt der
Schwyzer Arzt Melchior Diethelm, dann
Johann Kaspar Wilhelm undJohann Ludwig Meyer
gemeinsam, und schließlich der aus Italien
stammende Ludwig Herkules Daverio. Im
zweiten Band, Die Neue Zürcher Zeitung im
Kampfe der Liberalen mit den Radikalen, rückt
Leo Weisz eine PersönUchkeit in den Vordergrund,

die dem Blatt von 1849 bis 1868 ihren
Stempel aufdrückt. Der 1805 geborene
Solothurner Arzt und Regierungsmann Peter

Felber, der auf den im Sonderbundsgeschehen
eher versöhnlich gestimmten Daverio

folgt, schreibt einen überlegenen, sorgfältig
abgetönten Stil, doch wird er sofort nach der
Übernahme der Chefredaktion in den muntern,

polemischen Kampf der Blätter im jungen

Bundesstaat hineingeworfen und immer
wieder hart angefochten. Der Streit endet
einmal sogar im Duell (wobei allerdings Felber

und sein Gegner in die Luft schießen).
In der Darstellung wird dieses bewegte
Journalistenleben chronologisch erzählt, doch
wäre eine sachüche Gruppierung des Stoffes
wohl auch möghch gewesen. Neue Quellen
werden erschlossen — genaue Hinweise fehlen

zum Teil —, und ein Politiker rückt ins
Blickfeld, den viele bisher übersehen haben.

Mit der vielschichtigen demokratischen

Bewegung vor 1869 wird Felber aus seiner

Stellung verdrängt, die Zeitung geht an eine

Aktiengeseüschaft über, ihre Redaktion für
einige Jahre an Eugen Escher, den bisherigen
Zürcher Stadtschreiber, der sich aber nach
einigen ärgerlichen Vorfäüen schon 1872
wieder zurückziehen muß. Im abschließenden

dritten Band dieses reichhaltigen Werkes
hoffen wir ein zuverlässiges Sach- und

1016



Personenregister zu finden. — Eine der
markantesten Gestalten der Schweizergeschichte
des 19. Jahrhunderts ist Henri Druey, ein
Waadtländer Revolutionär und Staatsmann
von eigener Prägung. Der 1799 in Faoug
geborene Sohn aus alter, verarmter Familie
begann nach juristischen Studien an
deutschen und französischen Hochschulen eine

vielseitige politische Tätigkeit, die ihn von
konservativen Anfängen in immer radikalere
Bahnen leitete. Als unbedingter Anhänger
der Volkssouveränität stürzte er mit seinen
begeisterten Freunden die liberale Lausanner
Regierung. Sein Radikalismus war schuld an
der Bildung der Eglise libre in der Waadt.
Mit dem Thurgauer Johann Conrad Kern
zusammen redigierte er die Bundesverfassung

von 1848, dann trat er in den ersten
Bundesrat der Eidgenossenschaft ein, dem
er bis zu seinem frühen Tod 1855 angehörte.
Immer wieder hat seine Gestalt die Historiker

beschäftigt ; jetzt ist Druey, dem
Bundespräsidenten von 1850, bereits die vierte
biographische Würdigung zuteil geworden.
Nach J. L. B. Leresche (1857), Felix Berch-
told (1912) und Ernst Deriaz (1920) geht der
Lausanner Historiker André Lasserre an den
Stoff heran. Er zeichnet in seinem Buch
Henry Druey, Fondateur du radicalisme vaudois

et homme d'Etat suisse, 1799—18jj, ein Bild,
das in bewußt zurückhaltender, beinahe
nüchterner Art eindrücklich das Faszinierende

dieser bedeutenden Gestalt der Schweizergeschichte

verdeutlicht32. Druey ist dabei
nicht bloß der erfolgreiche Politiker, sondern
ein Denker, der ständig um philosophische
und theologische Probleme ringt. Die
geistige Entwicklung tritt in diesem Buch hervor

und läßt uns die ernsten Probleme
erkennen, mit denen sich die Schöpfer des
Bundesstaates von 1848 beschäftigt haben. —
EndUch sei aufmerksam gemacht auf eine
Publikation, die einen französischen
Emigranten als Gast in der Schweiz kennzeichnet.

In Edgar Quinet en Suisse, Douze années

d'exil (i8j8—1870) beschreibt Marcel Du
Pasquier die Erlebnisse und Eindrücke des

berühmten französischen Historikers und
Philosophen, der beim Staatsstreich Louis
Napoleons sein Vaterland verlassen mußte33.
Noch wertvoUer als dieser flüssig geschrie¬

bene, literarische Bericht erscheint uns der
zweite Teil des Buches, der Quinets Meinung
über die Schweiz festhält, vor allem seine

Auseinandersetzung mit der westschweizerischen

Theologie seiner Zeit.

Detailfragen

Als 125. Neujahrsblatt der Antiquarischen
Gesellschaft in Zürich ist eine Studie zur
mittelalterlichen Geschichte im schweizerischen

Raum erschienen, die ebenso viele
Fragen beantwortet wie neue aufwirft. Heinrich

Büttner faßt umsichtig und kenntnisreich

zusammen, was über die Staufer und Zähringer
im politischen Kräftespiel zwischen Bodensee und

Genfersee während des 12. Jahrhunderts anhand
der Quellen und Publikationen ausgesagt
werden kann34. Das Rätsel, wer die Öffnung
des Gotthardweges als der besten Nord-Süd-
Verbindung vorantrieb, wird gelöst: Als
großer, weitblickender Politiker und
Anreger tritt Berthold V. von Zähringen in den

Vordergrund, während die Herren von
Rapperswil den Plan im lokalen Rahmen
verwirklichen halfen. Praktisch mußten aber die
Walser Bauern im Urserental den Bau der
stiebenden Brücke wagen und damit dem
Gebiet der Zentralalpen neue wirtschaftliche
und politische Möglichkeiten verschaffen.
Damit tritt zu den beiden bisherigen ge-
schichtüch wirksamen Räumen um Bodensee
und Genfersee ein drittes Zentralgebiet, die
Landschaft um den Vierwaldstättersee herum,

aus der dann künftig neue Impulse kommen.

— Die Ergebnisse langjähriger Studien
einer schweizerischen Arbeitsgemeinschaft
für mittelalterliches Recht, welche die
Übernahme römischen und kanonischen Rechtes
in der Schweiz erforscht hat, sind in der
interessanten rechtshistorischen Studie von
Ferdinand Elsener über Notare und Stadtschreiber

verarbeitet35. Das in den oberitalienischen
Stadtgemeinden übliche Notariat wird
zuerst im WaUis bezeugt, doch dringt es über
den bis an den Genfersee stoßenden Alpenstaat

Savoyen-Piemont in die übrige
Westschweiz ein, ähnlich dem Schiedsgericht.
Zunächst versieht der Klerus das politisch
ungemein wichtige Amt, bis in den aufstreben-

1017



den Städten bürgerliche Notare aus gehobenen

Schichten auftreten. Als Stadtschreiber
spielen sie in der Eidgenossenschaft eine
bedeutende RoUe: sie werden als die im
Rechtswesen bewanderten Urkundspersonen
zu Grundbuchbeamten und Archivverwaltern,

sie sind die «juristischen Baumeister der
werdenden städtischen Patrizierherrschaft»,
des städtischen Absolutismus und der Terri-
torialpoütik. Recht, Rechtssprache und
Rechtsdenken werden durch sie vereinheit-
Ucht. Die Überschau, wie sie der Verfasser
gibt, ist anregend ; sie wird mit einem reichen
Anmerkungsapparat und vielen
Literaturhinweisen ergänzt. — Ein anderes Problem
der mittelalterUchen Geschichte wird immer
zu reden geben, das der Freiheit. Theorie
steht neben Theorie. Ob die Bauern im
Mittelalter ursprüngüch frei waren und erst
nachher Untertan wurden oder ob sie von
Anfang an in grundherrücher Abhängigkeit
standen, kann erst gesagt werden auf Grund
minutiös geführter Teiluntersuchungen. Im
ioi. Neujahrsblatt des Historischen Vereins
des Kantons St. GaUen ist eine solche Studie
zu lesen. Walter Müller zeigt unter dem Titel
Freie und leibeigene St.-Galler Gotteshausleute

vom Spätmittelalter bis zum Ende des 18.

Jahrhunderts, wie die Bauern im Gebiet der Fürstabtei

St. GaUen ebenso wie die freien Bauern
anderer Gegenden in der Spannung zwischen
Herrschaft und Freiheit leben36. Wenn schon
in der Frühzeit von freien Gotteshausleuten
die Rede ist, bestehen im Spätmittelalter nach
den QueUen keine Unterschiede mehr, denn
die Angehörigen der neu erworbenen
Freigerichte wurden bald mit den Klosterleuten
zusammengefaßt. Eine ständische Ghederung

soU nicht zu erkennen sein. — Die Basler

Dissertation von Pascal Ladner bringt
einen Beitrag zur Kirchengeschichte des
Mittelalters. Sie zeigt die Verbreitung des Clu-
niazenserordens in der West- und Nordwestschweiz

sowie in jenen Teüen des MitteUan-
des, die ebenfaUs zur Provinz Alemannia
gezählt wurden. Nach mühevoüen Queüen-
studien wird ein kleines Priorat genauer
erfaßt, über das nicht viel bekannt war. Die
Schrift Das St.-Albankloster in Basel und die

burgundische Tradition in der Cluniazenserpro-
vinz Alemannia verfolgt die Entwicklung des

Ordens an Hand eines Beispiels37. Sie macht
verständhch, warum dieses kleine Priorat in
der Geschichte Basels vor der Reformationszeit

nur bescheidene Bedeutung hatte. —
Einem wichtigeren Gegenstand wendet sich
Marc Sieber in der Schrift Die Universität Basel

und die Eidgenossenschaft 1460 bis 1)29 zu38.

Er wiU darin die Frage nach der Bedeutung
der Basler Hochschule für die damaüge
Eidgenossenschaft beantworten. Bringt der erste
Teü eine DarsteUung der offizieUen,
aktenmäßig zu belegenden Beziehungen zwischen
den eidgenössischen Ständen und der Hochschule

in der Nähe, so gibt der zweite TeU in
statistischer Übersicht Auskunft über den
Besuch der Basler Universität durch Studenten

aus der Eidgenossenschaft, während der
größere dritte Teil die Matrikel kommentiert.

In der untersuchten Zeit, also in 70
Jahren ungefähr, besuchten 5340 Studenten
die Universität Basel, davon stammten nur
1730 aus dem Gebiet der heutigen Schweiz.
Von der Ostschweiz her wurde Basel stärker
frequentiert als von der Zentral- und
Westschweiz. Die gleichzeitig vermittelten Zahlen
über den Besuch fremder Universitäten
durch Studierende aus der Schweiz geben
wertvoUe Aufschlüsse über den Bildungsstand

in der damaligen Zeit. Die wohl etwas
überschätzte Rolle Basels in der Prägung
eines gemeineidgenössischen Bewußtseins
wird durch die saubere Untersuchung der
Verhältnisse auf ihre richtige Höhe
zurückgeführt. — Zur Zweihundertjahrfeier im Mai
1961 hat die Neue Helvetische GeseUschaft
eine Schrift von Hans Nabholz über Die
Helvetische Gesellschaft 1761—1848 neu zugäng-
Uch gemacht, in der in patriotisch beschwingter

Rückschau die ersten Jahrzehnte dieser
vaterländischen Vereinigung lebendig
erzählt werden39. Bürgersinn und
Verantwortungsfreude zeichnen ihre Träger aus, die in
«freundschaftlicher Tagsatzung» im Bad
Schinznach zusammenkamen, ohne
aUerdings die notwendige Reform der Alten
Eidgenossenschaft zustandebringen zu können.
Georg Thürer spannt in büdmächtiger Sprache
den Bogen über die Jahre des 1. und 2.
Weltkrieges hinweg in die Gegenwart. — Je näher
wir dem 19. Jahrhundert kommen, um so
schwieriger wird es für manche Historiker,

1018



ruhig und objektiv zu urteilen. Viel zu oft
werden die Uberalen, radikalen oder
konservativen Gestalten unserer neueren
Schweizergeschichte noch durch parteipoütisch oder
konfessioneU gefärbte Brülen betrachtet. Es
scheint uns, daß nicht alle Geschehnisse der
letzten hundertfünfzig Jahre bewältigt sind.
— Einer der führenden Poütiker der
Regenerationszeit, ein liberaler Kämpfer von Format,

ausgestattet mit scharfem Verstand und
kühlem Herzen, ist der Luzerner Kasimir
Pfyffer, Sohn des Gardehauptmanns Franz
Ludwig Pfyffer von Altishofen und der
Aloisia Theresia Reding von Biberegg.
Seinen Anteil an der Luzerner Verfassungspoü-
tik von 1827—1841 hat 1955 Konrad Nick
herausgearbeitet. Nun legt Annemarie Schmid
in ihrer Berner Dissertation Kasimir Pfyffer
und das Bürgerliche Gesetzbuch für den Kanton

Luzern (i8ji—18)9) denFinger aufdas
legislatorische Wirken des juristisch hochqualifizierten

Mannes40. Nach einem knappen
Lebensabriß schildert die Verfasserin die
umfassende, reiche Gesetzgebungstätigkeit
Pfyffers, der das Zivilprozeßrecht, das
Kriminal- und Strafprozeßrecht neu gestaltet.
Für das Bürgerliche Gesetzbuch Luzerns
nimmt er das österreichische von 1811 und
das Civilgesetzbuch Berns aus den Jahren
1824—1830 zum Vorbild, doch kann er die
bisherige jahrhundertelange Praxis nicht
übersehen. Pfyffers Rechtsauffassung ist
stark von der Naturrechts-Philosophie der
Aufklärung her bestimmt, doch steckt in
seiner Denkweise auch die von seinen
deutschen Lehrern übernommene Rechtsphilosophie

Immanuel Kants. — In den Segesser-
Studien gibt E. F.J. Müller-Büchi einen ersten
Beitrag zur Geschichte des poUtischen
KathoUzismus und der konservativen Presse im
Bundesstaat seit 1848, denn die Frage nach
der Wiedereingüederung der unterlegenen
TeUe in den neuen Organismus ist von
einigem Interesse, wenn auch nicht ein
Kernproblem der neuzeitlichen Schweizer
Staatsgeschichte, wie gesagt wird41. Die alte

«Schwyzer-Zeitung» 1848—1866 bildet das

erste kathoüsch-konservative Organ im jungen

Bundesstaat. Das Blatt wurde von einer
Gruppe junger Politiker getragen, die aus
dem 1841 gegründeten Schweizerischen Stu¬

dentenverein hervorging. Durch die
Mitarbeit Phüipp Anton von Segessers erhielt
die Zeitung einiges Gewicht, doch konnte sie
sich wirtschaftlich bei so geringer Abonnentenzahl

(höchstens 800) auf die Dauer nicht
halten. Ihr geistiger Einfluß ist indessen
nicht zu übersehen. — Gregor Beuret setzt mit
seiner bei R. Büchner eingereichten Zürcher
Dissertation eine 1937 erschienene Arbeit
von Louis Schihin über die sozialpoütischen
Ideen im schweizerischen KathoUzismus
fort42. Neue QueUen sind darin verwertet.
Auch kleinste Regungen einer aufkommenden

sozialen PoUtik, aüe möglichen
Schattierungen werden festgehalten. Nicht
uninteressant ist, wie 1891 in der kathoUschen

Arbeiterbewegung eine gewisse Umschichtung

erfolgt, die durch die päpstüche
Enzyklika «Rerum novarum» bewirkt wird.
Ihre Einflußnahme auf die Haltung der
verschiedenen sozialpolitisch tätigen Gruppen
kann deutlich nachgewiesen werden. Was
P. Karl Fry in seiner Decurtins-Biographie
berichtet, wird durch Beuret bestätigt und
ergänzt, obgleich zu bedauern ist, daß auch
dieser Verfasser nicht frei von Vorurteilen
ist. — Eine recht aufschlußreiche Untersuchung

ist Othmar Uhi zu danken, der auf
Anregung Edgar Bonjours Die diplomatischpolitischen

Beziehungen zwischen Großbritannien
und der Schweiz in denJahrzehnten vor dem Ersten

Weltkrieg (1890—1914) dargesteUt und
damit die Reihe der Basler Studien zum
Verhältnis England-Schweiz rühmüch ergänzt
hat43. Wieviel Mühe der Aufbau einer
geordneten diplomatischen Auslandsvertretung

der Eidgenossenschaft machte, ist
mehrfach betont worden. Erst spät ließ sich
der Bundesstaat in London vertreten; der
erste ständige Gesandte war Charles Daniel
Bourcart (i860—1940), dem 1902 der Jurassier

Carün folgte, während in Bern in der
gleichen Zeit sieben britische Gesandte
akkreditiert waren. Die Durchsicht ihrer
Gesandtschaftsberichte ergibt ein aufschlußreiches

Bild der Beziehungen zwischen den beiden

Staaten, die im ganzen normal blieben,
doch in der Zeit des Burenkrieges und in den

spannungsgeladenen Jahren vor dem Ersten
Weltkrieg mancher Belastung ausgesetzt
waren. Als England nach 1900 aus der «splen-

1019



did isolation » heraustrat, wuchs auch die
Bedeutung der Gesandtschaft in Bern. Wichtige
und leider nicht immer zuverlässige Berichte
nach London lieferten vor 1914 der Müitär-
attaché in Bern, der nicht wenige Fehlurteile
abgab, und der Generalkonsul Heinrich
Angst in Zürich, der Direktor des

Landesmuseums. Ihre subjektiven Berichte waren
schuld an einem latenten Mißtrauen der
Engländer gegenüber der Schweiz in den Jahren
vor 1914. — St. Gallen darf einem schönen
wissenschaftlichen Unternehmen entgegensehen.

Zwei Lehrer der Kantonsschule haben
sich zusammengefunden, um die Kirchen-
und Schulgeschichte der Stadt St. Gallen von
Vadians Tod bis zur Gegenwart zu bearbeiten.

Vier Bände sind vorgesehen ; der zweite,
der die Zeit von 1630 bis 1750 umfaßt, liegt
vor44. Hans Martin Stückelberger stellt darin
die Verhältnisse in Kirche und Schule lebendig

dar. Die kirchüche Orthodoxie, der
Pietismus und die beginnende Aufklärung
geben dieser Periode den geistesgeschichtüchen
Hintergrund, doch wird nicht bloß das

verzeichnet, was auf religiösem und pädagogischem

Gebiet getan wurde, sondern auch
vieles aus andern Bereichen herangezogen,
aus dem wirtschaftlichen und militärischen,
aus dem Rechtsleben, aus Musik und Literatur.

Die enge Verbindung des geistigen
Lebens zu seiner materiellen Grundlage, wie sie
in der Stadt mit ihrer aufgeschlossenen
Kaufmannsschicht zeitweiüg vorhanden war,
tritt gebührend hervor. Trotz der Fülle
kulturgeschichtlicher Einzelheiten geht die
große Linie in der neuen St.-Gaüer Schul-
und Kirchengeschichte nicht verloren, was
viel heißt. — Zum Abschluß unseres viel zu
befrachteten Berichtes sei wieder einmal auf
die uns regelmäßig zukommende Berner
Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde
hingewiesen45. Wir finden in den letzten Nummern

neben vielen Beiträgen zur bernischen
Lokalgeschichte einige von allgemeinerem
Interesse, so etwa die Porträtskizze von Kurt
Guggisberg: Sigmund Bitzius, der VaterJeremias
Gotthelfs (Jahrgang i960, Heft 2), den Aufsatz

von Richard Feller über Die historische

Entwicklung der Genossenschaft in der Schweiz

(1962, 1) und einen Vortrag von M. F.
Schafroth über Die Schweizergarde des Herzogs

von Modena 1740—1749 (1963, 1). Erstaunlich,

diese Fülle in den heimatkundlichen
Schriften der Schweiz!

Beendet Mitte April 1963.

Albert Schoop

29Anne-Joseph de Rivaz: Mémoires
historiques sur le Valais (1798—1834), publié
par André Donnet. Librairie Payot, Lausanne
1961. Tome I—III.30 Quellen zur
Schweizergeschichte. Neue Folge Abt. IV Handbücher
Band VII 1956 v. 1958.31Leo Weisz: Persönlichkeit

und Zeitung. Band I : Die Redaktoren
der Neuen Zürcher Zeitung bis zur Gründung
des Bundesstaates 1780—1848. Verlag Neue
Zürcher Zeitung, Zürich 1961. Band II:
Die Neue Zürcher Zeitung im Kampfe der
Liberalen mit den Radikalen, 1849—1872.
Zürich 1962.32 André Lasserre: Henri Druey.
Fondateur du radicalisme vaudois et homme
d'Etat suisse 1799—1855. Imprimerie
centrale Lausanne S.A., i960. 33Marcel Du
Pacquier: Edgar Quinet en Suisse. Douze
années d'exil (1858—1870). Editions de la
Baconnière Neuchâtel 1959., 34H. Büttner:
Staufer und Zähringer im politischen Kräftespiel

zwischen Bodensee und Genfersee
während des 12. Jahrhunderts. Mitteilungen
der Antiquarischen GeseUschaft in Zürich,
Band 40, Heft 3. Druck: Leemann AG,
Zürich 1961. 35Ferdinand Elsener: Notare
und Stadtschreiber. Zur Geschichte des

schweizerischen Notariats. Westdeutscher
Verlag, Köln und Opladen 1962. 36 Walter
MüUer : Freie und leibeigene St.-Gaüer
Gotteshausleute vom Spätmittelalter bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts. Verlag der Fehr-
schen Buchhandlung, St. Gallen 1961.
37Pascal Ladner: Das St.-Albankloster in
Basel und die burgundische Tradition in der
Cluniazenserprovinz Alemannia. Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 80.

Verlag von Helbing & Lichtenhahn, Basel
und Stuttgart i960. 38Marc Sieber: Die
Universität Basel und die Eidgenossenschaft
1460 bis 1529. Eidgenössische Studenten in
Basel. Studien zur Geschichte der
Wissenschaften in Basel, Band X. Verlag Helbing
& Lichtenhahn, Basel i960. 39Die Helveti-



sehe GeseUschaft 1761—1848. Atlantis-
Verlag, Zürich 1961. 40Dr. Annemarie
Schmid: Kasimir Pfyffer und das Bürgerliche
Gesetzbuch für den Kanton Luzern (1831
bis 1839). Abhandlungen zum schweizerischen

Recht, neue Folge, Heft 342. Verlag
Stämpfü & Cie., Bern i960.41E. F. J. MüUer-
Büchi: Die alte « Schwyzer-Zeitung » 1848
bis 1866. Segesser-Studien, Heft 1.
Universitätsverlag, Freiburg Schweiz 1962. 42Dr.
Gregor Beuret : Die katholisch-soziale Bewegung

in der Schweiz 1848—1919. Verlag
P. G. KeUer, Winterthur 1959. «Othmar

Uhi: Die diplomatisch-politischen Beziehungen

zwischen Großbritannien und der
Schweiz in den Jahrzehnten vor dem Ersten
Weltkrieg (1890—1914). Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft. Verlag von Helbing
& Lichtenhahn, Basel und Stuttgart 1961.

"Kirchen- und Schulgeschichte der Stadt
St. GaUen von Vadians Tod bis zur Gegenwart,

zweiter Band 1630—1750, bearbeitet

von Hans Martin Stückelberger. Tschudy-
Verlag, St. Gallen 1962. 45Berner Zeitschrift
für Geschichte und Heimatkunde, i960 bis

1962. Verlag Paul Haupt, Bern.

Die große Gefahr wie für den einzelnen Menschen, so auch für ein Volk, ist die Untreue gegen

sich selbst, das Vergessen oder gar Verleugnen dessen, was sein tiefstes Wesen ausmacht. Gerade

dann, wenn die Welt sich um uns wandelt, dann, wenn die Notwendigkeit starker Wandlungen

auch für uns möglich erscheint, müssen wir uns auf unser besonderes Wesen und dessen tiefsten

Sinn besinnen, damit, wenn wir uns wandeln müssen, wir uns nicht aufgeben.

Es ist ein Hochgefühl und eine Voraussetzung der Kraftentfaltung, wenn ein Volk sich in

seiner Wesensart, in seinem Denken und seinen Einrichtungen sicher weiß. Es gab Zeiten, wo

das Schweizervolk seiner Art froher und gewisser war, als heute. Aber zu großes Sicherheitsgefühl

kann auch gefährlich sein, denn gerade bei uns schlägt es leicht in Selbstgefälligkeit und damit

in Verblendung um. Die Unsicherheit, die sich heute fühlbar macht, läßt uns die Gefahr wittern,

die uns droht. Und diese Gefahr schafft uns wieder Sicherheit, weil wir dann wissen, daß es gilt,

gewappnet zu se'n- Max Huber


	Bücher

