Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 9

Artikel: "Das trunkene Schiff" : Abenteuer eines Gedichtes
Autor: Portner, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Les philosophes.
L’un a la téte comme une tour et celui-ci comme une barrique: on entend les
poids chiches sonner dedans.

Kant d’aprés ses portraits semble un hérboriste. Nietzsche un chef d’ot-
chestre danubien furibond.

Socrate est le sage d’un café de province.

Des Cartes a quelque chose d’un chef de bataillon d’arme spéciale.

Je n’ai jamais vu Spinoza. .. » (Cabiers, t. 5, p. 657; 8. 1915).

1 Centre National de la Recherche Scientifique, Paris 1957—1961. 2Paul Valéry — Gustave
Fourment: Correspondance, Paris 1957, S. 146. 3 Zit. in Paul Valéry: Oeuvres, Pléiade T. II,
Paris 1960, S. 1501 (im Text als Pl. abgekiirzt). 4 Variété, Pl. T. I, S. 1506.

«Das trunkene Schiff»
ABENTEUER EINES GEDICHTES

PAUL PORTNER

Das trunkene Schiff des siebzehnjihrigen Jean Arthur Rimbaud ibertrifft in
seiner Wirkung andere, vielleicht bedeutendere Gedichte. Obwohl man den
Wert eines Gedichtes nicht an der Wirkung messen kann, wird es durch das
Aufsehen, das es erregt, herausgehoben aus der Fiille der poetischen Produk-
tion. Riickblickend erscheint dieses Gedicht von 1871 als Ende und Anfang
einer Dichtung: das Gedicht im herkommlichen Verstand erreicht einen Hohe-
punkt; aufgeladen mit Spannungen und Ubetspanntheiten einer «explosiven
Poesie» wird es kurz darauf gesprengt werden: Metrum, Vers, Strophe, Syntax,
Grammatik, Logik werden pulverisiert werden. Von der klassischen Poetik her
mutet die neue Poesie, zu deren Ersterscheinungen Das trunkene Schiff
zahlt, wie eine Anti-Poesie an. Das Ineinander von alten und neuen Ausdrucks-
formen strudelt in einem michtigen Sog, einem Dynamismus, der das Unterste
zuoberst kehrt, die Tiefen aufwiihlt und bis heute weder zur Ruhe
noch zur Klirung gekommen ist. Gewil3, auch nach dem Zrunkenen Schiff sind
formvollendete Gedichte im herkommlichen Verstande geschaffen worden,
auch nach der Sprengung der GuBformen, der Schablonen und Schemata der
Poetik sind noch Gedichte entstanden — mehr denn je. Nur ein kurzer Blick

987



auf Vorginger und Nachfolger dieses exemplarischen Gedichtes erweist, daB3
es genau im Schnittpunkt der Entwicklungslinien liegt.

Die Dichtung der Ferne, des Abenteuers, der «Welterfahrung» miindet in
den finfundzwanzig Strophen dieses Gedichtes, in dem eine Verdichtung von
vielem, was immer schon da war, erreicht wird: von der Odyssee bis zu den
Seltsamen Abentenern des Arthur Gordon Pym ans Nantucket (E. A. Poe), von
Virgil iiber die englische «Seedichtung» bis zu Baudelaires 1Vgyagenrs, von
Victor Hugos Travaillenrs de la mer iber Jules Vetnes Zwanzgigtausend Meilen
unter dem Meeresspiegel, dem Alten Seefabrer Coleridges bis zum Fliegenden Hol-
lander Richard Wagners. Die Schwirmerei fir Exotik und Seeabenteuer war bei
den Pariser «Parnassiens», in deren Kreis Rimbaud verkehrte, im Schwange:
das Meer als Symbol der sinnlichen Unendlichkeit, der elementaren Erfahrung
von Transzendenz wurde besungen, die Schiffahrt wurde mit dem Lebenslauf
verglichen, die Ausfahrt aus dem Hafen, das Segeln mit und ohne Wind, der
Schiffbruch in Analogie zum menschlichen Leben gesetzt. Théophile Gautier,
Léon Dierx, Paul Verlaine, Stéphane Mallarmé schrieben Gedichte, die wie
Vorbilder des Trunkenen Schiffes anmuten, teilweise verbliiffende Uberein-
stimmungen mit thm aufweisen. Von Plagiatschniiflern konnte in mehreren
Fillen «geistiger Diebstahl» nachgewiesen werden, dennoch ist das Trunkene
Schiff eine der originellsten Schopfungen selbstherrlicher Phantasie. Die vor-
geprigten, vorformulierten Details sind eingeschmolzen in einer Gberhitzten
fliissigen Gesamtform. Ebenso viele Ahnlichkeiten zu vorhergegangenen Ge-
staltungen des Themas, wie man Rimbaud nachweisen konnte, wiren von
Imitationsdetektiven auch bei den Nachfolgern festzustellen. Georg Heym,
Theodor Diubler, Bert Brecht zum Beispiel schufen — vielleicht unbewufit —
Varianten zum 7runkenen Schiff, die nicht als Nachdichtung deklariert wurden.
Vielleicht iibermitteln diese «freien Nachschopfungen » ein wesentlicheres Ab-
bild des Originals als die meisten Ubersetzungen.

Die Wirkung des Rimbaudschen Gedichtes liBit sich abschitzen durch
eine Arbeit iiber den «Mythos Rimbaud». Ein kundiger Forscher,
René FEtiemble, hat dreieinhalbtausend Schriften iber Rimbaud gesichtet
und ausgewertet. Diese ungeheure Fille von Sekundirliteratur ist um
so erstaunlicher, als zu Lebzeiten Rimbauds keines seiner Werke gedruckt
wurde, mit Ausnahme von Une Saison en Enfer, einem schmalen Bindchen,
das Rimbaud selbst in Briissel einem Drucker in Auftrag gab, aber nicht
bezahlen konnte. Es wurde bis auf wenige Exemplare vernichtet. 1888,
also dreizehn Jahre nach dem endgiiltigen Verstummen des Dichters, schreibt
ithm ein Schulfreund nach Afrika: «Man hat in den Revuen des Quar-
tier Latin Thre ersten Versuche in Vers und Prosa verdffentlicht, ja sie sogar
in einem Band vereinigt. Ein paar junge Leute, die ich sehr naiv finde, haben
versucht, ein literarisches System auf Ihrem Sonett iiber die Farben der Vokale
aufzubauen. Diese kleine Gruppe, die in IThnen ihren Meister erkannt hat, weil3

988



nicht, was aus Ihnen geworden ist und hofft, da} Sie eines Tages kommen
werden, sie aus ihrem Dunkel zu erretten. . . » Die Schule, die in den Vokalen
und im Truankenen Schiff die Erfillung ihres Programmes sieht, ist der
«Symbolismus ». Der Streit, ob das Trunkene Schiff als Symbol gelten darf oder
nicht, ist noch nicht beendet. Heute gilt es als erste Setzung der «absoluten
Metapher», also gerade als Uberwindung des Symbolismus. Rimbaud wurde
von der Fin-de-Si¢cle-Kunst als Décadent angesehen, spiter von den Stalinisten
als «Aktivist» gefeiert, weil er angeblich beim Kommuneaufstand auf die
Barrikaden ging (eine biographische Anekdote, die heute angezweifelt wird).
Die Surrealisten reklamierten ihn in ihren Manifesten als einen der ihren, ein
Vorbild in Dichtung und Tat. Philosophische Abhandlungen entdeckten den
«Anti-Descartes », den Bruder Nietzsches, ja den « Ubermenschen» Rimbaud.
Eines scheint unbezweifelbar: Was Nietzsche fur die Metaphysik bedeutete,
entspricht der Bedeutung Rimbauds fiir die Poetik. Das erkannten auch die
Existentialisten, fiir die er ein « Dichter der Existenz» wird, das heil3t: er dichtet
sein Leben, das «Fortsetzung der Dichtung mit anderen Mitteln» ist. Die
Psychoanalyse bemichtigt sich des «Falles Rimbaud», entdeckt die starke
Fixierung an seine Mutter. Der Einflul von Geheimlehren auf sein «magisches
Dichten» wurde nachgewiesen: die Kabbala und die Lehren von Alchimisten
lernte Rimbaud sehr frith kennen. Die Legendenbildung wichst seit Beginn
des Jahrhunderts ins UnermeBliche: die einen verehren Rimbaud als einen
«orientalischen Gott», die anderen sehen in ihm einen Wahnsinnigen; auf der
einen Seite erscheint er als gigantischer Zerstorer und Schopfer zugleich, als
sakularer Dichter, dessen Wurf die gesamte moderne Dichtung vorwegnimmt,
tberfliigelt, beherrscht, auf der anderen Seite gilt er als «unmiindiges Kind »,
Pubertitsgenie, Rauschgiftsiichtiger, Homosexueller, Sadist, Krimineller,
Landstreicher.

Victor Hugo nannte ihn «Shakespeare-enfant», Mallarmé sah ihn als
«Engel im Exil», André Gide als «brennenden Dornbusch », Paul Claudel als
einen « Mystiker im Zustand eines Wilden ». Es ist bekannt, da§ Claudel durch
ihn einen AnstoB3 zur Konversion zum Katholizismus empfing. Seitdem wird
eine Equipe katholischer Rimbaud-Verehrer nicht mide, Rimbaud fiir den
Katholizismus zu reklamieren, zumal Rimbaud auf dem Sterbebett wieder in
den «SchoB der Kirche» zuriickkehrte. Er wird nun als «umgekehrter» Christ
interpretiert, seine Revolte wird als Bestitigung der Unzerstorbarkeit der
Kirche umgedeutet. Es mutet zumindest paradox an, da der Verdammte eines
Lebens «in der Holle», der Besessene und Blasphemiker ein katholischer, zu-
mindest ein religioser Dichter gewesen sein soll. Claudel erkannte, daf3 es sich
bei der « Offenbarung des Ubernatiitlichen», die ihm Rimbauds Dichtung be-
deutete, um eine «materialistische Mystik » handelte.

Wie weit die zeugerische, initiatorische Macht Rimbauds reicht, ist
nicht mehr im einzelnen zu ermessen. Jedenfalls scheint der Impuls

989



seiner Dichtung Das trunkene Schiff bis in die groBen Theaterdichtungen
Claudels nachgewirkt zu haben: Christoph Columbus und Der seidene Schub.
Um noch einige vom Trunkenen Schiff inspirierte anzufithren: Blaise
Cendrars’ abenteuerliches Leben und Schreiben gibt epische Varianten
der monstrudsen Erfahrung der Ferne; Aimé Césaire, der Negerdichter,
hielt Kurse tber Rimbauds Poetik; Antonin Artaud zog die letzten
Konsequenzen aus Rimbauds Une Saison en Enfer, seine irrlichternde Poesie
und sein Wahnsinn verweisen zuriick auf Rimbauds Anfang. Die bedeutendste
Erfillung des Rimbaudschen Vorentwurfes scheinen mir die sprachgewaltigen
ozeanischen Dichtungen von Saint-John Perse zu sein: Winde, Seemarken, Bilder
Siir Crusoe, Einer Kindbeit zur Feier. Hier erreicht die neue Freiheit, zu deren
Entdeckung Das trunkene Schiff sich treiben lieB3, ihre Selbstherrlichkeit: tiber
das Scheitern des Gedichtes erhebt sich das Dichten zur imaginativen «Welt-
herrschaft des Wortes», zur imperatorischen Verfiigung tber Zeiten und
Raume, iiber sprachliche und mythologische Begrenzungen hinweg.

Das trunkene Schiff: steuerlos treibt es, unbemannt, ohne Fracht. Das Meer
umtobt es und zerbricht es in einem Rausch von Lichterscheinungen, Stiirmen,
Untieren, Unwettern; ringsum Sturzfluten, Saugbliten der Tiefe, Klippen,
treibende Leichen. Mit der anschaulichen Magie einer Kinderzeichnung werden
Indianer beschworen, der Leviathan eingetragen und der Behemoth (aus dem
Buch Hiob); der Mahlstrom stammt wohl aus der Lektiire des Buches von
Edgar Allan Poe, der Monitor aus dem Magasin pittotesque. Immer wieder
ist das Kind zitiert, das die Hofflnung verkorpert in diesen Delirien des Schei-
terns. «Protuberanzen der Phantasie» entstehen und vergehen von Zeile zu
Zeile, ja die Fille der zusammenhanglosen Bilder schiebt sich ineinander,
Sturm und Fluten bestimmen das unablissige Uberspiilen und Trinken der
festen Formen, die zerbrechen wie das Schiff, von dem das Gedicht handelt.
Man kann dieses Gedicht, in dem sich das noch nie Gesagte und nicht mehr
Sagbare begegnen, in vielfacher Hinsicht sehen. Als absolute Metapher ist es
das Ich des Dichters, also keine Vergleichsfigur fiir das Ich. Théodore de Ban-
ville soll Rimbaud das Gedicht zuriickgeschickt haben mit der Bemerkung,
warum er nicht beginne: «Ich bin ein Schiff, das...» Er verkannte damit
gerade die Neuheit, in der dieses Gedicht alle Vorginger iibertrifft. Das was
spiter die Futuristen und Expressionisten fordern, die Ausmerzung des «wie»
der Vergleiche, Allegorien, Symbole, die Unabhingigkeit des Gedichtes ist
hier schon vollzogen. Die Worte gewinnen ihre eigene Freiheit, nur nach ihrer
suggestiven imaginativen Kraft gewahlt, im schroffen Wechsel und Vereinen
des Unvereinbarlichen. Das trunkene Schiff — obwohl es prizise in allen

999



Einzelbildern und in der metrischen Gesamtstruktur kunstvoll «alexandrinisch »
bleibt — ist als Bewegungsgefiige reiner Dynamismus.

Hugo Friedrich hat wohl zuerst seine Struktur als «Ausweitungsakt» be-
schrieben: sein dynamisches Schema ist ein stindiges Uberhohen der Nihe
durch die Weite, des Begrenzten durch das Grenzenlose. Er hat auf die asso-
ziativen Schwingungen der Wortbedeutungen hingewiesen, die keine Uber-
setzung wiederzugeben vermag, die abstrakte Tonfolge von Assonanzen
und Alliterationen und die Kombinationsmoglichkeiten der Sprachtone.
Der Wert eines Gedichtes wird ja nicht von dem bestimmt, was es darstellt,
sondern durch die Art, wie es den Stoff transformiert in wortliche Musik, ma-
gische Verziickung, rhythmische Werte. Der «singerische Phosphot» dieses
Gedichtes (H. Friedrich) ist leuchtkriftiger als alle vergleichbaren Gedichte.

Die Stoffgeschichte des Trankenen Schiffes liest sich wie ein Detektivroman.
Immer neue Entdeckungen werden tiber seine Quellen gemacht. Die Herkunft ist
damit nicht zu erkliren: sie ist einzig in der «diktatorischen Phantasie» des
Dichters zu suchen. Aber die bewuBte oder unbewuBte Verfiigung tiber Ge-
lesenes gehort zu den Freiheiten des Dichters: er schopft aus seinem Gedicht-
nis, benutzt, was er aufnahm und sich aneignete, verwandelt es und verschmilzt
es in seinem Schaffen. Es wird verquickt mit Eigenstem, gefiigt in ein Gesamt
neuer Prigung. Es kann nicht als «geistige Anleihe», «Diebstahl», Plagiat
bezeichnet werden. Unter diesen Voraussetzungen sei ein Blick auf die Lese-
stoffe und wortlich vorgeprigten Bildmaterialien geworfen, die der junge
Dichter verwendet haben soll.

Als er die Bibliothek seines Lehrers Izambard durchstéberte, soll Rimbaud
auch ein Heft der «Revue des deux Mondes» in die Hinde gefallen sein mit
einem Aufsatz von Richard Schuré iiber Richard Wagners Fliegenden Flollinder.
Hier sichtete er mglicherweise zum erstenmal die Gestalt des ziellos, heimat-
los, ruhelos treibenden Schiffes und der Verkodrperung des Verfluchten, dieser
sagenhaften Gestalt, die eins mit dem Schiff dahinsegelt, Bote des Unheils
fiir alle, die es sichten in Seenot.

Auch in Charles Baudelaires berithmter Wagner-Apologie von 1861 wird
eine ausfithrliche Inhaltsangabe des Fliegenden Hollinders gegeben. Kurioser-
weise inspiriert Rimbauds Zrunkenes Schiff offenbar ein spiteres Gedicht von
Georg Heym Der fliegende Hollinder. Das «diistere Phantom» segelt tber
stirmischem Ozean im Feuerregen.

Durch Baudelaire wurde auch die groBSe Schifferballade des englischen
Dichters Samuel Taylor Coleridge bekanntgemacht, die — nach einer ausfiihr-
lichen Marginalic — davon handelt, «wie ein Schiff, nachdem es den Aquator
passiert hatte, von Stiirmen in das Kalte Land nahe dem Stidpol verschlagen
wurde; und wie es von dort seinen Kurs in die tropischen Breiten des Groflen
Stillen Ozeans nahm; und von den unerhdrten Begebenheiten, die widerfuhren;
und auf welche Weise der alte Seefahrer in sein eigenes Land zuriickkehrte».

991



Dieses Gedicht, 1797/98 geschrieben, 1817 mit Randglossen versehen, erschien
schon 1838 in deutscher Sprache, von Ferdinand Freiligrath iibertragen — etwa
zur gleichen Zeit, als Heintich Heine in den Memuoiren des Herren von Schnabele-
wopski die Erzihlung vom fliegenden Hollinder bekanntmachte (1835). Durch
eine neue Ubertragung des A/ten Seefabrers durch Heinz Politzer (1963) werden
Ahnlichkeiten mit dem Trankenen Schiff, aber auch Unterschiede verdeutlicht.
Beiden Gedichten gemeinsam ist die innige Verquickung von Vision und
Abenteuerbericht, phantastischen und realistischen Ziigen, und die Verschrin-
kung von Seebild und Landschaft. Das Schiff des .A/zen Seefabrers wird vom
«groBen Sturm» der Segel und Maste beraubt, es treibt vorbei an Eisbergen
«griin wie Emerald» (Freiligrath beschwort noch kithner eine «griine See-
nacht» und «eine blutige Sonne»); ein groBer Seevogel, Albatros, kommt
durch den Schneenebel und folgt dem Schiff. In einem kupferfarbenen Himmel
geistern Irrlichter des Todesglithens: weil}, rot, griin, «schleimiges Zeug mit
Beinen kroch auf einer schleimigen See». (Das Unheimliche der «faulen See»
ist von Freiligrath noch eindrucksvoller wiedergegeben worden: «Schlamm-
tiere krabbeln rings auf schlammiger Moderflut» und «Fin Glutstrom, Blitz
auf Blitz, fillt zackenlos und Feuerflammen zischen. .. », «...Schlangen von
flockigem Feuer umfangen ».) Ein Gespensterschiff begegnet den Schiff briichi-
gen, eine Brigg, die vorbeirauscht «ohne Brise und Flug ». Der «alte Seefahrer »
iiberlebt als einziger seiner Besatzung die Katastrophen: er schaut die verwe-
sende See, das verwesende Schiff.

Ein anderer Nachweis wurde von Roger Caillois gefithrt: die zum Teil
wortliche Ubereinstimmung des Trunkenen Schiffes mit einem Gedicht von
Léon Dierx, das Rimbaud gekannt hat. Es beginnt: «Ich bin wie ein Boot
ohne Rahen und Maste.» Es tanzt wie ein Spielball auf der stiirmischen Flut,
Brecher reiflen die Planken auf, Meerungeheuer folgen mit weilen Augen,
Kreuzer fahren mit geschwellten Segeln vorbei, ohne das Wrack zu bemerken.
GewiB, so viele Ahnlichkeiten zwischen beiden Gedichten auch festgestellt
werden, das eine ist ein lamentables, blasses Gedicht, vollig unbedeutend ge-
geniiber der machtvollen Evokation und wortgewaltigen Orchestrierung des
Themas durch Rimbaud. Einzig Baudelaire, den Rimbaud als «ersten Seher,
Dichterkonig und wahren Gott» enthusiastisch als seinen Meister anerkannte,
schuf in seinem grandiosen Gedicht Die Reise ein echtes Vorbild. Er erhob
die Verflichtigung und Verdichtung des Ichs in sein Programm, feierte das
Genie der Kindheit und schlug in einem seiner Prosagedichte das Leitmotiv
an: «Ihr sollt immer trunken sein. Es ist die Zeit, sich zu berauschen.» Die
Heraufkunft der Monstren der Phantasie, die groteske Verzerrung, das wiih-
lende Deformieren der Realitit, das Ineinander von Befremdendem, Uner-
griindlichem, Widerlichem, Entziickendem lernt Rimbaud bei Baudelaire
kennen. Wie weit der Einflu3 von Edgar Allan Poe reicht, ist schwer zu er-
messen. Poe schrieb eine erzihlende Prosa, in der zwar die gleichen Motive

99



aufleuchten, eine halluzinatorische, magische Schénheit entfalten, aber nicht
die Ballung, die Verdichtung erreichen, die ihnen die reine Poesie Baudelaires
und Rimbauds verleiht. Stellenweise liest sich Poes Poesie wie ein Vorentwurf
zam Trunkenen Schiff, das die Fille der zugespielten Bilder umsetzt in rhyth-
mische, magische Strukturen, sie immaterialisiert, dynamisiert, um Erregung
und Musik zu erzeugen. «Materialistische Mystik» nannte es Claudel: «ein
Beschworungszustand soll erreicht werden, der das Bewulitsein zum Gerinnen
bringt». «Seine Sendung besteht darin, uns zu desorientieren», fiigt Jacques
Riviere hinzu.

*

Es gibt mehr als fiinfzehn Ubertragungen des Trunkenen Schiffes in die deutsche
Sprache. Von der wortgetreuen Ubersetzung bis zur freien Nachdichtung
reicht die Skala der sehr verschiedenen Fassungen. Zwischen der bloBen Dar-
stellung des Inhalts und der philologisch exakten Wiedergabe einiger Roma-
nisten tut sich das weite Feld immer neuer Gestaltungsversuche desselben Ge-
dichtes auf. Keine der vielen Ubertragungen vermag stellvertretend fiir das
Original zu stehen. So erscheint mir die bescheidenste Reprisentation durch
eine Prosaversion, die im Hintergrund des Originalgedichtes die bloBe Wort-
folge und Bedeutung angibt, einen tieferen Aufschlul3 zu gewihren, als die
ambitidse Nachbildung von Metrum, Klang, Reim, Syntax, die aber in deut-
scher Sprache kein Gedicht ergibt. Und ein Gedicht kann doch nur durch ein
Gedicht wiedergegeben werden. Deshalb ziehe ich selbst fehlerhafte Versionen,
die von Dichtern geschaffen wurde, den philologisch unanfechtbaren Fassun-
gen von Romanisten vor. Der erste deutschsprachige Aufsatz iber Rimbaud
erschien bereits 1898 ; er stammt von Arthur EloeBer, der in der folgenden Zeit
mehrfach auf Rimbaud hinwies. Als erster Rimbaudkenner erwies sich
Stefan Zweig, der auch die erste bedeutende Rimbaud-Ubertragung
von 1907 einleitete. Als Ubersetzer zeichnete K. L. Ammer. Das
war ein Pseudonym fiir den damaligen k. u. k. Rittmeister Karl Klammer,
der in einer ostgalizischen Garnison, abseits des literarischen Betriebes, diese
epochemachende erste deutsche Rimbaud-Ausgabe geschaffen hatte. Er stellt
einen gestrafften, rhythmisch knappen Vers vor, der auf die Farbgebung von
Adjektiven weitgehend verzichtet zugunsten einer Konturierung in energi-
schen Linien. Seine Rimbaud-Fassung wirkte auf viele Expressionisten ein.
Nachgewiesen wurde zum Beispiel bei Trakl die Ubernahme absondetlicher
Wortbildungen Ammers, wie «Weiheklang». Trakl liit einmal ein «trun-
kenes Schiff» durch eines seiner Frithgedichte treiben. «Es ist ein leeres Boot,
das am Abend den schwarzen Kanal heruntertreibt. » Der «azurne Schleim »
aus Ammers Ubersetzung erscheint in Trakls Gedicht «in blauem Schleim und
Schleiern ».

993



Wie stark die Deutung des Ubersetzers die Nachformung bestimmt, erwei-
sen die deutschen Versionen des Trunkenen Schiffes, die aus dem Geist der Wil-
helminischen Ara stammen: Rimbaud wird zum aristokratischen Weltenbumm-
ler, der eine « Gedicht-Aventure» in einem «Tropenlande mérchenhaft» erlebt.
Tremolierendes Heldenpathos geht in diese feinsinnigen Ubersetzungen von
Friedrich von Oppeln-Bronikowski und Paul Graf von Thun-Hohenstein,
zwei bedeutenden Ubersetzern der sogenannten «Neuromantik», ein. Er-
staunlich, wie sich Rimbauds Gedicht in der Ubersetzung Thun-Hohensteins
verwandelt (die ubrigens im Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 1925 ver-
offentlicht wurde, also nach den expressionistischen Nachdichtungen). Das
Schiff des Grafen Thun-Hohenstein «schwebt sacht zum traumersehnten
Meere stromabwirts», das «Nal3 dringt herein und wischt es rein von
allem Schmutz und Menschenstichten». Es sinkt in das «strahlende Poem der
Meere », «hinstarrend seelig in die griine Leere ». In einer «blauen Traumfahrt »
zu «Zauberinseln goldner Phantasie» vermag man kaum mehr als eine Ahn-
lichkeit mit Rimbauds Gedicht zu entdecken.

Da kommt Paul Zechs freie Nachdichtung dem Original unvergleichlich
viel niher, obwohl sie sich selbstherrlich von dessen Text lost. Paul Zech
begegnete als Einundzwanzigjihriger dem Werk Rimbauds. Er arbeitete
damals als Kesselheizer in einem Eisenhiittenwerk in Charleroi. Die
Begegnung mit Rimbaud wurde entscheidend fiir ihn; er entschloB sich, auf
seine Ausbildung als Bergbauingenieur zu verzichten und sich der Literatur
zuzuwenden. Seit 1903 arbeitete er an einer Ubersetzung, die 1910 als Privat-
druck erschien. Die Ubersetzung des 7runkenen Schiffes wutrde erst 1924 ver-
offentlicht. Sie stellt einen Hohepunkt in Zechs dichterischem Schaffen dar,
wirkt bei allen exzessiven Ubertreibungen und Kraftprotzereien doch «et-
leuchtet» und in einem ungebrochenen, ungekiinstelten Schwung nachvoll-
zogen, der «genialisch » wirkt. Zech schépft aus Rimbaud Mut, zum Aufersten
zu gehen, aber seine Sprache verfiigt Uiber sehr viel weniger Raffinessen und
«sinnliche Essenzen» als die Rimbauds. So vergrobert sich der Ton, die
Gebirdensprache, die Berauschtheit. Auch dieses Gedicht sollte, wie die andere
«expressionistische» Nachdichtung, die von Theodor Ddubler stammt, das
«besoffene Schiff» heillen.

Paul Zech dichtet drei Strophen zur Originalvorlage hinzu und stellt Stro-
phen um. Obwohl gewil3 einige sprachliche MiBverstindnisse votliegen —
und oft ergeben gerade Ubersetzungsfehler die stirksten Bilder —, ist die
Inspiration durch Rimbaud rhythmisch-dynamisch umgesetzt, und darauf
kommt es vielleicht mehr an als auf die wortliche Entsprechung. Um nur ein
Beispiel herauszugreifen: gleich die erste sprachliche Schwierigkeit, an der die
meisten Ubersetzer scheiterten, wird iibergangen, ja ins Gegenteil verkehrt.
Rimbaud spricht in der ersten Zeile von «Fleuves impassibles » — Zech macht
daraus «reillende Strome ».

994



Es gelingen ihm dann Strophen wie diese:

Ich liel mich umbrausen vom Hymnus der Wogen,
wo jih aus der Tiefe heraufschof3 korallener Kamm.
Ich habe dem Tau der Smaragde mich hingebogen,
bis auf dem Glitzern der diistere Schatten Ertrunkener schwamm,

Ich sah, wie die Blizzards den Himmel zerfetzten,
sah trichternde Witbel und der Walfische Spur,
Aufbruch von Schlachten und alle gehetzten
Verbrechen, die vor mir noch niemand erfuhr.

Zwischen grellen Uberbelichtungen wie «knallenden Wogen», «rasend
voriibergedrehten Inselfetzen », «bekotztem Quartier », tauchen phantastische
Metaphern auf: «moosgriine Haie», «Fische wie Perlen auf silbernen Pfaden »,
«Trinenbehinge», «blondiugige Mowen» und schlieBlich das «seetolle
FloB3 », das auch als Titel zu brauchen wiire.

Theodor Diublers Nachdichtung erschien 1919 in den «WeiBen Blittern »
Auch sie ist frei, selbstherrlich und kithn. Daubler wagt hier mehr als in seinen
eigenen Gedichten. Das zeigt ein Vergleich mit dem Gedicht Fabr{, das im
gleichen Jahr geschrieben wurde und eine Variation zum Trunkenen Schiff dar-
stellt. Allerdings ist hier die absolute Metapher noch klaffend, sozusagen in

statu nascendi:
Drum ich, ein Schiff, will tauchen.
Zu zweit? Wir sind verschworen.
Ich Schiff, du ich, geeint,
wie alle Winde zart zerhauchen.

Diese Strophe mutet wie eine Reflexion tiber Rimbauds poetische Tat an:
Ich gleich Schiff zu setzen. Diubler z6gert noch, scheut zuriick vor der letzten
Konsequenz: «Mein eigenes Schiff, ich werde dein Gallionenbild ».

Seine Rimbaudnachdichtung ist genauer als die von Paul Zech, zum Bei-
spiel beginnt er gleich mit «verschlummertem Flusse », was dem «impassible »
sehr viel niher kommt. Einige Strophen erscheinen wert, zitiert zu werden:

Die Stimpfe: ich sah sie. Unsagbare Netze.

Im Schilfe erschimmelt der Urtag als Fund,

bei windstillem Wetter der Einsturz: gewitternde Hetze;
Katarakthaft die Ferne beim Fall in den Schlund.

Und Gletschet. Versilberte Sonnen. Entziindete Himmel.
Gescheiterte, schrecklich in Tiefen der bliulichen Bucht.
Ein riesiger Seeschlangenknoten im Wanzengewimmel,
von Bidumen durchspickt und umstunken von Sucht.

Diubler malt Seebilder, die an Emil Noldes Nordlichtaquarelle erinnern:
Himmel aus Scharlach mit lila Gewo6lk umsponnen. Er setzt immer wieder
blau ins Violett, nennt sich «Verspinner von Blau». Seine Flut ist «von den

993



Leichen Ertrunkener durchregnet». Er sieht der «Gestirne Gemeer» in
«iugender Glut», fiebert in «Wahnwitzerbriichen», Grauen in «schlundhafte
Nichte verbannt».

Die dritte dichterische Ubertragung im Zeichen des Expressionismus schuf
Alfred Wolfenstein, einer der Wortfithrer der «Erhebung» von 1919. Sein
eigenes Gedichtwerk ist kaum noch bekannt, aber sein grofies Rimbaudbuch
von 1930, « Leben, Werk, Briefe», ist eine der wichtigsten Stationen zu einem
«deutschen Rimbaud ». Er vermag nicht nur die Ekstatik des jungen Rimbaud
nachzuvollziehen, sondern auch die sachliche Prosa der knappen Formulierung,
der satirischen und absurden Dichtung. Wolfenstein gibt dem Trunkenen Schiff
eine harte Kontur, kalten Glanz, minnliche Verknappung.

Neue Floriden fand ich, Ritseltiume,

Blumen mit Pantherblick, Menschenhaut, tierisch bunt,
Regenbogen, die hingen hinab wie Ziume

Meergrauer Herden, weidend am Boden des Sund.

Girende Siimpfe, Fangnetze tédlicher Dimpfe,
Wo im Schilfe fault des Leviathans Pracht
Mitten in Meeresstille Wasserkrimpfe,

Festes Land, das hinab in den Katarakt kracht,

Silberne Gletscher, Baien im Perlmutterglanze,
Wracke, die qualliger Golfgrund umfalt,
Riesenschlangen, die rund zetfressen von Wanzen,
Fallen vom stinkenden, diister gewundenen Ast.

Bei einem so groBen Gedicht gelingen keinem Ubersetzer alle Strophen
gleich gut. Zumal der Text auch im Franzosischen Ritsel aufgibt. Zum Beispiel
das merkwiirdige Bild «Riesenschlangen von Wanzen verzehrt». Franzosische
Forscher bemerkten, dafl im Ardenner Patois von «Punaise de boas» gespro-
chen wurde: man meinte damit einfach Waldinsekten. Durch eine leichte Ver-
farbung der Diphtonge wird aus «bois» (Wald) die « Boa» (Schlange), und von
dort ist nur ein kleiner Schritt zu den «serpents de punaises ». Die Ahnlichkeit
eines im Wasser treibenden Baumstammes mit dem Riicken groBer Reptilien
mag die Wahl dieser ungewohnlichen Metapher mitbestimmt haben. Wolfen-
steins Ubersetzung hat einen groBen Atem, sie spannt den Bogen des Gedichtes
mit grofler Energie nach, das Ganze ist wichtiger als Einzelheiten, die zum
Teil tiberzogen, schrill, platt klingen.

Inzwischen erschienen in den zwanziger Jahren noch mehrere Ubertragun-
gen, die hier nur aufgezihlt werden konnen: Adolf Christians, Alfred Neu-
mann, Walter Kiichler und Franz von Rexroth veroffentlichten ihre Versionen.
Nach 1945 kamen Hans Georg Brenner und Paul Lovenich hinzu.

Die philologisch getreueste und artistisch gelungenste Ubertragung scheint
mir die von Wilhelm Hausenstein zu sein. Er versucht das fast Unmogliche, er
iibertrigt den von Rimbaud verwendeten Alexandriner, ein im Deutschen sehr

996



ungebriuchliches metrisches Schema. In ausfiihrlichen Ubersetzungsanmer-
kungen gibt er einen Arbeitsbericht mit Varianten, der die Schwierigkeiten
und die intellektuelle Feinarbeit erkennen lid[t.

Gerade fiir die dunkelsten grammatischen Konstruktionen Rimbauds findet
er die besten Losungen. So fir die Strophe, in der «die Marien» in der Meht-
zahl zitiert werden. Hausenstein verweist auf die Marien von Saintes-Maries-
de-la-Mer, dem Ort der Zigeunerwallfahrt in der Camargue.

Ich folgte Monde lang dem hohlen Schwung der Welle,
Die wie ein Biiffeltrupp verriickt das Riff besprang,

— Vergal} die Fulle der Marien, deren Helle

Das schnaubende Gebil3 der See zur Stille zwang. . .

Ich wassertrunkenes Schiff, im Haar der Bucht verloren,
In vogellosem Ather vom Orkan geschwenkt,

Ich wetde nie von Hansaseglern, Monitoten
Emportgefischt — Gerippe ich, im Rausch vetsenkt. . .

Getauft mit euter Sehnsucht, Wogen, kann ich nimmer
Dem Baumwollfrachter auf die Wasserfurche sehn;

Vom Blick des Kerkerschiffs entsetzt, ein freier Schwimmer,
Will ich dem Stolz der Fahnen aus den Bahnen gehn.

Diese letzte Zeile ist eine kithne Transposition der franzésischen Worte
«drapeaux» (Flaggen, Fahnen) und «flammes», was auch Wimpel be-
deuten kann. Hausenstein verweist auf den historischen Bannernamen «Ori-
flammes » und zieht beide Begriffe in einem zusammen. In einer Variante, die
er anmerkt, wird der Weg zur Abstraktion deutlich. Er formulierte zuerst:
«Will ich dem Stolz der Flaggen aus der Flamme gehn», dann entschied er sich
doch fiir die glatte, spiegelnde Figur: «Will ich dem Stolz der Fahnen aus den
Bahnen gehn.»

Die neueste Nachdichtung des 7runkenen Schiffes stammt von Paul Celan.
Die «Alchimie du verbe», die Rimbaud erfand und die im franzosischen Sur-
realismus Schule machte, wird von Paul Celan mit Erfolg praktiziert. In seinen
eigenen Gedichten gelingen oft kithne Konglomerate und einleuchtende Wort-
gebilde. Celan ist wohl bisher der einzige Ubersetzer, der die von Rimbaud
in FluB3 gebrachte Entwicklung mitvollzogen hat und aus den neuen Freiheiten
und magischen Techniken der surrealistischen Poetik schopft. Dadurch ver-
mag er die Assoziationen und Assonanzen anzureichern und einigen Strophen
das Rauschhafte und Berauschende der Beschworungsrhythmen zu geben.

Celan sucht die Gleichwertigkeit, nicht die Gleichheit der Bilder, er bevor-
zugt Worte der Seemannssprache, wihlt « Koggen und Klipper » statt « Hanse-
schiffe, Monitoren», « Planken » statt « Brettet », « Draggen » statt Mast, «Tide»
statt Gezeiten, «Driften» statt Wiese. Diese letzte Wahl ist schon von einer
gewissen Neigung zum Altertimeln bestimmt, das vollends zutage tritt in
Wendungen wie dieser: «Des Meers Gedicht! Jetzt konnt ich mich endlich

291



frei darin ergehen. .. » Auch laufen ihm Metaphern unter, die seinem eigenen
Wortschatz entstammen und sehr wenig mit Rimbaud zu tun haben, wie
«Hinauf ins Vogellose. .. » oder «Ein Weib, so blieb ich liegen, ein Weib auf
Weibesknien. ..» «Der Wind, der Wind, unsiglich, der meine Fahrt be-
stimmt». Aber trotz einiger Einwinde ist Celans Ubertragung eine dichterische
Aktualisierung dieses Gedichtes als einer Ersterscheinung einer Poesie, die nur
fragmentarisch in die deutsche Sprache eingeholt werden kann.
Celans gelungenste Strophen lesen sich wie ein neues Gedicht.

Ich weiB}, wie Himmel bersten, ich kenn die Dimmerungen,
die Stromung und die Diinung, die Woge, die sich biumt,

die Frith — verziickt wie Tauben, die sich emporgeschwungen,
und manchmal sah mein Auge, was Menschenauge triumt.

Ich sah die Sonne hingen — mystisch geflecktes Grauen,
Und violett, geronnen, Leuchtstreifen, endlos weit,

und sah die Fluten schaufeln und grof3 die Bithne bauen,
ein Schauspiel sah ich spielen, das alt war wie die Zeit. . .

Paul Celan nimmt die Aufgabe des Ubersetzens ernst als dichterisches An-
liegen: es bedeutet in diesem Sinne mehr als Reproduktion, sekundire Nach-
bildung; es bedeutet ein Sicheinlassen auf das Gemeinsame aller Dichtung, ja
die Spekulation auf eine poetische Universalsprache, die vor allen Einzelspra-
chen liegt, wie auch vor der normalen Mitteilungssprache. Es ist die «Welt-
sprache der Dichtung», die schon Rimbaud in seinem Seherbrief nannte. Da
die moderne Dichtung hauptsichlich von Worten handelt und weitgehend
Dichtung iiber Dichtung ist, wird die Ubertragung als «T'ransposition» auf-
gewertet. Paraphrasierung und Variationen zu iiberlieferten Themen bestim-
men eine neue Art Lyrik, die aus dem AbschluB3 der klassischen Entwicklung
des Gedichtes hervorging, also dem Finale des 7runkenen Schiffes folgte.

Der Uberblick iiber die verschiedenen Variationen des Trunkenen Schiffes in
deutscher Sprache zeigt eine Vielfalt von mehr oder weniger gelungenen Ge-
dichten, die oft mehr von dem ausdriicken, was der Ubersetzer sichtete und
zu sagen wulte, als dal sie das Bazean ivre von Rimbaud wiedergeben. Die
Ubersetzungsgeschichte erweist etwas Ahnliches wie die Stoffgeschichte: Das
trunkene Schiff geistert als Phantom seit Beginn der Dichtung iiber die geistigen
Horizonte, es wird immer wieder neu gesichtet, berichtet, besungen; mit an-
derer Fracht beladen, anderen Vermutungen und Erklirungen unterworfen.

Jules Romains zum Beispiel bezeichnete in einer politischen Rede unsere
gegenwirtige Situation als ein «Panzerschiff, ausgeriistet mit perfektionierten
Mitteln, aber ohne Steuermann. In der Nihe des Pulvermagazins machen be-
trunkene Matrosen ein Feuer».

Louis Aragon beginnt 1941 ein Gedicht: «Meine Heimat ist wie eine
Barke, die die Treidler im Stich lieBen...»

998



Hans Henny Jahnns Holyschiff entfaltet das Thema des Schiffes als Men-
schenwelt, als Schicksalsbereich in epischer Breite.

Die franzosische Dichtung von Rimbaud bis Saint-John Perse steht unter
dem Leitmotiv einer neuen Weltentdeckung. Die geographische Dimension
wird neu ausgemessen, das Topographische aufgewertet: «Augenblicke, Ort-
schaften, Meere» werden bevorzugte Kategorien. Det Transsibirische Expreff
wird von Blaise Cendrars besungen, die Pampa von Urugnay von Supervielle,
Apollinaires Zone, Michaux’ Land der Magie, seine Reisen in Groff-Garabagne
wie die echten Orientalismen Georges Schehadés und Léopold Sédar-Senghors
matrkieren eine Fiille neuer Abenteuer. Die Dichtung des Raumes, der sinnli-
chen Phantasmagorie folgt dem Anfang Rimbauds, der in seinem Seherbrief
schon die anderen beschwor, die sein Werk fortsetzen wiirden, «an den Hori-
zonten neu zu beginnen, wo er selbst zusammengebrochen ist».

René Char, einer der strengsten, hirtesten Arbeiter, die nach Rimbaud der
Dichtung neues Terrain erschlossen, widmet Rimbaud folgenden Nachruf:

Du hast gut getan fortzugehen, Arthur Rimbaud! Deine achtzehn Jahre voll Auflehnung
gegen Freundschaft, Boswilligkeit und Dummbeit der Dichter von Paris wie gegen das sterile
Bienengesumme deiner leicht verriickten Familie aus den Ardennen, du hast gut getan, sie
in die Winde des offenen Meeres zu streuen, sie unter das Messer ihrer voreiligen Guillotine
zu werfen. Du hast recht gehabt, den Boulevard der Faulpelze, die Stampen der Afterdichter
fiir die Holle der Tiere einzutauschen, fiir die Geschifte der Abgefeimten und den Gruf3 der
Primitiven.

Dieser absurde Schwung von Korper und Seele, diese Kanonenkugel, die ihr Ziel
erreicht und es sprengt, ja, das ist das Leben eines Mannes! Man kann nicht, sobald man kein
Kind mehr ist, seinen Nichsten fortwihrend erwiirgen. Wenn die Vulkane auch kaum ihren
Platz verindern, ihre Lava durchflieBt die groBe Leere der Welt und trigt ihr Krifte zu, die
singen in ihren Wunden.

Du hast gut getan fortzugehen, Arthur Rimbaud! Einige unter uns sind ohne Beweis
bereit, an ein Gluck zu glauben, das mit dir moglich ist.

999



	"Das trunkene Schiff" : Abenteuer eines Gedichtes

