
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 9

Artikel: "Das trunkene Schiff" : Abenteuer eines Gedichtes

Autor: Pörtner, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Les philosophes.
L'un a la tête comme une tour et celui-ci comme une barrique : on entend les

poids chiches sonner dedans.
Kant d'après ses portraits semble un herboriste. Nietzsche un chef

d'orchestre danubien furibond.
Socrate est le sage d'un café de province.
Des Cartes a quelque chose d'un chef de bataillon d'arme spéciale.
Je n'ai jamais vu Spinoza. » (Cahiers, t. 5, p. 657; 8. 1915).

xCentre National de la Recherche Scientifique, Paris 1957—1961.2Paul Valéry — Gustave
Fourment: Correspondance, Paris 1957, S. 146. 3Zit. in Paul Valéry: Oeuvres, Pléiade T. II,
Paris i960, S. 1501 (im Text als PI. abgekürzt). 4Variété, PI. T. I, S. 1506.

«Das trunkene Schiff»

ABENTEUER EINES GEDICHTES

PAUL PÖRTNER

Das trunkene Schiff des siebzehnjährigen Jean Arthur Rimbaud übertrifft in
seiner Wirkung andere, vieUeicht bedeutendere Gedichte. Obwohl man den
Wert eines Gedichtes nicht an der Wirkung messen kann, wird es durch das

Aufsehen, das es erregt, herausgehoben aus der FüUe der poetischen Produktion.

Rückbbckend erscheint dieses Gedicht von 18 71 als Ende und Anfang
einer Dichtung : das Gedicht im herkömmlichen Verstand erreicht einen
Höhepunkt; aufgeladen mit Spannungen und Überspanntheiten einer «explosiven
Poesie » wird es kurz darauf gesprengt werden : Metrum, Vers, Strophe, Syntax,
Grammatik, Logik werden pulverisiert werden. Von der klassischen Poetik her
mutet die neue Poesie, zu deren Ersterscheinungen Das trunkene Schiff
zählt, wie eine Anti-Poesie an. Das Ineinander von alten und neuen Ausdrucksformen

strudelt in einem mächtigen Sog, einem Dynamismus, der das Unterste
zuoberst kehrt, die Tiefen aufwühlt und bis heute weder zur Ruhe
noch zur Klärung gekommen ist. Gewiß, auch nach dem Trunkenen Schiff sind
formvoUendete Gedichte im herkömmlichen Verstände geschaffen worden,
auch nach der Sprengung der Gußformen, der Schablonen und Schemata der
Poetik sind noch Gedichte entstanden — mehr denn je. Nur ein kurzer Bbck

987



auf Vorgänger und Nachfolger dieses exemplarischen Gedichtes erweist, daß

es genau im Schnittpunkt der Entwicklungshnien begt.
Die Dichtung der Ferne, des Abenteuers, der «Welterfahrung » mündet in

den fünfundzwanzig Strophen dieses Gedichtes, in dem eine Verdichtung von
vielem, was immer schon da war, erreicht wird: von der Odyssee bis zu den
Seltsamen Abenteuern des Arthur Gordon Pym aus Nantucket (E. A. Poe), von
Virgil über die engbsche «Seedichtung» bis zu Baudelaires Voyageurs, von
Victor Hugos Travailleurs de la mer über Jules Vernes Zwanzigtausend Meilen
unter dem Meeresspiegel, dem Alten Seefahrer Coleridges bis zum Fliegenden
Holländer Richard Wagners. Die Schwärmerei für Exotik und Seeabenteuer war bei
den Pariser «Parnassiens», in deren Kreis Rimbaud verkehrte, im Schwange:
das Meer als Symbol der sinnlichen Unendhchkeit, der elementaren Erfahrung
von Transzendenz wurde besungen, die Schiffahrt wurde mit dem Lebenslauf
verglichen, die Ausfahrt aus dem Hafen, das Segeln mit und ohne Wind, der
Schiffbruch in Analogie zum menschbchen Leben gesetzt. Théophile Gautier,
Léon Dierx, Paul Verlaine, Stéphane Mallarmé schrieben Gedichte, die wie
Vorbilder des Trunkenen Schiffes anmuten, teilweise verblüffende
Übereinstimmungen mit ihm aufweisen. Von Plagiatschnüfflern könnte in mehreren
Fällen «geistiger Diebstahl» nachgewiesen werden, dennoch ist das Trunkene

Schiff eine der origineUsten Schöpfungen selbstherrlicher Phantasie. Die
vorgeprägten, vorformuherten Details sind eingeschmolzen in einer überhitzten
flüssigen Gesamtform. Ebenso viele Ähnüchkeiten zu vorhergegangenen
Gestaltungen des Themas, wie man Rimbaud nachweisen könnte, wären von
Imitationsdetektiven auch bei den Nachfolgern festzusteUen. Georg Heym,
Theodor Däubler, Bert Brecht zum Beispiel schufen — vielleicht unbewußt —
Varianten zum Trunkenen Schiff, die nicht als Nachdichtung deklariert wurden.
Vielleicht übermitteln diese «freien Nachschöpfungen» ein wesentlicheres
Abbild des Originals als die meisten Übersetzungen.

Die Wirkung des Rimbaudschen Gedichtes läßt sich abschätzen durch
eine Arbeit über den «Mythos Rimbaud». Ein kundiger Forscher,
René Etiemble, hat dreieinhalbtausend Schriften über Rimbaud gesichtet
und ausgewertet. Diese ungeheure FüUe von Sekundärüteratur ist um
so erstaunlicher, als zu Lebzeiten Rimbauds keines seiner Werke gedruckt
wurde, mit Ausnahme von Une Saison en Enfer, einem schmalen Bändchen,
das Rimbaud selbst in Brüssel einem Drucker in Auftrag gab, aber nicht
bezahlen konnte. Es wurde bis auf wenige Exemplare vernichtet. 1888,
also dreizehn Jahre nach dem endgültigen Verstummen des Dichters, schreibt
ihm ein Schulfreund nach Afrika: «Man hat in den Revuen des Quartier

Latin Ihre ersten Versuche in Vers und Prosa veröffentlicht, ja sie sogar
in einem Band vereinigt. Ein paar junge Leute, die ich sehr naiv finde, haben
versucht, ein hterarisches System auf Ihrem Sonett über die Farben der Vokale
aufzubauen. Diese kleine Gruppe, die in Ihnen ihren Meister erkannt hat, weiß

988



nicht, was aus Ihnen geworden ist und hofft, daß Sie eines Tages kommen
werden, sie aus ihrem Dunkel zu erretten...» Die Schule, die in den Vokalen
und im Trunkenen Schiff die ErfüUung ihres Programmes sieht, ist der
«Symbohsmus». Der Streit, ob das Trunkene Schiff als Symbol gelten darf oder
nicht, ist noch nicht beendet. Heute gilt es als erste Setzung der «absoluten
Metapher», also gerade als Überwindung des Symbohsmus. Rimbaud wurde
von der Fin-de-Siècle-Kunst als Décadent angesehen, später von den Stabnisten
als «Aktivist» gefeiert, weil er angebhch beim Kommuneaufstand auf die
Barrikaden ging (eine biographische Anekdote, die heute angezweifelt wird).
Die Surrealisten reklamierten ihn in ihren Manifesten als einen der ihren, ein
Vorbild in Dichtung und Tat. Philosophische Abhandlungen entdeckten den
«Anti-Descartes », den Bruder Nietzsches, ja den « Übermenschen » Rimbaud.
Eines scheint unbezweifelbar : Was Nietzsche für die Metaphysik bedeutete,

entspricht der Bedeutung Rimbauds für die Poetik. Das erkannten auch die
Existentiahsten, für die er ein « Dichter der Existenz » wird, das heißt : er dichtet
sein Leben, das «Fortsetzung der Dichtung mit anderen Mitteln» ist. Die
Psychoanalyse bemächtigt sich des «Falles Rimbaud», entdeckt die starke

Fixierung an seine Mutter. Der Einfluß von Geheimlehren aufsein «magisches
Dichten » wurde nachgewiesen : die Kabbala und die Lehren von Alchimisten
lernte Rimbaud sehr früh kennen. Die Legendenbildung wächst seit Beginn
des Jahrhunderts ins Unermeßhche: die einen verehren Rimbaud als einen
« orientalischen Gott », die anderen sehen in ihm einen Wahnsinnigen ; auf der
einen Seite erscheint er als gigantischer Zerstörer und Schöpfer zugleich, als

säkularer Dichter, dessen Wurf die gesamte moderne Dichtung vorwegnimmt,
überflügelt, beherrscht, auf der anderen Seite gilt er als «unmündiges Kind»,
Pubertätsgenie, Rauschgiftsüchtiger, Homosexueüer, Sadist, Krimineller,
Landstreicher.

Victor Hugo nannte ihn «Shakespeare-enfant», MaUarmé sah ihn als

«Engel im Exil», André Gide als «brennenden Dornbusch», Paul Claudel als

einen « Mystiker im Zustand eines Wilden ». Es ist bekannt, daß Claudel durch
ihn einen Anstoß zur Konversion zum Kathohzismus empfing. Seitdem wird
eine Equipe kathohscher Rimbaud-Verehrer nicht müde, Rimbaud für den
KathoUzismus zu reklamieren, zumal Rimbaud auf dem Sterbebett wieder in
den «Schoß der Kirche» zurückkehrte. Er wird nun als «umgekehrter» Christ

interpretiert, seine Revolte wird als Bestätigung der Unzerstörbarkeit der
Kirche umgedeutet. Es mutet zumindest paradox an, daß der Verdammte eines

Lebens «in der HöUe», der Besessene und Blasphemiker ein kathohscher,
zumindest ein religiöser Dichter gewesen sein soll. Claudel erkannte, daß es sich
bei der «Offenbarung des Übernatürlichen», die ihm Rimbauds Dichtung
bedeutete, um eine «materiabstische Mystik» handelte.

Wie weit die zeugerische, initiatorische Macht Rimbauds reicht, ist
nicht mehr im einzelnen zu ermessen. Jedenfalls scheint der Impuls

989



seiner Dichtung Das trunkene Schiff bis in die großen Theaterdichtungen
Claudels nachgewirkt zu haben: Christoph Columbus und Der seidene Schuh.

Um noch einige vom Trunkenen Schiff inspirierte anzuführen: Blaise
Cendrars' abenteuerliches Leben und Schreiben gibt epische Varianten
der monstruösen Erfahrung der Ferne; Aimé Césaire, der Negerdichter,
hielt Kurse über Rimbauds Poetik; Antonin Artaud zog die letzten
Konsequenzen aus Rimbauds Une Saison en Enfer, seine irrlichternde Poesie
und sein Wahnsinn verweisen zurück auf Rimbauds Anfang. Die bedeutendste

Erfüllung des Rimbaudschen Vorentwurfes scheinen mir die sprachgewaltigen
ozeanischen Dichtungen von Saint-John Perse zu sein : Winde, Seemarken, Bilder

für Crusoe, Einer Kindheit z"r Feier. Hier erreicht die neue Freiheit, zu deren

Entdeckung Das trunkene Schiff sich treiben heß, ihre Selbstherrhchkeit : über
das Scheitern des Gedichtes erhebt sich das Dichten zur imaginativen
«Weltherrschaft des Wortes», zur imperatorischen Verfügung über Zeiten und
Räume, über sprachliche und mythologische Begrenzungen hinweg.

Das trunkene Schiff: steuerlos treibt es, unbemannt, ohne Fracht. Das Meer
umtobt es und zerbricht es in einem Rausch von Lichterscheinungen, Stürmen,
Untieren, Unwettern; ringsum Sturzfluten, Saugblüten der Tiefe, Klippen,
treibende Leichen. Mit der anschauhchen Magie einer Kinderzeichnung werden
Indianer beschworen, der Leviathan eingetragen und der Behemoth (aus dem
Buch Hiob); der Mahlstrom stammt wohl aus der Lektüre des Buches von
Edgar AUan Poe, der Monitor aus dem Magasin pittoresque. Immer wieder
ist das Kind zitiert, das die Hoffnung verkörpert in diesen Delirien des Scheiterns.

«Protuberanzen der Phantasie» entstehen und vergehen von Zeile zu
Zeile, ja die FüUe der zusammenhanglosen Bilder schiebt sich ineinander,
Sturm und Fluten bestimmen das unablässige Überspülen und Tränken der
festen Formen, die zerbrechen wie das Schiff, von dem das Gedicht handelt.
Man kann dieses Gedicht, in dem sich das noch nie Gesagte und nicht mehr
Sagbare begegnen, in vielfacher Hinsicht sehen. Als absolute Metapher ist es

das Ich des Dichters, also keine Vergleichsfigur für das Ich. Théodore de Banville

soll Rimbaud das Gedicht zurückgeschickt haben mit der Bemerkung,
warum er nicht begänne: «Ich bin ein Schiff, das... » Er verkannte damit
gerade die Neuheit, in der dieses Gedicht aUe Vorgänger übertrifft. Das was
später die Futuristen und Expressionisten fordern, die Ausmerzung des «wie»
der Vergleiche, Allegorien, Symbole, die Unabhängigkeit des Gedichtes ist
hier schon voUzogen. Die Worte gewinnen ihre eigene Freiheit, nur nach ihrer
suggestiven imaginativen Kraft gewählt, im schroffen Wechsel und Vereinen
des Unvereinbarbchen. Das trunkene Schiff — obwohl es präzise in aUen

990



Einzelbildern und in der metrischen Gesamtstruktur kunstvoll « alexandrinisch »

bleibt — ist als Bewegungsgefüge reiner Dynamismus.
Hugo Friedrich hat wohl zuerst seine Struktur als «Ausweitungsakt»

beschrieben: sein dynamisches Schema ist ein ständiges Überhöhen der Nähe

durch die Weite, des Begrenzten durch das Grenzenlose. Er hat auf die
assoziativen Schwingungen der Wortbedeutungen hingewiesen, die keine

Übersetzung wiederzugeben vermag, die abstrakte Tonfolge von Assonanzen

und Alhterationen und die Kombinationsmöghchkeiten der Sprachtöne.
Der Wert eines Gedichtes wird ja nicht von dem bestimmt, was es darsteUt,

sondern durch die Art, wie es den Stoff transformiert in wörthche Musik,
magische Verzückung, rhythmische Werte. Der «sängerische Phosphor» dieses

Gedichtes (H. Friedrich) ist leuchtkräftiger als alle vergleichbaren Gedichte.

Die Stoffgeschichte des Trunkenen Schiffes best sich wie ein Detektivroman.
Immer neue Entdeckungenwerden über seine QueUen gemacht. Die Herkunft ist
damit nicht zu erklären: sie ist einzig in der «diktatorischen Phantasie» des

Dichters zu suchen. Aber die bewußte oder unbewußte Verfügung über
Gelesenes gehört zu den Freiheiten des Dichters : er schöpft aus seinem Gedächtnis,

benutzt, was er aufnahm und sich aneignete, verwandelt es und verschmüzt

es in seinem Schaffen. Es wird verquickt mit Eigenstem, gefügt in ein Gesamt

neuer Prägung. Es kann nicht als «geistige Anleihe», «Diebstahl», Plagiat
bezeichnet werden. Unter diesen Voraussetzungen sei ein Blick auf die
Lesestoffe und wörtlich vorgeprägten Bildmaterialien geworfen, die der junge
Dichter verwendet haben soü.

Als er die BibUothek seines Lehrers Izambard durchstöberte, soU Rimbaud
auch ein Heft der «Revue des deux Mondes» in die Hände gefaUen sein mit
einem Aufsatz von Richard Schuré über Richard Wagners Fliegenden Holländer.

Hier sichtete er möghcherweise zum erstenmal die Gestalt des zieUos, heimatlos,

ruhelos treibenden Schiffes und der Verkörperung des Verfluchten, dieser

sagenhaften Gestalt, die eins mit dem Schiff dahinsegelt, Bote des Unheüs

für alle, die es sichten in Seenot.
Auch in Charles Baudelaires berühmter Wagner-Apologie von 1861 wird

eine ausführhche Inhaltsangabe des Fliegenden Holländers gegeben. Kurioserweise

inspiriert Rimbauds Trunkenes Schiff offenbar ein späteres Gedicht von
Georg Heym Der fliegende Holländer. Das «düstere Phantom» segelt über
stürmischem Ozean im Feuerregen.

Durch Baudelaire wurde auch die große SchifferbaUade des enghschen
Dichters Samuel Taylor Coleridge bekanntgemacht, die — nach einer ausführlichen

Marginalie — davon handelt, «wie ein Schiff, nachdem es den Äquator
passiert hatte, von Stürmen in das Kalte Land nahe dem Südpol verschlagen

wurde; und wie es von dort seinen Kurs in die tropischen Breiten des Großen
Stiüen Ozeans nahm; und von den unerhörtenBegebenheiten, die widerfuhren;
und aufweiche Weise der alte Seefahrer in sein eigenes Land zurückkehrte».

991



Dieses Gedicht, 1797/98 geschrieben, 1817 mit Randglossen versehen, erschien
schon 18 3 8 in deutscher Sprache, von Ferdinand Freihgrath übertragen — etwa

zur gleichen Zeit, als Heinrich Heine in den Memoiren des Herren von Schnabele-

wopski die Erzählung vom fliegenden Hoüänder bekanntmachte (1835). Durch
eine neue Übertragung des Alten Seefahrers durch Heinz Pohtzer (1963) werden
Ähnbchkeiten mit dem Trunkenen Schiff, aber auch Unterschiede verdeutbcht.
Beiden Gedichten gemeinsam ist die innige Verquickung von Vision und
Abenteuerbericht, phantastischen und realistischen Zügen, und die Verschränkung

von Seebild und Landschaft. Das Schiff des Alten Seefahrers wird vom
«großen Sturm» der Segel und Mäste beraubt, es treibt vorbei an Eisbergen
«grün wie Emerald» (Freihgrath beschwört noch kühner eine «grüne
Seenacht» und «eine blutige Sonne»); ein großer Seevogel, Albatros, kommt
durch den Schneenebel und folgt dem Schiff. In einem kupferfarbenen Himmel
geistern Irrlichter des Todesglühens : weiß, rot, grün, « schleimiges Zeug mit
Beinen kroch auf einer schleimigen See». (Das Unheimliche der «faulen See»

ist von Freihgrath noch eindrucksvoller wiedergegeben worden: «Schlammtiere

krabbeln rings auf schlammiger Moderflut» und «Ein Glutstrom, Blitz
auf Bhtz, fällt zackenlos und Feuerflammen zischen...»,«... Schlangen von
flockigem Feuer umfangen».) Ein Gespensterschiff begegnet den Schiffbrüchigen,

eine Brigg, die vorbeirauscht « ohne Brise und Flug ». Der « alte Seefahrer »

überlebt als einziger seiner Besatzung die Katastrophen: er schaut die verwesende

See, das verwesende Schiff.
Ein anderer Nachweis wurde von Roger Caillois geführt: die zum Teil

wörtliche Übereinstimmung des Trunkenen Schiffes mit einem Gedicht von
Léon Dierx, das Rimbaud gekannt hat. Es beginnt: «Ich bin wie ein Boot
ohne Rahen und Mäste. » Es tanzt wie ein Spielball auf der stürmischen Flut,
Brecher reißen die Planken auf, Meerungeheuer folgen mit weißen Augen,
Kreuzer fahren mit geschwellten Segeln vorbei, ohne das Wrack zu bemerken.

Gewiß, so viele Ähnbchkeiten zwischen beiden Gedichten auch festgestellt
werden, das eine ist ein lamentables, blasses Gedicht, völüg unbedeutend
gegenüber der machtvoUen Evokation und wortgewaltigen Orchestrierung des

Themas durch Rimbaud. Einzig Baudelaire, den Rimbaud als «ersten Seher,

Dichterkönig und wahren Gott» enthusiastisch als seinen Meister anerkannte,
schuf in seinem grandiosen Gedicht Die Reise ein echtes Vorbild. Er erhob
die Verflüchtigung und Verdichtung des Ichs in sein Programm, feierte das

Genie der Kindheit und schlug in einem seiner Prosagedichte das Leitmotiv
an: «Ihr sollt immer trunken sein. Es ist die Zeit, sich zu berauschen.» Die
Heraufkunft der Monstren der Phantasie, die groteske Verzerrung, das
wühlende Deformieren der Reahtät, das Ineinander von Befremdendem,
Unergründlichem, Widerüchem, Entzückendem lernt Rimbaud bei Baudelaire
kennen. Wie weit der Einfluß von Edgar AUan Poe reicht, ist schwer zu
ermessen. Poe schrieb eine erzählende Prosa, in der zwar die gleichen Motive

992



aufleuchten, eine haUuzinatorische, magische Schönheit entfalten, aber nicht
die BaUung, die Verdichtung erreichen, die ihnen die reine Poesie Baudelaires
und Rimbauds verleiht. Stellenweise liest sich Poes Poesie wie ein Vorentwurf
zum Trunkenen Schiff, das die Fülle der zugespielten Bilder umsetzt in
rhythmische, magische Strukturen, sie immateriahsiert, dynamisiert, um Erregung
und Musik zu erzeugen. «Materialistische Mystik» nannte es Claudel: «ein
Beschwörungszustand soll erreicht werden, der das Bewußtsein zum Gerinnen
bringt». «Seine Sendung besteht darin, uns zu desorientieren», fügt Jacques
Rivière hinzu.

Es gibt mehr als fünfzehn Übertragungen des Trunkenen Schiffes in die deutsche

Sprache. Von der wortgetreuen Übersetzung bis zur freien Nachdichtung
reicht die Skala der sehr verschiedenen Fassungen. Zwischen der bloßen
Darstellung des Inhalts und der philologisch exakten Wiedergabe einiger Romanisten

tut sich das weite Feld immer neuer Gestaltungsversuche desselben
Gedichtes auf. Keine der vielen Übertragungen vermag stellvertretend für das

Original zu stehen. So erscheint mir die bescheidenste Repräsentation durch
eine Prosaversion, die im Hintergrund des Originalgedichtes die bloße Wortfolge

und Bedeutung angibt, einen tieferen Aufschluß zu gewähren, als die
ambitiöse Nachbildung von Metrum, Klang, Reim, Syntax, die aber in
deutscher Sprache kein Gedicht ergibt. Und ein Gedicht kann doch nur durch ein
Gedicht wiedergegeben werden. Deshalb ziehe ich selbst fehlerhafte Versionen,
die von Dichtern geschaffen wurde, den philologisch unanfechtbaren Fassungen

von Romanisten vor. Der erste deutschsprachige Aufsatz über Rimbaud
erschien bereits 1898 ; er stammt von Arthur Eloeßer, der in der folgenden Zeit
mehrfach auf Rimbaud hinwies. Als erster Rimbaudkenner erwies sich
Stefan Zweig, der auch die erste bedeutende Rimbaud-Übertragung
von 1907 einleitete. Als Übersetzer zeichnete K. L. Ammer. Das

war ein Pseudonym für den damaligen k. u. k. Rittmeister Karl Klammer,
der in einer ostgalizischen Garnison, abseits des üterarischen Betriebes, diese

epochemachende erste deutsche Rimbaud-Ausgabe geschaffen hatte. Er stellt
einen gestrafften, rhythmisch knappen Vers vor, der auf die Farbgebung von
Adjektiven weitgehend verzichtet zugunsten einer Konturierung in energischen

Linien. Seine Rimbaud-Fassung wirkte auf viele Expressionisten ein.

Nachgewiesen wurde zum Beispiel bei Trakl die Übernahme absonderlicher

Wortbildungen Ammers, wie «Weiheklang». Trakl läßt einmal ein «trunkenes

Schiff» durch eines seiner Frühgedichte treiben. « Es ist ein leeres Boot,
das am Abend den schwarzen Kanal heruntertreibt.» Der «azurne Schleim»
aus Ammers Übersetzung erscheint in Trakls Gedicht «in blauem Schleim und
Schleiern ».

993



Wie stark die Deutung des Übersetzers die Nachformung bestimmt, erweisen

die deutschen Versionen des Trunkenen Schiffes, die aus dem Geist der
Wilhelminischen Ära stammen : Rimbaud wird zum aristokratischen Weltenbummler,

der eine «Gedicht-Aventure» in einem «Tropenlande märchenhaft» erlebt.
Tremoherendes Heldenpathos geht in diese feinsinnigen Übersetzungen von
Friedrich von Oppeln-Bronikowski und Paul Graf von Thun-Hohenstein,
zwei bedeutenden Übersetzern der sogenannten «Neuromantik», ein.
Erstaunhch, wie sich Rimbauds Gedicht in der Übersetzung Thun-Hohensteins
verwandelt (die übrigens im Jahrbuch der Nietzsche-GeseUschaft 1925 ver-
öffentücht wurde, also nach den expressionistischen Nachdichtungen). Das
Schiff des Grafen Thun-Hohenstein «schwebt sacht zum traumersehnten
Meere stromabwärts», das «Naß dringt herein und wäscht es rein von
allem Schmutz und Menschensüchten». Es sinkt in das «strahlende Poem der

Meere», «hinstarrend seehg in die grüne Leere». In einer «blauen Traumfahrt»
zu «Zauberinseln goldner Phantasie» vermag man kaum mehr als eine
Ähnlichkeit mit Rimbauds Gedicht zu entdecken.

Da kommt Paul Zechs freie Nachdichtung dem Original unvergleichlich
viel näher, obwohl sie sich selbstherrhch von dessen Text löst. Paul Zech
begegnete als Einundzwanzigjähriger dem Werk Rimbauds. Er arbeitete
damals als Kesselheizer in einem Eisenhüttenwerk in Charleroi. Die
Begegnung mit Rimbaud wurde entscheidend für ihn; er entschloß sich, auf
seine Ausbüdung als Bergbauingenieur zu verzichten und sich der Literatur
zuzuwenden. Seit 1903 arbeitete er an einer Übersetzung, die 1910 als Privatdruck

erschien. Die Übersetzung des Trunkenen Schiffes wurde erst 1924
veröffentlicht. Sie steUt einen Höhepunkt in Zechs dichterischem Schaffen dar,
wirkt bei aüen exzessiven Übertreibungen und Kraftprotzereien doch
«erleuchtet» und in einem ungebrochenen, ungekünstelten Schwung nachvoü-

zogen, der «geniaUsch» wirkt. Zech schöpft aus Rimbaud Mut, zum Äußersten

zu gehen, aber seine Sprache verfügt über sehr viel weniger Raffinessen und
«sinnüche Essenzen» als die Rimbauds. So vergröbert sich der Ton, die
Gebärdensprache, die Berauschtheit. Auch dieses Gedicht sollte, wie die andere

«expressionistische» Nachdichtung, die von Theodor Däubler stammt, das

«besoffene Schiff» heißen.
Paul Zech dichtet drei Strophen zur Originalvorlage hinzu und stellt

Strophen um. Obwohl gewiß einige sprachliche Mißverständnisse vorhegen —
und oft ergeben gerade Übersetzungsfehler die stärksten Bilder —, ist die

Inspiration durch Rimbaud rhythmisch-dynamisch umgesetzt, und darauf
kommt es vieUeicht mehr an als auf die wörthche Entsprechung. Um nur ein

Beispiel herauszugreifen : gleich die erste sprachhche Schwierigkeit, an der die
meisten Übersetzer scheiterten, wird übergangen, ja ins Gegenteil verkehrt.
Rimbaud spricht in der ersten Zeile von «Fleuves impassibles » — Zech macht
daraus «reißende Ströme».

994



Es gelingen ihm dann Strophen wie diese:

Ich ließ mich umbrausen vom Hymnus der Wogen,
wo jäh aus der Tiefe heraufschoß koraUener Kamm.
Ich habe dem Tau der Smaragde mich hingebogen,
bis auf dem Glitzern der düstere Schatten Ertrunkener schwamm.

Ich sah, wie die Blizzards den Himmel zerfetzten,
sah trichternde Wirbel und der Walfische Spur,
Aufbruch von Schlachten und alle gehetzten
Verbrechen, die vor mir noch niemand erfuhr.

Zwischen greüen Überbehchtungen wie «knallenden Wogen», «rasend

vorübergedrehten Inselfetzen», «bekotztem Quartier», tauchen phantastische
Metaphern auf: «moosgrüne Haie», «Fische wie Perlen auf silbernen Pfaden»,
«Tränenbehänge», «blondäugige Möwen» und schließhch das «seetoüe
Floß », das auch als Titel zu brauchen wäre.

Theodor Däublers Nachdichtung erschien 1919 in den «Weißen Blättern»
Auch sie ist frei, selbstherrlich und kühn. Däubler wagt hier mehr als in seinen

eigenen Gedichten. Das zeigt ein Vergleich mit dem Gedicht Fahrt, das im
gleichen Jahr geschrieben wurde und eine Variation zum Trunkenen Schiff
darsteUt. AUerdings ist hier die absolute Metapher noch klaffend, sozusagen in
statu nascendi:

Drum ich, ein Schiff, will tauchen.
Zu zweit? Wir sind verschworen.
Ich Schiff, du ich, geeint,
wie alle Winde zart zerhauchen.

Diese Strophe mutet wie eine Reflexion über Rimbauds poetische Tat an:
Ich gleich Schiff zu setzen. Däubler zögert noch, scheut zurück vor der letzten

Konsequenz: «Mein eigenes Schiff, ich werde dein Galhonenbild».
Seine Rimbaudnachdichtung ist genauer als die von Paul Zech, zum

Beispiel beginnt er gleich mit «verschlummertem Flusse», was dem «impassible»
sehr viel näher kommt. Einige Strophen erscheinen wert, zitiert zu werden :

Die Sümpfe : ich sah sie. Unsagbare Netze.
Im Schilfe erschimmelt der Urtag als Fund,
bei windstillem Wetter der Einsturz: gewitternde Hetze;
Katarakthaft die Ferne beim Fall in den Schlund.

Und Gletscher. Versilberte Sonnen. Entzündete Himmel.
Gescheiterte, schrecklich in Tiefen der bläulichen Bucht.
Ein riesiger Seeschlangenknoten im Wanzengewimmel,
von Bäumen durchspickt und umstunken von Sucht.

Däubler malt Seebilder, die an Emil Noldes Nordlichtaquarelle erinnern:
Himmel aus Scharlach mit Ula Gewölk umsponnen. Er setzt immer wieder
blau ins Violett, nennt sich «Verspinner von Blau». Seine Flut ist «von den

995



Leichen Ertrunkener durchregnet». Er sieht der «Gestirne Gemeer» in
«äugender Glut», fiebert in «Wahnwitzerbrüchen», Grauen in «schlundhafte
Nächte verbannt».

Die dritte dichterische Übertragung im Zeichen des Expressionismus schuf
Alfred Wolfenstein, einer der Wortführer der «Erhebung» von 1919. Sein

eigenes Gedichtwerk ist kaum noch bekannt, aber sein großes Rimbaudbuch

von 1930, «Leben, Werk, Briefe», ist eine der wichtigsten Stationen zu einem
«deutschen Rimbaud». Er vermag nicht nur die Ekstatik des jungen Rimbaud
nachzuvollziehen, sondern auch die sachliche Prosa der knappen Formuberung,
der satirischen und absurden Dichtung. Wolfenstein gibt dem Trunkenen Schiff
eine harte Kontur, kalten Glanz, männliche Verknappung.

Neue Floriden fand ich, Rätselräume,
Blumen mit Pantherblick, Menschenhaut, tierisch bunt,
Regenbogen, die hängen hinab wie Zäume
Meergrauer Herden, weidend am Boden des Sund.

Gärende Sümpfe, Fangnetze tödlicher Dämpfe,
Wo im Schilfe fault des Leviathans Pracht
Mitten in Meeresstille Wasserkrämpfe,
Festes Land, das hinab in den Katarakt kracht,

Silberne Gletscher, Baien im Perlmutterglanze,
Wracke, die qualliger Golfgrund umfaßt,
Riesenschlangen, die rund zerfressen von Wanzen,
Fallen vom stinkenden, düster gewundenen Ast.

Bei einem so großen Gedicht gelingen keinem Übersetzer alle Strophen
gleich gut. Zumal der Text auch im Französischen Rätsel aufgibt. Zum Beispiel
das merkwürdige Bild «Riesenschlangen von Wanzen verzehrt». Französische
Forscher bemerkten, daß imArdenner Patois von «Punaise de boas» gesprochen

wurde : man meinte damit einfach Waldinsekten. Durch eine leichte
Verfärbung der Diphtonge wird aus «bois » (Wald) die «Boa» (Schlange), und von
dort ist nur ein kleiner Schritt zu den «serpents de punaises». Die Ähnlichkeit
eines im Wasser treibenden Baumstammes mit dem Rücken großer Reptilien
mag die Wahl dieser ungewöhnbchen Metapher mitbestimmt haben. Wolfensteins

Übersetzung hat einen großen Atem, sie spannt den Bogen des Gedichtes
mit großer Energie nach, das Ganze ist wichtiger als Einzelheiten, die zum
Teil überzogen, schrill, platt klingen.

Inzwischen erschienen in den zwanziger Jahren noch mehrere Übertragungen,

die hier nur aufgezählt werden können: Adolf Christians, Alfred
Neumann, Walter Küchler und Franz von Rexroth veröffentlichten ihre Versionen.
Nach 1945 kamen Hans Georg Brenner und Paul Lövenich hinzu.

Die philologisch getreueste und artistisch gelungenste Übertragung scheint
mir die von Wilhelm Hausenstein zu sein. Er versucht das fast Unmögliche, er
überträgt den von Rimbaud verwendeten Alexandriner, ein im Deutschen sehr

996



ungebräuchliches metrisches Schema. In ausführlichen Übersetzungsanmerkungen

gibt er einen Arbeitsbericht mit Varianten, der die Schwierigkeiten
und die intellektueüe Feinarbeit erkennen läßt.

Gerade für die dunkelsten grammatischen Konstruktionen Rimbauds findet
er die besten Lösungen. So für die Strophe, in der «die Marien» in der Mehrzahl

zitiert werden. Hausenstein verweist auf die Marien von Saintes-Maries-

de-la-Mer, dem Ort der Zigeunerwallfahrt in der Camargue.

Ich folgte Monde lang dem hohlen Schwung der Welle,
Die wie ein Büffeltrupp verrückt das Riff besprang,
— Vergaß die Füße der Marien, deren Helle
Das schnaubende Gebiß der See zur Stille zwang.

Ich wassertrunkenes Schiff, im Haar der Bucht verloren,
In vogeUosem Äther vom Orkan geschwenkt,
Ich werde nie von Hansaseglern, Monitoren
Emporgefischt — Gerippe ich, im Rausch versenkt.

Getauft mit eurer Sehnsucht, Wogen, kann ich nimmer
Dem Baumwollfrachter auf die Wasserfurche sehn ;

Vom Blick des Kerkerschiffs entsetzt, ein freier Schwimmer,
Will ich dem Stolz der Fahnen aus den Bahnen gehn.

Diese letzte Zeile ist eine kühne Transposition der französischen Worte
«drapeaux» (Flaggen, Fahnen) und «flammes», was auch Wimpel
bedeuten kann. Hausenstein verweist auf den historischen Bannernamen «

Oriflammes » und zieht beide Begriffe in einem zusammen. In einer Variante, die

er anmerkt, wird der Weg zur Abstraktion deutlich. Er formulierte zuerst:
«Will ich dem Stolz der Flaggen aus der Flamme gehn », dann entschied er sich
doch für die glatte, spiegelnde Figur : «Will ich dem Stolz der Fahnen aus den
Bahnen gehn. »

Die neueste Nachdichtung des Trunkenen Schiffes stammt von Paul Celan.

Die «Alchimie du verbe », die Rimbaud erfand und die im französischen
Surrealismus Schule machte, wird von Paul Celan mit Erfolg praktiziert. In seinen

eigenen Gedichten gelingen oft kühne Konglomerate und einleuchtende
Wortgebilde. Celan ist wohl bisher der einzige Übersetzer, der die von Rimbaud
in Fluß gebrachte Entwicklung mitvollzogen hat und aus den neuen Freiheiten
und magischen Techniken der surreabstischen Poetik schöpft. Dadurch
vermag er die Assoziationen und Assonanzen anzureichern und einigen Strophen
das Rauschhafte und Berauschende der Beschwörungsrhythmen zu geben.

Celan sucht die Gleichwertigkeit, nicht die Gleichheit der Bilder, er bevorzugt

Worte der Seemannssprache, wählt «Koggen und Klipper» statt «Hanseschiffe,

Monitoren», «Planken» statt «Bretter», «Draggen» statt Mast, «Tide»
statt Gezeiten, «Driften» statt Wiese. Diese letzte Wahl ist schon von einer

gewissen Neigung zum Altertümeln bestimmt, das voUends zutage tritt in
Wendungen wie dieser: «Des Meers Gedicht! Jetzt könnt ich mich endhch

997



frei darin ergehen...» Auch laufen ihm Metaphern unter, die seinem eigenen
Wortschatz entstammen und sehr wenig mit Rimbaud zu tun haben, wie
«Hinauf ins VogeUose... » oder «Ein Weib, so bbeb ich hegen, ein Weib auf
Weibesknien...» «Der Wind, der Wind, unsägUch, der meine Fahrt
bestimmt ». Aber trotz einiger Einwände ist Celans Übertragung eine dichterische

Aktualisierung dieses Gedichtes als einer Ersterscheinung einer Poesie, die nur
fragmentarisch in die deutsche Sprache eingeholt werden kann.

Celans gelungenste Strophen lesen sich wie ein neues Gedicht.

Ich weiß, wie Himmel bersten, ich kenn die Dämmerungen,
die Strömung und die Dünung, die Woge, die sich bäumt,
die Früh — verzückt wie Tauben, die sich emporgeschwungen,
und manchmal sah mein Auge, was Menschenauge träumt.

Ich sah die Sonne hängen — mystisch geflecktes Grauen,
Und violett, geronnen, Leuchtstreifen, endlos weit,
und sah die Fluten schaufeln und groß die Bühne bauen,
ein Schauspiel sah ich spielen, das alt war wie die Zeit...

Paul Celan nimmt die Aufgabe des Übersetzens ernst als dichterisches
Anhegen: es bedeutet in diesem Sinne mehr als Reproduktion, sekundäre
Nachbildung; es bedeutet ein Sicheinlassen auf das Gemeinsame aller Dichtung, ja
die Spekulation auf eine poetische Universalsprache, die vor aüen Einzelsprachen

Uegt, wie auch vor der normalen Mitteilungssprache. Es ist die
«Weltsprache der Dichtung », die schon Rimbaud in seinem Seherbrief nannte. Da
die moderne Dichtung hauptsächlich von Worten handelt und weitgehend
Dichtung über Dichtung ist, wird die Übertragung als «Transposition»
aufgewertet. Paraphrasierung und Variationen zu überüeferten Themen bestimmen

eine neue Art Lyrik, die aus dem Abschluß der klassischen Entwicklung
des Gedichtes hervorging, also dem Finale des Trunkenen Schiffes folgte.

Der Überbbck über die verschiedenen Variationen des Trunkenen Schiffes in
deutscher Sprache zeigt eine Vielfalt von mehr oder weniger gelungenen
Gedichten, die oft mehr von dem ausdrücken, was der Übersetzer sichtete und
zu sagen wußte, als daß sie das Bateau ivre von Rimbaud wiedergeben. Die
Übersetzungsgeschichte erweist etwas Ähnliches wie die Stoffgeschichte: Das
trunkene Schiff geistert als Phantom seit Beginn der Dichtung über die geistigen
Horizonte, es wird immer wieder neu gesichtet, berichtet, besungen; mit
anderer Fracht beladen, anderen Vermutungen und Erklärungen unterworfen.

Jules Romains zum Beispiel bezeichnete in einer politischen Rede unsere
gegenwärtige Situation als ein «Panzerschiff, ausgerüstet mit perfektionierten
Mitteln, aber ohne Steuermann. In der Nähe des Pulvermagazins machen
betrunkene Matrosen ein Feuer».

Louis Aragon beginnt 1941 ein Gedicht: «Meine Heimat ist wie eine
Barke, die die Treidler im Stich ließen...»

998



Hans Henny Jahnns Holzschiff entfaltet das Thema des Schiffes als

Menschenwelt, als Schicksalsbereich in epischer Breite.
Die französische Dichtung von Rimbaud bis Saint-John Perse steht unter

dem Leitmotiv einer neuen Weltentdeckung. Die geographische Dimension
wird neu ausgemessen, das Topographische aufgewertet: «Augenbbcke,
Ortschaften, Meere» werden bevorzugte Kategorien. Der Transsibirische Expreß
wird von Blaise Cendrars besungen, die Pampa von Uruguay von Supervieüe,
ApoUinaires Zone, Michaux' Land der Magie, seine Reisen in Groß-Garabagne
wie die echten Orientalismen Georges Schehadés und Leopold Sédar-Senghors
markieren eine FüUe neuer Abenteuer. Die Dichtung des Raumes, der sinnbchen

Phantasmagoric folgt dem Anfang Rimbauds, der in seinem Seherbrief
schon die anderen beschwor, die sein Werk fortsetzen würden, «an den
Horizonten neu zu beginnen, wo er selbst zusammengebrochen ist».

René Char, einer der strengsten, härtesten Arbeiter, die nach Rimbaud der

Dichtung neues Terrain erschlossen, widmet Rimbaud folgenden Nachruf:

Du hast gut getan fortzugehen, Arthur Rimbaud! Deine achtzehn Jahre voll Auflehnung
gegen Freundschaft, Böswilügkeit und Dummheit der Dichter von Paris wie gegen das sterile

Bienengesumme deiner leicht verrückten FamiUe aus den Ardennen, du hast gut getan, sie

in die Winde des offenen Meeres zu streuen, sie unter das Messer ihrer voreiUgen GuiUotine
zu werfen. Du hast recht gehabt, den Boulevard der Faulpelze, die Stampen der Afterdichter
für die Hölle der Tiere einzutauschen, für die Geschäfte der Abgefeimten und den Gruß der
Primitiven.

Dieser absurde Schwung von Körper und Seele, diese Kanonenkugel, die ihr Ziel
erreicht und es sprengt, ja, das ist das Leben eines Mannes Man kann nicht, sobald man kein
Kind mehr ist, seinen Nächsten fortwährend erwürgen. Wenn die Vulkane auch kaum ihren
Platz verändern, ihre Lava durchfließt die große Leere der Welt und trägt ihr Kräfte zu, die

singen in ihren Wunden.
Du hast gut getan fortzugehen, Arthur Rimbaud! Einige unter uns sind ohne Beweis

bereit, an ein Glück zu glauben, das mit dir möglich ist.

999


	"Das trunkene Schiff" : Abenteuer eines Gedichtes

