Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 9

Artikel: Paul Valéry und die Philosophie
Autor: Schobinger, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161521

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paul Valéry und die Philosophie

JEAN-PIERRE SCHOBINGER

Bekanntlich hat Paul Valéry sein schriftstellerisches Werk in die zwei Klassen
Unveroffentlichtes und Veroflentlichtes unterteilt. Zum publizierten Opus
liebte er bei Stellungnahmen zu Interpretationen, die sich zu seiner Lebzeit
notgedrungen auf Zugingliches berufen muBten, zu bemerken, dal dessen
grofter Teil auf Bestellung entstanden sei und somit, durch zufillige Um-
stinde bedingt, kein adiquates Bild seines Denkens abgeben konne. Diese Be-
merkung trifft auf etwa zwei Drittel der Opera zu, im besonderen auf die Dia-
loge und die in den fiinf VVariété genannten Binden zusammengefaBten Auf-
sitze literarischer, politischer, pidagogischer und philosophischer Natur. Im
restlichen Drittel sind die Gedichte und der Tesze-Zyklus einzuordnen sowie
die Aphorismensammlungen 7e/-Ouel, Mélange und Manvaises pensées et autres,
die grofitenteils unverinderte Abschriften von Notizen aus den sogenannten
Cabiers sind, die ihrerseits den Hauptteil der Inedita ausmachen. UmfangmiBig
ibertreffen die Cabiers um vieles das von Valéry selbst veroffentlichte Werk,
bestehen sie doch aus 257 grof3formatigen Heften, die, im photomechanischen
Nachdruck vor kurzem in 29 Binde vereinigt, ca. 26 ooco oft mit einer kleinen
Handschrift gefiillte Seiten ausmachenl. Sie beginnen im Jahre 1894 — Valéry
war 23 Jahre alt — und enden als ununterbrochene Reihe von selten wenige
Zeilen uibersteigenden Notizen ein halbes Jahrhundert spiter, 1945, mit dem
Tod ihres Autors. Doch das Erstaunliche dieser Cabiers liegt nicht in dem fiir
einen Valéry-Interpreten entmutigenden Umfang — anderthalb Seiten als Ta-
gesdurchschnitt sind fir einen homme de letires noch keine auBerordentliche
Leistung, besonders wenn sie zum bloBen Hausgebrauch bestimmt sind —, das
Erstaunliche liegt vielmehr in der Konstanz der Intention, die zu ihrer Ent-
stehung fithrte und die sich in ihrem Inhalt widerspiegelt. Doch gerade das
seltene Faktum der Ubereinstimmung von AnlaB zut schriftlichen Fixierung
und Gehalt des Fixierten diirfte der Grund sein, weshalb Valéry in den Cabiers
— und den Gedichten — den Niederschlag seines eigentlichen Ichs sah und
wiederholt vor einer allzu eindeutigen und starren Festlegung seines Denk-
bildes allein an Hand der veroffentlichten Schriften warnte.

Demnach, so scheint es, hat sich seit der Faksimile-Ausgabe der Cabiers fir
die Valéry-Interpretation eine neue Situation ergeben. Es gilt, den Valéry der
Cabiers, den echten Valéry zu entdecken und ihn mit dem bis anhin bekannten
Valéry — falls es iiberhaupt einen solchen hinreichend profiliert gibt — zu
vergleichen. '

981



Zur Losung dieser Aufgabe wollen die folgenden Ausfithrungen in grund-
legender Weise einen Beitrag leisten, ohne — dies sei der Sinn ihrer grund-
legenden, das heiBt allgemeinen Anlage — bestimmte Motivfragen, be-
sondere Sprachaspekte oder Entwicklungsprobleme auBer auf beispielhafte
Art zu beriihren.

Zum Verstindnis der Bedeutung, die Valéry seinen Cabiers beimal3, gehort
die Kenntnis der duBleren Umstinde ihrer Entstehung. In wohl singulirer Art
erinnert er sich wohlwollend an seine Militirdienstzeit dank der damals ge-
machten Erfahrung geistiger und physischer Frische, die ihm die frithen Mor-
genstunden brachten und die zu genieflen er sich spiter zu einer solchen Ge-
wohnheit machte, daB} ein entsprechender Rhythmuswechsel den ganzen sich
anschlieBenden Tag in seinem affektiven Grundton negativ zu belasten drohte.
Kaffee und Zigarette wurden dann die rituellen Vorbereitungen zu jenen fast
monastisch anmutenden Sitzungen zwischen funf und sieben Uhr morgens,
von denen die Cahiers — Protokollen gleich — Zeugnis ablegen.

Wovon berichten sie?

Wihrend dieser Stunden notierte Valéry das, was ihm dann in den Sinn
kam, wenn dieser Sinn auf sich selbst gerichtet war. Er beobachtete. Als Be-
obachter ist er vergleichbar mit einem Naturwissenschaftler, der einen absicht-
lich verursachten Erregungs- oder Sonderzustand seines spezifischen Unter-
suchungsgegenstandes beschreibt. Mit dem Wissenschaftler verband ihn auch
der Wunsch, eine seinem Gegenstand angepalite Sprache zu entwickeln, das
heillt der Wunsch, das in der Mathematik auf vorbildliche Weise verwirklichte
Ideal der eindeutigen Ubereinstimmung von Zeichen und Bezeichnetem auch
in seinem Gegenstandsbereich zu erreichen. In dieser Absicht griindet aber
ebenfalls das fir Valéry entscheidende Argument gegen den Wissenschafts-
charakter seiner Notizen in ihrer Gesamtheit: Sie stellen kein System dar und
konnen auch zu keinem alle Aspekte umfassenden, abgeschlossenen System
zusammengeschweil3t werden, wodurch sich folgende paradoxe Situation er-
gibt: Einerseits wird — wenn auch nur in gewisser Hinsicht — die Mathematik,
die seit dem Exklid gemeinhin als die hochste Realisierung der Idee des wis-
senschaftlichen Systems gilt, zum Vorbild genommen, anderseits gerade dieser
Wissenschaftsanspruch fiir den eigenen Denkbereich als grundsitzlich nicht
erhebbar abgelehnt. Zur Einsicht der inneren Notwendigkeit dieser merkwiir-
digen Position ist das eigentliche Anliegen Valérys in seinen Hauptziigen bloB3-
zulegen und sein Verstindnis von Mathematik zu erfassen, weshalb nun ver-
tieft auf den Gegenstand seiner Meditationen eingegangen werden soll.

In den frithen Morgenstunden wandte sich Valéry jener inneren Bewegung
des Geistes zu, die der Pulsschlag oder das reine Movens des Bewul3tseins ist
und deren wesentliche, ja einzige Eigenschaft darin besteht, sich unmittelbar
und notwendigerweise immer von jener Totalitdt abzusetzen, in der sich das

982



Ich oder die individuelle Person mit ihren Eigenheiten, ihrer Geschichte und
ihren Vermogen und Potenzen erfiilllt. Er registrierte die vielfiltigen Mani-
festationsweisen dieser Bewegung und versuchte unermiidlich, ihren Mecha-
nismus in seinen Elementen — wie Zeit, Dimension, Kontinuitit usw. — zu
erfassen. Dank der Nihe zur trennenden Scheide zwischen Schlaf- und Wach-
zustand widmete er sich eingehend der Funktionsweise des Geistes im Traum
— ohne dabei psychoanalytische Traumdeutung zu betreiben; ebenso
suchte er nach allgemein giiltigen Prinzipien, die den Unterschied der Traum-
bildabfolge zu Assoziationen im Wachzustand zu charakterisieren vermochten
und reflektierte zum Beispiel iiber das Gedichtnis oder die psycho-physischen
Wechselwirkungen. Den Anla der BewuBtseinsbewegung selbst schrieb er
allein der Spontaneitit seines offenbar ideensprithenden Geistes zu, weshalb
der «Zufally (/e hasard) ein hiufig auftretendes Stichwort der Cabiers ist, in
dessen Umkreis sich oft sein psychologischer Komplementirbegriff, die «Auf-
merksamkeit» (/’attention), befindet, dessen kaum abzihlbare Darstellungen im
Hinblick auf den Husserlschen Terminus der Intentionalitit einer eingehenden
Analyse wert sein durfte.

Den Brennpunkt, an dem sich diese Bewegung offenbart, nennt er mon Mo:
pur. Es ist der Quellpunkt des einzelnen Gedankens im DenkfluB3 selbst, der
jeweils als Kristallisationspunkt von schon Kristallisiertem, das heilt von
Denkinhalt, dem Beobachter entgegentritt und als solcher sich zwangsliufig
vom Horizont der das Ich ausmachenden moglichen Denkinhalte oder Denk-
erfahrungen ablost. In dieser Redeweise — dies ist auch fiir das folgende zu
beachten — besitzt das Wort «Denken» die ganze Bedeutungsfiille der karte-
sianischen «res cogitans» und umfalit somit auch psychische Wirkungsweisen
wie verstehen, wollen, einbilden und fiithlen. Das nun so verstandene Mo? pur
ist demnach sowohl das Ich in seiner psychischen Gesamtheit als auch das mit
jedem Augenblick verbundene und mit diesem erscheinende Nichts als Vor-
stufe der jeweiligen Denkerfillung, durch welche der Augenblick selbst als
solcher fixiert wird. Letzteres will besagen, daf3 das soeben genannte Nichts
als reine Potenz fur BewuBtseinsinhalte keinen selbstindigen Zeitort in der
BewuBtseinssphire besitzt.

Mit Vorliebe vergleicht Valéry sein Mo/ pur mit dem mathematischen Zei-
chen der Null; ein Vergleich, der fiir ihn mehr als bloBe Metapher ist. Die zwet
Betrachtungsweisen, in denen die beiden Zeichen stehen — das Moi pur und
die Null (denn auch das Moi pur ist ein Zeichen) —, sind ihm gewissermal3en
wesensgleich (er verwendet hiezu den in der Trinititslehre gewichtigen Aus-
druck der Konsubstantialitit). Das bedeutet aber, daBl er seine besondere
Weise der beobachtenden Reflexion auf das Geschehen in seinem Ich der ma-
thematischen Denktitigkeit gleichsetzt, weshalb die Kenntnis der Valéryschen
Deutung von Mathematik einen wertvollen Hinweis zum Verstindnis seiner
eigenen Titigkeit enthalten muB, deren Ziel er schon 1898 in einem Brief an

983



Gustave Fourment als «Arithmetica universalis?» oder 1933 in der Stellung-
nahme zur Studie Examen de Valéry von Jean de Latour als «algébre d’actes»
bezeichnete?.

Valéry hat schon frith die Seichtheit der landliufigen Auffassung der Ma-
thematik als Wissenschaft des Quantitativen erkannt. Mit Recht bestreitet er,
dafB} sie auf das Quantitative beschrinkt sei; noch ist sie in ihrem Wesen eine
Wissenschaft im Sinne des enzyklopidischen Wissenschaftsbegriffes, als dessen
Hauptmerkmal eine geordnete, immer weiter zu treibende Anhiufung von
zeitlos oder objektiv giiltigen Fakten gilt und dessen Wert Valéry gering
schitzte. Fir ihn ist die Mathematik als greifbarer Wissensbestand in erster
Linie das Resultat der Ausiibung einer menschlichen Fihigkeit, in ihrem Wesen
aber diese Tatigkeit selbst — #n exercice — und darin zum Beispiel dem Tanz
vergleichbar. Mathematik treiben ist eine bestimmte Weise zu denken, die da-
durch ausgezeichnet ist, daB3 sie den fir sich spezifischen Denkakt selbst in
einer diesem Akt addquaten Sprache beim Denken seiner selbst rein zu formu-
lieren vermag. Die Mathematik, so kénnte man sagen, ist das Sediment des —
nachtriglich als mathematisch bezeichneten — Denkens selbst. Diese entschei-
dende Einsicht ins Wesen des Mathematischen besall Valéry, und es ist zu be-
dauern, daB3 er sich nicht eingehender mit dem komplizierten Mechanismus
des «mathematischen» Denkens beschiftigt hat.

In diesem Verstindnis von Mathematik gewinnt die Null — insbesondere
in der Algebra, von der in den Cahiers meistens die Rede ist — eine ausgezeich-
nete Stellung. Sie ist der Schnittpunkt, in dem sich alle algebraischen Gleichun-
gen treffen, da sich jede Gleichung immer so umformen liB3t, daB auf der
einen Seite des Gleichheitszeichens die Null gesetzt werden kann. Und da eine
algebraische Wendung, zum Beispiel 242, selbst Ausdruck einer bestimmten
Denkoperation — eben 2-+& — ist, die nichts Quantitatives enthilt, sondern,
will man sich der klassischen Kategorientafel bedienen, eine Relation darstellt,
und die durch diesen Ausdruck auf so ein-eindeutige Weise bestimmt ist, daf3
der Sinn dieses Ausdruckes sich in der ihm entsprechenden Denkoperation
voll und ganz erfiillt und mit ihr identisch ist, weil dies so ist, wird die Null
als mogliches Aquivalent eines solchen Ausdruckes, zum Beispiel in der Glei-
chung ¢+ = o, zum Fokus der als algebraische Gleichungen formulierbaren
Denkoperationen. Die Null ist fiir diesen Bereich der Denkbewegungen in
derselben Weise Brennpunkt, wie es das Moi pur fiir die von Valéry beobach--
teten BewuBtseinsbewegungen ist. Diesbeztiglich ist die Analogie zwischen der
Algebra der Mathematiker und der von Valéry geplanten Algebra der Bewul3t-
seinsoperationen eine echte. Der Vergleich deckt aber auch einen grundsitzli-
chen Unterschied zwischen den beiden Formen von Algebra auf, der Valéry
nicht verborgen blieb, ihn vielmehr zeitlebens beschiftigte und in welchem die
Begrundung fiir das Fehlen einer a/gébre d’actes zu suchen ist. Damit gelangen
wir ins Zentrum der Valéryschen Bemiithungen, von welchem her sich auch

984



im Rahmen dieser Ausfithrungen ein Zugang zum Dichter Valéry, der er in
erster Linie war, erschlieBen 14aBt.

Es ist nicht sinnvoll, das mathematische Denken getrennt von der mathe-
matischen Sprache anzusetzen, welche Schwierigkeiten diese Gleichsetzung
dem Verstindnis auch bereiten moége. Hingegen ist es eine alltigliche Erfah-
rung, daB} die BewuBtseinssphire Inhalte oder Regungen aufweist, fir welche
die Umgangssprache kein angemessenes Ausdrucksmittel ist. Diesem Umstand
verdanken — dies sei nicht kausal gemeint — die anderen menschlichen Aus-
drucksformen — zum Beispiel die bildenden Kiinste und die Musik — ihren
Eigenwert, eine Tatsache, die Valéry besonders in seinen Leonardo-Studien
beschiftigt hat. Aber auch in jenen geistigen Gefilden, in denen die Sprache
beheimatet zu sein scheint, zeigt sich eine Diskrepanz zwischen den méglichen
Erfahrungen und den die Sprache konstituierenden BewuBtseinsformen. Die-
ses Versagen der Sprache hat Valéry bei dem tiglich wiederholten Versuch,
die intimsten Funktionsweisen seines espriz zu beschreiben, in seinem ganzen
Umfang, in seiner ganzen Tragik erlebt: Die Wortbedeutung deckt sich nie
vollkommen mit dem bedeuteten geistigen Akt: «Il ne faut jamais confondre
le sens du mot et un fait mental — méme celui auquel le sens du mot s’appli-
querait le mieux» (Cabiers, t. 2, p. 192; 1900—1901). Den Hauptgrund fiir
dieses Unvermogen findet er im Wesen der Sprache selbst, das sich in deren
tiglicher Bewihrung als Mittel zwischenmenschlicher Kommunikation offen-
bart. Als Zeichenfolge mit Bedeutung beruht die Sprache auf einer Verbindung
zweier an sich unabhingiger Bereiche, dem sinnenfilligen Sach- oder Bedeu-
tungsbereich und dem phonetischen Bereich; diese werden durch einen be-
stimmten Akt, der die Sprache konstituiert und ausmacht, ein fur allemal ver-
einigt. Diese, die Umgangssprache auszeichnende Art der Mischung ist der
Grund, weshalb sich in ihr die rein mentalen, unsinnlichen BewufBtseinsbewe-
gungen nicht rein wiedergeben lassen. Ohne auf diese Sprachtheorie weiter
einzugehen, kann festgehalten werden, daB fiir den sprachgewaltigen Valéry
die ihm zur Verfigung stehende Sprache fir den Untersuchungsgegenstand
der Cabiers zu wenig prizis, zu abgeschliffen ist. Wonach er sich schon in den
ersten Cabiers sehnt und was er im jugendlichen Impetus zu finden hoftt:
«Trouver le langage sans metaphores matérielles qui produise la vie mentale»
(Cabiers, t. 2, p. 78; 1900), bleibt aber, nach Notizen aus den letzten Cahbiers zu
schlieBen, als nur beschrinkt befriedigter Wunsch ein an die Nachwelt zu de-
legierendes Desiderat. Solange jedoch dieses reine, den mentalen GréBen
angepalite Zeichenfeld nicht gefunden ist, bleibt auch die a/gébre d’actes, welche
die Valéryschen Analysen der BewuBtseinsfunktionen aufzunehmen verméchte,
eine Utopie. Dal3 es ihm trotz des Fehlens eines solchen Ausdrucksmittels ge-
lungen ist, 26 ooo Seiten zu fiillen, bleibt ein Phinomen, das nach einer beson-
deren Untersuchung ruft. Die Losung dieses Ritsels — dies sei hier ganz all-
gemein angedeutet — muf} unseres Erachtens im Dichter Valéry gesucht wet-

985



den, der in den sein eigenes Ich umkreisenden Gedichten die ihm mogliche
— vielleicht die tiberhaupt einzig mogliche Form einer a/gébre 4’ actes gefunden
hat: «Le lyrisme est la voix du moi, porté au ton le plus pur, sinon le plus
haut» (VVariété 1937,PL 1, p. 429). Inihnen ist jenes als Zustand zu bezeichnende
Ziel erreicht, auf das hin die morgendlichen Geistesiibungen angelegt sind
und das Valéry im Dialog E#palinos folgendermalBBen kennzeichnet: «...Mais
je ne suis pas en possession d’enchainer, comme il le faudrait, une analyse 2
une extase. Je m’approche parfois de ce pouvoir si précieux. . . » (PL II, p. 96;
1921). Trotzdem diirfte es nun verstindlich sein, weshalb weder die Gedichte
allein, die in zwei relativ kurzen Lebensabschnitten entstanden sind, noch die
zu Beginn genannten veroffentlichten Gelegenheits-Aufsitze, die ganze Fiille
des in den Cahiers ausgeschopften Valéryschen Ichs widerzuspiegeln vermogen,
eines Ego, das sich selbst, dank des Wissens um die reflexif-transformierende
Gewalt eines jeden geistigen Aktes, bewult als reine Potenz setzt, wodurch
jede Selbsterkenntnis immer wieder in Frage gestellt wird. Der durch die zu
Lebzeiten publizierten Werke bestimmte Schriftsteller ist zwar ein méglicher
Aspekt des Menschen Valéry, doch vermag er grundsitzlich nicht dem Mo:
zu entsprechen, dem sich Valéry zwar mit narziBtischer Hingabe, aber auch
mit einer das philosophische Denken auszeichnenden Epoche sein Leben lang
gewidmet hat.

«Paul Valéry und die Philosophie» lautet der Leitfaden dieser Darstellung,
zu deren BeschluB doch noch auf Valérys allergisch anmutende Ablehnung der
Philosophie eingegangen werden soll. Fir ihn war «Philosophie» zeitlebens
der Inbegriff eines in ausgefahrenen Begriffsbahnen sich bewegenden Versu-
ches einer miBverstandenen a/gébre d’actes mit iiberindividuellem Giltigkeits-
anspruch, weshalb er der Philosophie vorwarf, durch hochgeziichteten Wort-
miBbrauch Scheinprobleme zu kreieren und in Anlehnung an die Naturwis-
senschaften eine Allgemeingiltigkeit ihrer Sitze zu postulieren, die mangels
einer reinen algébre d’actes noch gar nicht erhoben werden kann. Dieser, zwei-
felsohne auf ungeniigender Vertrautheit mit dem philosophischen Gedanken-
gut beruhenden Einstellung kann dann ein Verstindnis entgegengebracht wer-
den, wenn man die in den Notizen der Cabiers spiirbare Skepsis gegeniiber dem
intramental erfahrbaren Bedeutungsgehalt philosophischer Termini selbst
nachzuvollziehen vermag. Obwohl aber gerade diese vom Valéry-Interpreten
in hochstem Mafle zu erfillende Forderung des Nach-Denkens von Valéry
selbst beziiglich der mannigfaltigen Formen der Philosophia perennis bewuBt
miBachtet worden ist, wollen wir ihm sein schatfes antiphilosophisches Urteil
nicht zum eigenen Scheiterhaufen werden lassen. Vielmehr wollen wir uns
fragen, ob dieser sich an einer echten philosophischen Fragestellung tiglich
erprobende Denker, dieser amatenr d’ abstractions — wie et sich selbst nannte —
nicht auch zur Gilde jener zu zihlen sei, die er in einer an La Bruyére erinnern-
den bontade wie folgt beschrieben hat:

986



«Les philosophes.
L’un a la téte comme une tour et celui-ci comme une barrique: on entend les
poids chiches sonner dedans.

Kant d’aprés ses portraits semble un hérboriste. Nietzsche un chef d’ot-
chestre danubien furibond.

Socrate est le sage d’un café de province.

Des Cartes a quelque chose d’un chef de bataillon d’arme spéciale.

Je n’ai jamais vu Spinoza. .. » (Cabiers, t. 5, p. 657; 8. 1915).

1 Centre National de la Recherche Scientifique, Paris 1957—1961. 2Paul Valéry — Gustave
Fourment: Correspondance, Paris 1957, S. 146. 3 Zit. in Paul Valéry: Oeuvres, Pléiade T. II,
Paris 1960, S. 1501 (im Text als Pl. abgekiirzt). 4 Variété, Pl. T. I, S. 1506.

«Das trunkene Schiff»
ABENTEUER EINES GEDICHTES

PAUL PORTNER

Das trunkene Schiff des siebzehnjihrigen Jean Arthur Rimbaud ibertrifft in
seiner Wirkung andere, vielleicht bedeutendere Gedichte. Obwohl man den
Wert eines Gedichtes nicht an der Wirkung messen kann, wird es durch das
Aufsehen, das es erregt, herausgehoben aus der Fiille der poetischen Produk-
tion. Riickblickend erscheint dieses Gedicht von 1871 als Ende und Anfang
einer Dichtung: das Gedicht im herkommlichen Verstand erreicht einen Hohe-
punkt; aufgeladen mit Spannungen und Ubetspanntheiten einer «explosiven
Poesie» wird es kurz darauf gesprengt werden: Metrum, Vers, Strophe, Syntax,
Grammatik, Logik werden pulverisiert werden. Von der klassischen Poetik her
mutet die neue Poesie, zu deren Ersterscheinungen Das trunkene Schiff
zahlt, wie eine Anti-Poesie an. Das Ineinander von alten und neuen Ausdrucks-
formen strudelt in einem michtigen Sog, einem Dynamismus, der das Unterste
zuoberst kehrt, die Tiefen aufwiihlt und bis heute weder zur Ruhe
noch zur Klirung gekommen ist. Gewil3, auch nach dem Zrunkenen Schiff sind
formvollendete Gedichte im herkommlichen Verstande geschaffen worden,
auch nach der Sprengung der GuBformen, der Schablonen und Schemata der
Poetik sind noch Gedichte entstanden — mehr denn je. Nur ein kurzer Blick

987



	Paul Valéry und die Philosophie

