
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

DIE NEUEN WERKE EDZARD SCHAPERS

Es gibt weniges, was in unserer schwierigen
und vergänglichen Welt so erfreulich und
hilfreich ist wie der unbeirrbare Fortgang
und das beständige Wachstum eines echten
geistigen Werks. Und es gibt wenig Autoren
deutscher Sprache, die so zu unsern verläßlichen

Begleitern geworden sind wie Edzard
Schaper. Im Anschluß an die schöne Würdigung

durch Carl Helbling im Novemberheft
1961 dieser Zeitschrift soll hier in Kürze das

Werk der letzten beiden Jahre angezeigt
werden.

Schaper hat eine besondere Stellung in
der zeitgenössischen Literatur und ein PubUkum

besonderer Art: er stand und steht,
schon äußerlich-räumlich gesehen, abseits
des literarischen Markts und seiner Experimente

und Moden, seiner Sprachverwirrung
und seiner Selbstbespiegelungen; doch
gewinnt sein Werk aus einer inneren Aktualität
eine besondere Disziplin und Verbindlichkeit,

im Rahmen eines nicht nur Uterarischen
Lebens. Schaper hat kürzlich einmal über den
ursprüngUchen, ehrwürdigen Sinn des Wortes

« Redlichkeit » gesprochen und ihn wieder
zu Ehren zu ziehen versucht : der « redeliche »

Mensch ist bei den religiösen Denkern des
Mittelalters der mit Vernunft und Sprache
begabte, auf den göttlichen Ursprung seines
Wortes gerichtete Mensch. Rede ist damit so
viel wie Rechenschaft, Rede und Antwort.
Zum verantwortlichsten, redlichsten Reden
aber mag die Dichtung gehören, wenn sie
ihren vollen Auftrag vollzieht. Dieses
redliche Wort ist immer zugleich weniger und
mehr als selbstgenügsame Kunst, weil es

diesseits alles schönen Scheins in der Not der
Zeit steht und selber Handeln ist, und weil
es gerade als redliche Dichtung über sich
hinausweisen muß. Das bedeutet schon konkret

ein vielfältiges Gespräch mit den
Zeitgenossen im persönlichen Vortrag, in der
Radiorede, in Hör- und Fernsehspiel mit
ihrem nicht primär literarischen Publikum1.
Und es bedeutet, daß auch die Dichtung ihr

Wort nicht aus der Literaturgeschichte,
sondern aus der Welt- und Heilsgeschichte
bezieht, persönlich auf Grund eines durch Politik

und Kriegserfahrung zutiefst bestimmten
Schicksals, im Werk durch die Ausrichtung
auf die großen geschichtlichen Horizonte,
wo der Mensch bezogen ist auf die
Gemeinschaftsordnungen von Staat, Kirche, Volk,
Armee, und wo er auf eigentlichste und
zugleich verlorenste Weise seinem Schicksal
ausgeliefert scheint. Schapers Dichtung ist
wie die der meisten religiösen Dichter unserer

Zeit Geschichtsdichtung, in einem Sinne

freilich, der sich von aUer früheren historischen

Erzählung und Dramatik scharf
unterscheidet.

Geschichtliches Leben, wie es sich heute
darbietet, ist nicht mehr das farbenprächtige
Theater von einst, wo der Held sein auch im
Tragischen schönes und repräsentatives
Geschick agiert — sie ist heute weithin namenlos

geworden, es herrscht eine «Inflation von
Schicksalen », welche die persönliche Würde
des Einzelschicksals überschwemmt und
entwertet. In einer «schmerzlichen Unsichtbar-
machung » werden « die Altäre verhüllt und
die Glaubensbezeugungen erstickt», und
selbst der Märtyrer, der Zeuge der Wahrheit,
wird unkenntlich unter den perfekten
Methoden moderner Gehirnwäsche, wird zu
einem «Märtyrer der Lüge». Die irdischen
Ordnungen, die etwa noch Adalbert Stifter
als Widerschein des göttlichen Waltens
darstellen konnte, werden zweideutig in der
Abenddämmerung der Geschichte2.

Auch Schapers Dichtung vollzieht, in
diesem neuzeitlichen Bildersturm, die Reduktion

auf den letzten Ursprung menschlichen
Daseins — aber dies ist nicht der
«Nullpunkt» als Ort irgend einer Existential-
akrobatik. Es ist vielmehr der Ort, wo der
Mensch nur noch der göttlichen Gnade
ausgesetzt ist, wo die gottebenbildliche Prägung
liegt, der er in Treue und Selbstentäußerung
gewiß werden kann. Und von hier aus müßte

898



auch in allem geschichtüchen Leiden, in aUer

Ohnmacht und Schuld die göttliche Liebe
erfahren werden können. Die Kunst ist aus
dem Paradies der irdisch-natürUchen Schöpfung

vertrieben, auch die Altäre der Schöpfung

sind verhüllt, und eine fröhliche
Analogia entis ist ihr nicht mehr möglich, es sei

denn, daß, wie immer wieder bei Schaper, die
Dinge dieser Welt in elegischer Liebe, gleichsam

im Abschiednehmen, noch einmal und
doppelt aufleuchten. Vor allem aber ist es seiner

Sprache gegeben, jenem Adel der
menschlichen Bestimmung in Gehorsam und
Treue gerecht zu werden und das erzählte
Geschehen auf seinen innersten Sinn
hinzuführen, oft in der Form des dialektischen
Gesprächs seiner Helden. Die Helden dieser
vornehmen, disziplinierten, niemals
experimentierenden Erzählkunst sind immer wieder

die beiden zeitlosen Prototypen eines in
Gehorsam und Treue bedingungslosen, aber
auch in Anfechtung und Gefahr extremen
Daseins: der Offizier und der Priester, die
beide im «Dienste» stehen und damit in
einem Auftrag, der sich zuletzt nur vom
Absoluten her beglaubigen läßt.

Die innerste Heimat dieses Dichters der
geschichtüchen Not bleiben die baltischen
Kleinstaaten, deren grausamen Untergang er
erlebt hat und uns als Gegenstand eschatolo-
gischen Nachdenkens vor Augen führt —
indem er zugleich die ganze geliebte, verlorene
Landschaft dichterisch wieder auferstehen
läßt:

« Für mich... sind diese Tage und
Wochen die Erinnerung an etwas einziges.
Blutig geschlagene, in einen Torweg wie in
die Aussichtslosigkeit ihrer Vernichtung
getriebene Poüzisten, Fähnriche, die sich nach
den letzten Schüssen Munition mit Steinen
verteidigten, und gleich Bündeln von Angst
in ein vor dem Haus wartendes Auto
gezerrte Zivilisten — das alles habe ich auch
gesehen, ja. Aber meine Erinnerung ist der
vöUige und darin fast schmerzhafte Gegensatz:

eine einzige lichte Sommernacht,
blühende Bäume, betäubend duftende Büsche,
überhaupt aUes Schöne, das man im Norden
erleben kann — und durch die im Alptraum
ihres Entsetzens und ihrer Angst nur scheinbar

schlafende Stadt pausenlos kreisende

Lastautos, vollgepackt mit Rotarmisten,
welche die StaUn- oder die Parteihymne zu
singen hatten. Nicht einmal unschön,
sondern so schön, wie Russen im Chor singen.
Dieser schöne Chorgesang, mal da, mal dort,
immer der gleichen Lieder, immer im Ohr:
akustisch eine nie abreißende Erinnerung an
die Anwesenheit der Sowjetarmee, und das

nie endende Summen der Motoren und Rollen

der Räder, von irgendwoher dann plötzlich

der Aufschrei einer Masse, welche die
.Losungen' der Revolution skandierte, und
dabei das in der warmen Nacht kaum hörbare

Rascheln und Lispeln der Blätter und
zugleich das Wissen: es gehen Schritte um,
Schritte, leise und tapsend — laute, die
geradewegs in einen Keller mit einem Genickschuß

führen —, das ist für mich die Erinnerung.»

Diese Sätze, in denen sich Glück und
Entsetzen rätselhaft durchdringen, stehen in
Schapers neuester Erzählung, «Der Aufruhr
des Gerechten3». Hier greift er aus dieser

Untergangswelt, in welcher die Entscheidungen

klarer und unwiderruflicher fallen, ein
Geschehen heraus, das dem Leser zunächst
recht spezieU vorkommen kann : die
Auseinandersetzungen zwischen verschiedenen
katholischen Missionen — Priestern des römischen

beziehungsweise des slawisch-unierten
Ritus, die neben Vertretern der Orthodoxie
oder des Luthertums in den zwanziger und
dreißiger Jahren an der Grenze zum
kommunistischen Rußland unter schwierigsten
Umständen arbeiten. Der Held, ein Missionar
von Leidenschaft und Berufung, wird unter
dem Zwang seines Gewissens und in der
Treue zu seinem Auftrag zum Abtrünnigen
von einer katholischen Kirche, die ihn mit
bürokratischen Maßnahmen und der Torheit
oder Bosheit einiger ihrer Vertreter verfolgt ;

der Revaler Erzbischof muß diese «Weisheit
der Kirche » wider WiUen vollstrecken, auch

wenn er das subjektive Recht des Empörers
erkennt. Über das Land bricht die
weltgeschichtliche Katastrophe von 1939 und 1940
herein; der Missionar wie der Erzbischof
bleiben auf ihrem Posten — sie werden sich
in einem sowjetischen Straflager der Arktis
wiederfinden und gemeinsam das Martyrium
erleiden.

899



Ein Bild christlich-kirchUchen Haders an
der SchweUe des Untergangs, noch konkreter

und aktueUer ein mutiger Beitrag zur
ökumenischen Bewegung von heute, unter Berufung

auf das wahre «EvangeUum zwischen
den Konfessionen», gegen eine
selbstgerechte, in Organisation verhärtete Kirche.
Vor aUem aber ist es eine großartige Dichtung

voU Tapferkeit und Trauer vom
Christentum einer Endzeit, vom immer sich
wiederholenden Konflikt zwischen dem ewigen
Auftrag und den zeitlichen Formen des
Glaubens und von der Frage nach dem «

Geheimnis aUer Geheimnisse », der Offenbarung
des aUmächtigen Gottes in der Ohnmacht
seiner geschichtüchen Gestalt. Eine Dichtung:

wiU sagen ein Begreifüchmachen und
Durchdringen eines Unbegreiflichen und
Undurchdringbaren, behutsam unternommen

im rückbückenden Gespräch einiger
Augenzeugen und hier wieder zunächst in
der Annäherung durch Briefe, dann in den
Gesprächen am Revaler Bischofshof, endlich,
in unentrinnbarer Zuspitzung, in der Erzählung

von einer wahnwitzigen Fahrt an die
Grenze mit dem vergeblichen Versuch, den
zum Bleiben entschlossenen Missionar zu
retten — und zum Schluß, nur noch in
zarten, ungefähren Linien, eine Ahnung vom
kommenden Schicksal der Märtyrer. Das ist
ein meisterhaftes, untrügüch bemessenes
Erzählen, reich und sparsam zugleich in der
Dosierung von Bild und Gedanke, im Wechsel

des Tempos, in der Führung von Licht
und Schatten, in der Gelassenheit, mit der
auch die rein sachüchen, ja komischen
Aspekte mühelos zum Bilde gefügt sind. Die
Leistung des Dichters üegt in einer erzählerischen

Gerechtigkeit, welche aUein auch die
Gerechtigkeit und Richtigkeit des erzählten
Geschehens ahnen lassen kann, und sie liegt
in der erzählerischen Liebe zum Abseitigen
und Verlorenen

Was hier zwischen den christlichen
Konfessionen, ja innerhalb der katholischen
Kirche selber spielt, erscheint als ein erst
recht aktuelles Thema in zwei Erzählungen,
die dem Verhältnis des Christentums zum
Judentum gelten4. Wie ein Kommentar dazu
liest sich die Rede, die Schaper im März 1963

zur Eröffnung einer deutschen «Woche der

(christüch-jüdischen) Brüderlichkeit » gehalten

hat5. Der Nacherzähler des Lebens Jesu,
der Übersetzer von Lagerkvists Barabbas,

greift hier je zu einem legendenhaften Motiv.
Er erzählt — in der TitelnoveUe — die fernere
Geschichte des Mannes, der Jesus vor dem

Hohepriester einen Backenstreich gab, und
gleichsam umgekehrt dazu die der Nachkommen

des Malchus, dem Petrus ein Ohr
abgeschlagen hatte, und der das erste jüdische
Opfer des Christentums ward. Hier ist
versucht, «in der Tiefe Hiobs», das heißt seiner

Frage nach dem Sinn ungerechten Leidens
und seiner Erfahrung der Liebe Gottes gerade

auch im Leiden, eine Gemeinsamkeit des

Glaubens zu finden und von hier aus auch
die zweitausendjährige Tragödie der
christüch-jüdischen Beziehungen als gemeinsame
Heilsgeschichte zu verstehen, in der freiUch
der christhche Teil zuerst sich selber schuldig
zu sehen hat. Über aUe theologische Dialektik

hinaus sind es ergreifende Geschichten

von Verfolgung und Gericht, von menschlicher

Begegnung im Leiden und vom
Angerührtsein durch eine Wahrheit, die über
aUes Begreifen ist.

Die zweite dieser Erzählungen, «Unser
Vater Malchus», ist im Elsaß des frühen 18.

Jahrhunderts angesiedelt — einer mit Leid
gesättigten Geschichtslandschaft zwischen
den Völkern, darin den baltischen Ländern
nicht unähnlich. Man begreift, daß dieses

Land nochmals, in neuem Aspekt, auftaucht
in der «Dragonergeschichte6». Unter Schapers

strengen, meisterlichen NoveUen ist dies
eine der schönsten, überaus behutsam und
doch atembenehmend entworfen um die
Befreiung einer als Hexe verurteilten jungen
Frau und ihres im Kerker geborenen Kindes
durch einen livländischen Offizier der
französisch-weimarischen Truppen — eine zarte

Spiegelung der Weihnachtsgeschichte ins
sinnlos scheinende Dunkel des Dreißigjährigen

Kriegs und zugleich einer — mit Meister
Eckhart gesprochen — Gottesgeburt im
Seelengrunde des selbstlosen, auch wider den

militärischen Gehorsam treuen Helden.
Auch diese Geschichte unternimmt mit

den vieUeicht allein mögUchen Mitteln,
denen des Dichters, eine Rechtfertigung der

Geschichte, eine bildhafte Deutung hin auf

900



die Grundfiguren der christlichen
Heilsgeschichte. Und darin hangen letzthch aUe

diese Erzählungen zusammen; auch wo dies
nicht wie oft bei Schaper durch offene und
versteckte Verzahnungen zwischen den
einzelnen Werken angedeutet ist, messen sie
Stück für Stück den Raum unseres einen

geschichtüchen Lebens aus und schaffen aus

Angst und Leere einmal ums andere Sinn
und Gestalt. Es ist schön, diese ebenso
richtende wie helfende Kunst Schapers weiter
am Werk zu wissen.

Max Wehrli

1 Hingewiesen sei hier auf das Fernsehstück

«Der Gefangene der Botschaft», das

erstmals in der Sonderbeilage zu diesem Heft
gedruckt ist. 2Der Abfall vom Menschen

(Radiovorträge), Walter-Verlag, Ölten und
Freiburg i. Br. 1961. — Verhüllte Altäre.
Ansprachen. Jakob Hegner, Köln und Ölten
1962. 3Der Aufruhr des Gerechten. Eine
Chronik. Hegner, 1963. 4Die Söhne Hiobs.
Hegner 1962. s Heiligung der Opfer. Eine
Rede zur Woche der Brüderüchkeit 1963.

Hegner 1963. "Dragonergeschichte. Novelle.
Hegner 1963.

DER SPÄTE RILKE

RUkes Blick ist auf die Dinge gerichtet. Mit
großer Genauigkeit tastet er ihre Formen ab,
um sie mit vollkommenster Annäherung
dem dichterischen Bewußtsein zuzuführen,
das sie an die Unwandelbarkeit des Kunstdings

weitergibt. Noch die «Neuen
Gedichte » gründen in diesem Vertrauen auf die
Möglichkeit der Besitznahme im Anschauen
und der Bewahrung im Wort. Sie müssen für
Rilke in ihrer Perfektion ein Äußerstes
bedeutet haben, eine Grenze des Gedichts, dessen,

was es am Ende seines bisherigen Weges
bestenfaUs sein konnte. Das Ungenügen, das

für den Dichter selbst dem Erfolg anhaftete,
führte zu der bekannten Krise, die nicht das

Erreichte betrifft, sondern dessen Grundlagen.

Wäre Rilke dieser Krise ausgewichen,
so stünde sein Werk als eines unter vielen
vor uns, und er wäre der Dichter der
vollkommenen Mittelmäßigkeit und der
mittelmäßigen VoUkommenheit geworden und
gebUeben. Seine Größe liegt darin, daß er die
radikalere Erfahrung, die sich ihm auftrug,
nicht nur mit Geduld auf sich genommen
hat, sondern durch sie hindurch und über sie
hinaus zu einer zweiten Einfachheit gelangt
ist, die im Durchgang durch die «Duineser
Elegien » in den « Sonetten an Orpheus » und
den deutschen und französischen Gedichten
der Spätzeit Gestalt gewonnen hat. Welcher

Art ist diese radikalere Erfahrung, und was
bedeutet das Spätwerk? Dieser Frage ist das

Buch «Zeit und Figur beim späten Rilke»
von Beda Allemann gewidmet1.

Die Dinggedichte der frühen und mittleren

Zeit ruhten im Glauben, daß Vergängü-
ches durch die Verwandlung in Empfundenes,

Gedachtes und Gesagtes der Bewegung
zu entziehen sei und in der Bewahrung
bestehen könne. Es ist die Übersetzung der
Zeit in Raum, die man schon früh als einen
wesentlichen Zug in Rilkes Werk hervorgehoben

hat. Doch die Sicherheit dieser reinen
Raumwelt ist trügerisch. Wenn sie errichtet
wurde, um die Dinge in die Endgültigkeit
und Dauerhaftigkeit hinüberzuretten, so
entfernt sie sich gerade dadurch von der eigentlichen

Wahrheit der Dinge, die vergehende
sind. Man kann nicht aus den vergehenden
Dingen eine Essenz der Beständigkeit
herauslösen, sondern ihre Essenz ist die Ver-
gängüchkeit, sie vergehen wesentlich. Aus
dieser Erkenntnis heraus wäre der begonnene
Weg für Rilke nur begehbar geblieben, wenn
er die Abkehr von den Dingen vollzogen und
sich in eine bedingungslose Innerlichkeit
zurückgezogen hätte. Aber noch 1922 sagt
Rilke: «Meine Welt beginnt bei den Dingen.

» So muß denn der Weg zu ihnen ein
anderer werden. Sie wollen in der Wahrheit

901



ihrer Unbeständigkeit und ihrer Wandlung
hingenommen sein. Dadurch gewinnt die
Welt ihre Zeitlichkeit zurück, und es ist das

große Verdienst AUemanns, darauf
hingewiesen zu haben. Die Wendung, von der die
Rede ist, voUzieht sich nicht plötzlich und
auf Grund einer augenblicklichen Erleuchtung,

sondern sie reift über Jahre des Su-
chens hinweg jener Ballung an Kraft entgegen,

die dann im Winter 1921/22 jene einzigartige

Ausgießung möglich macht, der wir
die wichtigsten Teile des Spätwerks verdanken.

Diese Langsamkeit ist nicht nur ein
Zeichen für die Geduld, mit der Rilke auch das

Drängendste austrägt, sondern sie bezeugt
überdies die Schwierigkeit, welche die besondere

Art der geforderten Umkehr mit sich
bringt. Sie ist bezeichnet durch den Verzicht
auf den Besitz. Das Fließende ist nicht zu
halten ; die Wahrheit liegt in den Übergängen
und ist nur als das Unfaßbare faßbar. «Das
Faßliche entgeht, verwandelt sich, statt des

Besitzes erlernt man den Bezug. » An die
Stelle des Griffs nach den Dingen hat der
Abstand zu ihnen zu treten, aus dem sie in
der Schwebe des bewegten Wandels erlebt
werden. Das Opfer, das verlangt wird,
betrifft die Dinge in dem Sinne, daß ihre
Handlichkeit, ihre Verwendbarkeit und
Brauchbarkeit von ihnen abfällt und sie in
der Reinheit ihres Bezuges zum Ganzen
freigibt. Rilkes Blick, der mit so inniger
Teilnahme an den Formen haftet, braucht Zeit,
um sich von ihnen zu lösen, und um durch
sie hindurch dorthin vorzustoßen, wo ihnen
auch ihr Verschwinden noch zugehört. Mit
dem zunehmenden GeUngen dieser Abstandnahme

verbindet sich in Rilkes Werk der
allmähliche Übergang vom Ding zur Figur, in
der AUemann einen zentralen Begriff der
späten Gedichte erkannt hat.

Wie verhält sich das Ding zur Figur? Das
aus dem Abstand in seiner vergehenden
Bewegung erfahrene Ding ist nicht mehr durch
seine Lage im Raum zu bestimmen, es ist um
die Vergangenheit und die Zukunft
angereichert, so wie der BaU am höchsten Punkt
seiner Flugbahn sein Steigen und sein Fallen
an dieser einen zentralen Stelle versammelt.
«In diesem AugenbUck der Versammlung»,
sagt Allemann, «kann der Ball eine ganz

neue Dimension eröffnen, eine neue SteUe

zeigen ; es ist die SteUe, an der die Figur im
prägnanten Sinne aufgeht » (S. 60). Die Figur
ist kein Ding, sondern eine Steigerung des

Dings; in ihrer höheren Gestalt wird das

Ding, ohne das es sie nicht gäbe, unsichtbar.
Hier scheint sich die Gefahr anzudeuten, daß
das Dingliche und Sichtbare nun doch
entgleiten und in einer formlosen, anonymen
Nacht versinken könnte. Diese Gefahr wird
durch die Figur überwunden. «Die Figur
bedeutet die letzte und entscheidende
Möglichkeit, auch noch im Bereich des Unsichtbaren

eine Gestalt und ihr Maß als Ziel
unseres Übermaßes zu errichten. » Sie stellt
« das gerade noch Faßbare inmitten der
radikalsten Verwandlung» dar (S. 283). Hier
wird die Bedeutung der Figur spürbar: die
Dinge vergehen zwar, doch ist dieses

Vergehen kein bloßer ZerfaU in die Formlosigkeit,

sondern auch der Übergang ins Unsichtbare

gehorcht noch einer Ordnung. Dem
Vergehen der Ordnung steht die Ordnung
des Vergehens gegenüber, die «Verlegung
alles Vergehens in Gang ». Die Figur ist das

geordnete Vergehen, und wo die Struktur
des Vergehens erkannt, «gewußt» ist,
entsteht das Gedicht : die Figur ist das Gedicht.

AU das ist in einem näher zu bestimmenden

Sinne auf den Tod bezogen. Die Figur
verlangt die Überwindung des Anschauens,
oder besser dessen Steigerung zum Gesehenhaben

der ganzen Bewegung. «Die gewußte
Figur ist die aus dem gesteigerten Anschaun,
dem ,Gesehenhaben' gewonnene Gestalt»
(S. 289). Das Ganze gesehen haben bedeutet
aber, daß man alles hinter sich hat, daß man
« allem Abschied voran », daß man gewissermaßen

schon gestorben ist. Die Figur wird
eigentlich erst möglich, wenn sie schon
unmöglich geworden ist. Das Gedicht gerät an
jene äußerste Grenze, an der es nur noch
aufgeht, um sich selber zurücknehmen zu können,

so wie der Springbrunnen in sich selber
zurückfällt: «toi, ö colonne légère du
temple / qui se détruit par sa propre nature ».

Erst aus diesem Verzicht, dieser Entbindung
von jeder Absicht wird die Abgeklärtheit der
späten Gedichte verständlich. Die Wendung,
die Rilke vollzogen hat, wird am deutlichsten,

wenn man sich daran erinnert, mit wel-

902



cher Inständigkeit die frühen Werke der
Möglichkeit eines «eigenen» Todes
nachspüren und dem Verlangen gehorchen, noch
im Tode «ich » sagen zu können. Demgegenüber

gipfelt die Erkenntnis des Spätwerks
darin, daß das Gedicht den Tod vorwegnimmt,

daß es das Ich in eine höhere Unper-
sönüchkeit überführt, in der das Unsichtbare
sichtbar wird. Daß der Dichter im Gedicht
schwindet, ist das Schwerste, was Rilke
anzuerkennen hatte, damit das Gedicht als Figur
möglich werden konnte. Ein Brief vom
Januar 1923 spricht diese Erfahrung aus: «Moment

béni de la vie intérieure que celui où on
se décide, où on s'engage a aimer désormais
de toute force et imperturbablement ce que
l'on craint le plus, ce qui nous fait — d'après
notre mesure à nous — trop souffrir. Ne
croyez-vous pas qu'une fois cette décision
prise, le mot .séparation' n'est qu'un nom
dénué de tout sens, à moins que ce soit
l'anonymat délicieux d'un nombre infini de

découvertes, d'harmonies inédites et d'inimaginables

penetrances...» Und das gleiche
meint ein Widmungsgedicht von 1919: «Es
liebt ein Herz, daß es die Welt uns rühme,/
nicht sich, nicht den Geliebten, denn: wer
wars / Ein Anonymes preist das Anonyme, /
wie Vogelaufruf das Gefühl des Jahrs...»

Der Durchbruch zur «Daseinsform des

Tot-Seins» (S. 193) ist die Erfahrung, die
von nun an jedes Gedicht vollzieht, denn:
«Das Gedicht ist nicht nur die inhaltliche
Nennung der in ihm ausgesprochenen
Bewegungen und Figuren, sondern ihr Vollzug»

(S. 235). Das Gedicht als Figur wird
möglich, indem es die Grenze schon
überschritten hat, auf die es zustrebt. Das ist der
«reine Widerspruch», den Rilke mit großer
Konsequenz auch noch auf seinem Grabstein

fortbestehen ließ, das Sprechen zum
Schweigen hin, das die unvergleichliche
Leichtigkeit der späten Gedichte kennzeichnet:

«Mais ce qui plus que ton chant vers toi
me décide / c'est cet instant d'un silence en
déUre / lorsqu'à la nuit, à travers ton élan
liquide / passe ton propre retour qu'un
souffle retire. » So redet Rilke zum
Springbrunnen. Der unfaßliche Augenblick des

Schweigens ist das, worum die Rede kreist
und worauf sie unaufhörlich unterwegs ist ;

das Schweigen ist der innerste Kern des

Gedichts und das, was es unendUch umgibt.
Wenn das Gedicht die Erfahrung ist, die

seinen Inhalt ausmacht, wenn es Figur ist, so
kann es nicht Ding sein, nicht Objekt, dem
wir als etwas Abgegrenztem, Bestimmbarem
gegenübertreten. Nun kommt es aber
AUemann auf ein Resultat an: er will einen «Beitrag

zur Poetik des modernen Gedichts »

leisten. Damit wird das Gedicht von einer
Erfahrung zum Produkt einer Erfahrung. Auch
dieser letzte Schritt läßt sich noch aus der

Erfahrung des Dichters rechtfertigen. Es ist
unbestreitbar und gehört zur Widersprüchlichkeit

der dichterischen Erfahrung, daß das

Geschriebene sich aus dem Erfahrbaren
heraushebt, sich verfestigt und dem Ich
unzugänglich wird. Auch Rilke hat diese schließliche

Unverfügbarkeit des Werkes nicht
übersehen können, durch die es ganz auf sich
selbst gesteUt in die Welt hinaustritt und sich
dem Leser ausliefert. Der Dichter erfährt
diese Entfremdung: «Nach solcher Arbeitsausgabe

folgt jedesmal ein Ratlossein, nicht
daß man eigentlich leer wäre, aber bestimmte
Vorräte des eigenen Wesens sind verwandelt,
sind fortgegeben und gleichsam dem eigenen
persönlichen Gebrauch für immer entzogen
[...], und es zeigt sich, daß man in solcher
Zeit ungern ,Ich' sagt, denn was wäre, ohne

Anstrengung und Zwang, von solchem Ich
auszusagen?» Für den Wissenschaftler ist
diese Objektivierung nicht das Ende,
sondern der Anfang seiner Tätigkeit. Erst von
hier aus kann er vom «modernen Gedicht»
und der «Verbindlichkeit von Rilkes
Spätdichtung » reden ; und erst in der Loslösung
von der Dichtung als Erlebnis des Sagens
kann der Satz einen Sinn haben, wonach die

Dichtung der Elegien «unbeschadet ihrer
Großartigkeit im ganzen gesehen eher eine

Liquidation des europäischen Symbolismus
in seiner deutschen Ausprägung als der
Gewinn einer neuen dichterischen Dimension
bedeutet» (S. 300). Die Berechtigung und
Notwendigkeit der Einordnung in die
Literaturgeschichte ist unbestreitbar. Aber der
Leser, der AUemann geduldig gefolgt ist,
fühlt sich durch solch globale Urteile etwas
spärlich belohnt.

Es ist vielleicht gut, auf die Elegien zu-

903



rückzukommen und nach ihrer SteUung zu
fragen, weniger im Rahmen der europäischen
Lyrik als innerhalb von Rilkes Werk. Dabei
ist der vorzügüche Kommentar von Jacob
Steiner eine sehr bedeutende HUfe, weü er
durch die geduldige Auslegung fast jedes
einzelnen Wortes die Voraussetzung dafür
schafft, daß ein Überbück über das Ganze
dieses schwierigen Textes überhaupt möglich
wird2. Man könnte Steiner vorwerfen, daß in
seinem Buch die Ausführlichkeit der
Einzelinterpretation hie und da die Sicht des Ganzen

zu beeinträchtigen droht, oder daß es

mindestens sehr schwer ist, das Ganze im
Auge zu behalten. Aber die Schwierigkeit
der Elegien ist so groß, daß die Dankbarkeit
für die reiche Aufklärung in Einzelfragen
unbedingt überwiegen muß. Außerdem ist
der Kommentar bewußt so angelegt, daß er
nicht ohne den Text gelesen werden kann,
dem er Schritt für Schritt zu folgen bemüht
ist. Eine Würdigung, die Steiners Leistung
gerecht werden wiU, hat sich deshalb ebenfaUs

auf die Ebene des Textverständnisses zu
stellen und muß versuchen, die Ergebnisse
zu wägen, vieUeicht auch zu ergänzen. Wir
wählen dazu die Sternenstrophe der zehnten
Elegie.

Und höher, die Sterne. Neue. Die Sterne des
Leidlands.

Langsam nennt sie die Klage : — Hier,
siehe: den Reiter, den Stab, und das vollere

Sternbüd
nennen sie: Fruchtkranz. Dann, weiter dem

Pol zu:
Wiege; Weg; Das Brennende Buch; Puppe; Fen¬

ster.

Aber im südüchen Himmel, rein wie im In¬

nern
einer gesegneten Hand, das klar erglänzende

,M\
das die Mütter bedeutet... —

Was an diesem Text zunächst auffäUt und
seine offensichtliche Schwierigkeit ausmacht,
sind die scheinbar beziehungslos und bar
jeder Stütze hingeworfenen Namen der
Sternbilder. Jedes dieser Wörter ist schon
dadurch Stern, daß es als einsamer, von Dun¬

kelheit umgebener Lichtpunkt nur auf sich
selbst bezogen im Raum schwebt. Eine solche

rein substantivische Aussage ist in Rilkes
Spätwerk nicht ganz vereinzelt. Man erinnert
sich vor allem an eine Stelle aus der neunten
Elegie (Vers 3iff.) und an ein Widmungsgedicht

von 1924, das darauf Bezug nimmt:
«Nach so langer Erfahrung sei ,Haus', /
,Baum' oder ,Brücke' anders gewagt ; /
immer dem Schicksal eingesagt, / sag es sich
endüch aus! // Daß wir das tägüche Wesen
entwirrn, / das jeder anders erfuhr, / machen
wir uns ein Nachtgestirn / aus der gewußten
Figur. » Im bloßen Nennen der Dinge, wie
die Elegien es verstehen, liegt etwas vom
«anderen Wagen». Das isolierte Wort hebt
das Ding aus dem Zusammenhang, in den

wir es deutend steUen und sagt es als gedachtes

Ding in der Reinheit seiner Präsenz aus.
Das Wesen der Sternbilder besteht also gerade
darin, daß sie nicht gedeutete Dinge sind,
sondern sich als die Erscheinung ihrer unge-
deuteten Gegenwart am geistigen Himmel
zeigen. Aufder anderen Seite ist unser Drang
zu deuten nirgends stärker als hier: wir möchten

wissen, warum gerade diese und nicht
andere Dinge sich zu Gestirnen verdichten,
und wir hoffen, gerade durch die Erhellung
der dunkelsten Bilder einen besonders tiefen
Einblick in Rilkes Welt zu gewinnen. Um
uns das, was sein Wesen darin hat, daß es

ungedeutet ist, näher zu bringen, sind wir
auf die Deutung angewiesen. Dabei wäre die

Aufgabe eine doppelte. Einmal müßte die

Ungedeutetheit der Sternbilder gedeutet
werden ; man müßte zeigen, welche RoUe das

Ungedeutete bei Rilke spielt, und welchen
Rang es im Ganzen seines Denkens einnimmt.
Diese Frage, zu deren Klärung mehrere
Abschnitte in Steiners Buch beizutragen
vermöchten (man vergleiche das Register), lassen

wir hier offen und wenden uns lediglich
der zweiten zu, die den einzelnen Sternbildern

und ihrer Verankerung in Rilkes Werk
gilt.

Einige der genannten Sternbilder lassen

sich ohne Schwierigkeit mit anderen Texten
zusammenbringen. So verweist Reiter auf das

elfte Sonett des ersten Teils, das wenige Tage
vor der zehnten Elegie entstanden ist, Puppe
erinnert an die vierte Elegie, und Fenster ist

904



durch viele deutsche und französische
Gedichte der Spätzeit als ein für Rilke wichtiger
Gegenstand ausgewiesen. In anderen FäUen
ist das Auffinden passender ParaUelsteUen

weniger einfach. Am meisten Schwierigkeiten
scheint Stab zu bereiten. « Kein Interpret

hat etwas Fundiertes zu Stab zu sagen
vermocht; ja, die meisten finden es bei der
Aufzählung der Sternbilder dieser Strophe nicht
einmal für nötig, den Stab auch nur zu
erwähnen » (S. 276). Nicht nur im Hinblick auf
dieses Problem, sondern ganz allgemein muß
man es Steiner hoch anrechnen, daß er auch
jene Fragen nicht verschweigt, die er nicht
beantworten kann. Die Schwierigkeit liegt
darin, daß «nirgends in Rilkes Werk ein
Stab als wichtiges Motiv oder gar Symbol»
vorzukommen scheint. Deshalb sind auch
Steiners Vorschläge nur Vermutungen: der
Stab als Attribut des Bettlers, Hirten,
Wanderers, als erotisches Symbol, als Träger
magischer Kräfte und als das Zeigende. Ohne
diese Erklärungsversuche auszuschließen,
darf man doch auf eine SteUe in den
«Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge »

aufmerksam machen, wo dem Stab eine gewisse
Bedeutung zukommt. Rilke spricht dort von
seinem frühen Werk, davon, daß «das
Aufzeigen dir im Blute war und nicht das Bilden
oder das Sagen» (S. 89). Und er fährt fort:
« So wie du warst, auf das Zeigen angelegt,
ein zeitlos tragischer Dichter, mußtest du
dieses Kapillare mit einem Schlag umsetzen
in die überzeugendsten Gebärden, in die
vorhandensten Dinge. Da gingst du an die
beispiellose Gewalttat deines Werkes, das

immer ungeduldiger, immer verzweifelter unter
dem Sichtbaren nach den Äquivalenten
suchte für das innen Gesehene. Da war ein
Kaninchen, ein Bodenraum, ein Saal, in dem
einer auf und nieder geht : da war ein
Glasklirren im Nebenzimmer, ein Brand vor den
Fenstern, da war die Sonne. Da war eine
Kirche und ein Felsental, das einer Kirche
güch. Aber das reichte nicht aus ; schließlich
mußten die Türme herein und die ganzen
Gebirge; und die Lawinen, die die
Landschaften begraben, verschütteten die mit
Greifbarem überladene Bühne um des
Unfaßlichen wiUen. Da konntest du nicht mehr.
Die beiden Enden, die du zusammengebogen hat¬

test, schnellten auseinander; deine wahnsinnige

Kraft entsprang aus dem elastischen Stab, und dein

Werk war wie nicht» (S. 90).
Nur am Rande sei vermerkt, daß hier eine

weitere Aufzählung von Dingen vorliegt,
die in mancher Hinsicht vorausweist. So

werden außer den Fenstern und Türmen
Felsental und Gebirge genannt, deren Wichtigkeit

gerade in der zehnten Elegie bekannt
ist. Uns kommt es hier auf den Stab an. Das

Zusammenbiegen seiner Enden bedeutet den

gewaltsamen Versuch, das «innen
Gesehene» mit dem «Sichtbaren» zusammenzubringen.

Es geht darum, ein äußeres
Äquivalent für das Innere zu finden. Das Zeigen
besteht darin, daß das Innere durch ein
Äußeres, das Unsichtbare durch ein Sichtbares

dargesteUt wird. Weil aber das Unsichtbare

nie in befriedigender Weise sichtbar zu
machen ist, muß immer mehr « Greifbares »

herangezogen werden, um das Unmögliche
möglich zu machen. Rilke vergleicht den

Ort, wo das Innere die Äquivalenz des

Äußeren sucht, einer Bühne. Auf ihr spielt
das Frühwerk. Diese Bühne ist eine
unvollkommene NahtsteUe, an der die beiden Enden

des Stabes gewaltsam einander entgegengebogen

werden. Das Auseinanderschnellen
der beiden Enden aus der zu groß gewordenen

Spannung kennzeichnet den AugenbUck,
in dem das Gewaltsame und Unmögliche —
das Mißlingen des Versuchs — bewußt
wird: «dein Werk war wie nicht». Der Stab

erhält seine ursprüngliche gerade Form
zurück. Er erscheint an einer SteUe, wo etwas
aufhört, und wo die freigewordene Kraft
einen neuen Anfang sucht. Er bezeichnet
eine «Wendung » : die Wendung vom Zeigen
zum Sagen. Wenn das Zeigen in der
Überführung des Unsichtbaren in Sichtbares
besteht, so ist Sagen in den Elegien die
Überführung des Sichtbaren in Unsichtbares
(Steiner, S. 218, 280). Wenn es sich zuerst
darum handelt, «festzustellen» und «aufzuhalten

» (Malte, S. 90), so taucht am Schluß
der Gedanke an die Vorübergehenden auf, die

man durch das Fenster erblickt: «Wer
begriffe es sonst, daß du zum Schluß nicht vom
Fenster fortwolltest, eigensinnig wie du
immer warst. Die Vorübergehenden wolltest
du sehen; denn es war dir der Gedanke ge-

905



kommen, ob man nicht eines Tages etwas
machen könnte aus ihnen, wenn man sich
entschlösse anzufangen» (S. 91). Gerade
dadurch, daß sich der Stab entspannt, wird eine
neue Öffnung auf die Welt hin möglich, wobei

jetzt die Wirklichkeit nicht mehr gebannt
werden soll, sondern als eine vorübergehende
anerkannt wird, wie das Rilkes Spätwerk
entspricht. An die Stelle einer erzwungenen
Entsprechung zwischen Innen und Außen muß
von nun an der Austausch zwischen beiden

treten, was vielleicht schon im «Malte»
durch das Bild des Fensters ausgedrückt werden

soll.
Es gibt keinen Beweis dafür, daß Rilke

bei der Nennung des Stabs in der zehnten
Elegie an das gedacht hat, was er Jahre früher

im «Malte» aufgezeichnet hatte, doch
kommt dem Stab hier immerhin eine genügend

wichtige Rolle zu, daß man den älteren
Text für die Deutung des Sternbildes zuziehen

darf. Man könnte sogar noch weitergehen

und eine Beziehung zum Fruchtkranz
herzustellen versuchen. Tatsächlich ist ja der
Stab ein geplatzter Kreis ; dieser Kreis ist
geborsten, weil er gewaltsam erzwungen
wurde; er war das Ergebnis des Nicht-
warten-Könnens, der Ungeduld. Demgegenüber

ist Fruchtkranz der gereifte Kreis und
deshalb «das vollere Sternbild». Er ist das,

was die befreite Kraft leisten kann, nachdem
die Enden des Stabes auseinandergeschnellt
sind und der Blick durch das Vorübergehende

hindurch zum Ganzen gedrungen
ist.

Ein schwieriges Sternbild ist auch Das
Brennende Buch. Auch hier verhindert die
bloße Nennung eine Interpretation, die den
Anspruch der Gewißheit erheben dürfte.
Steiner gibt zwei Hinweise. Zunächst, sagt
er, ist das Buch als «fertig statisches Ding»
noch nicht das Gültige. «Erst gleichsam in
der Vernichtung des Buches erhält das, was
darin steht, seine Bedeutung» (S. 280). Das
Brennen ist hier im Sinne des Sonetts «WoUe
die Wandlung » verstanden. Sodann gehen in
das Buch Gefühle ein, die «sprachlich in
Wärmemetaphern gefaßt» werden. Brennen
ist dann nicht mehr intransitiv, sondern transitiv

zu verstehen: das Buch erwärmt den
Leser und läßt ihn erglühen. Außerdem

müßte man, Steiner ergänzend, den
Zeitaspekt des Partizips erwähnen: das Buch
verbrennt zwar, aber es ist noch nicht
verbrannt, sondern steht jetzt in Flammen; die

Zerstörung ist noch nicht vollzogen, sondern
eben im VoUzug begriffen. Es ist nicht
unwichtig, daß gerade der Augenblick des

Übergangs vom einen ins andere festgehalten
ist. — Vielleicht darf man es wagen, in der
Deutung des brennenden Buches ein wenig
über das Gesagte hinauszugehen, mit allen
Vorbehalten, die hier angebracht sind. Steiner

selbst stellt den Bezug zu Vers 86 f. her,
ohne ihn aUerdings auszuwerten. Dort ist
von der Eule die Rede, die, der Wange des

Sphinxgesichtes entlangstreifend, «in das

neue / Totengehör, über ein doppelt /
aufgeschlagenes Blatt, den unbeschreiblichen Umriß

» zeichnet. Diese Verse gehen auf einen
Brief vom 1. Februar 1914 zurück, der Rilkes
Sphinxerlebnis schildert: «Hinter dem
Vorsprung der Königshaube an dem Haupte des

Sphinx war eine Eule aufgeflogen und hatte
langsam, unbeschreiblich hörbar in der
reinen Tiefe der Nacht, mit ihrem weichen
Flug das Angesicht gestreift : und nun stand
auf meinem von stundenlanger Nachtstille
ganz klar gewordenen Gehör der Kontur
jener Wange, wie durch ein Wunder,
eingezeichnet» (Steiner, S. 271). Es fällt sogleich
auf, daß hier alle Elemente der entsprechenden

Elegienstrophe bereits vorkommen, mit
der einzigen Ausnahme des doppelt
aufgeschlagenen Blattes. Wenn Rilke dieses Motiv
nachträglich hinzugefügt hat, so geht daraus
deutlich hervor, daß damit nicht nur auf das

erinnerte Erlebnis angespielt wird, sondern
daß sich eine bestimmte zusätzliche Vorstellung

mit dem Bild verbindet. Ist aber nicht
die einfachste Erklärung für das doppelt
aufgeschlagene Blatt ein aufgeschlagenes Buch,
dessen Öffnung die doppelte Seite freigibt?
Läßt man diese Interpretation zu und wagt
man den Zusammenhang mit dem brennenden

Buch herzustellen, so ergeben sich daraus

einige Fragen, die an die grundsätzliche
RoUe und Bedeutung der Sternbilder rühren.

Was in das Buch eingeschrieben wird, ist
das Antlitz des Sphinx, von dem es heißt, es

habe «für immer, / schweigend, der
Menschen Gesicht / auf die Waage der Sterne ge-

906



legt» (Vers 77—79). Im Sphinxgesicht ist
aUes Wesentliche und Gültige des Menschengesichtes

versammelt und «bei den Sternen
ins Gleichgewicht gebracht » (S. 269). Dieses

Gültige ist im Buch eingezeichnet. Das Buch
aber erscheint gleich danach am Himmel des

Leidlands als jenes Sternbild, das sich selbst
verzehrt und aufhebt. Man muß daraus
schließen, daß das Sphinxgesicht keine
höchste Erfahrung ist : höher steht das
brennende Buch (man beachte den Satz: «und
höher, die Sterne»). In ihm wird die versteinerte

und scheinbar ewige Konstellation
wieder in Bewegung gebracht. Das Gültige
des Gesichts liegt gerade nicht in der steinernen

Endgültigkeit, sondern in seiner
Veränderlichkeit und Vergänglichkeit ; das Buch,
welches das Gesicht aufbewahrt, ist nicht
unvergänglich, sondern es brennt, das heißt :

es dauert nur eine Weile und trägt den Keim
der Selbstaufhebung in sich. Das Sternbild
des brennenden Buches gehört so in die
Nähe der Springbrunnengedichte, in denen
Steigen und Fallen sich bedingen und
aufheben. Daß im Buch das Gesicht steht, paßt
genau in diesen Zusammenhang, denn das

Gesicht ist für den späten Rilke eine Spannung

an der Grenze, die gültige Form des

Prekären, es ist «entre le masque de brume /
et celui de verdure, / voici le moment
sublime. ». AUes Verfestigte ist Maske, so
auch das Buch, wenn es sich endgültig
glaubt; das Gesicht aber — der Inhalt des

Buches — ist Figur, figure, in dem Sinn, den
AUemanns Studie bestimmt hat.

Wenn es sich so verhält, so kann auch die
Gültigkeit der Sternbilder nicht auf ihrer
Ewigkeit beruhen. Auch sie vergehen und
können nicht das Letzte zur Ausprägung
bringen. Deshalb sind sie auch nicht das Ziel
der Wanderung des jungen Toten («Doch
der Tote muß fort.. »). Hier müssen wir
noch einmal auf das Buch zurückkommen.
Das Gesicht zeichnet seinen Umriß in das

«neue Totengehör», und das Totengehör ist
das Buch. Das brennende Buch des Sternbildes
kündigt an, daß auch die letzte Figürüchkeit
noch zurückgelassen werden muß. Jenseits
gibt es weder Ton noch Gehör, sondern nur
noch das «tonlose Los» (Vers 105), und der
Tod ist nicht mehr der junge, sondern der

«unendliche» Tod, in den das ausläuft, was

man als die Handlung der zehnten Elegie
bezeichnen könnte. Das Gedicht führt am
Schluß in einen Bereich hinaus, in dem Dichtung

nicht mehr möglich ist. In diesem
Sinne sagte Rudolf Kaßner von den Elegien,
sie seien ein Versuch, «den Weg der
Überwindung der Kunst durch die Kunst» zu
gehen.

Es ist aber entscheidend, daß Rilke acht
Verse hat folgen lassen, welche zum « Gleichnis»

zurückkehren, und daß für ihn das

Sprechen nach den Elegien noch möglich
war — wie nie zuvor möglich war. Deshalb
bleibt noch die Frage: was heißt Sprechen
für den späten Rilke? Der Bereich des

Gedichtes ist die genaue Mitte zwischen dem
Formlosen und dem Verfestigten, das

Dazwischen, in dem die Form ihre Gültigkeit
aus dem steten Bewußtsein ihrer Gefährdung
gewinnt. Die Sternbilder, wie die Dinge
überhaupt in Rilkes Spätwerk, sind entrückt,
dem Gebrauch entzogen. Es geht nicht mehr
darum, sie in Besitz zu nehmen, indem man
sie nennt; es geht auch nicht darum, eine

Aussage über sie zu machen, sondern darum,
sagend unter ihnen und mit ihnen zu sein als

einer, der die Bezogenheit des Ganzen zu
erfahren vermag. Das Sprechen wird so von
allen Hintergedanken und von aller Absicht
entkleidet. Dichten heißt dann: ohne
Absicht sprechen; ohne Absicht sprechen aber

heißt : rühmen. Der Ruhm des Wortes gründet

darin, daß es rühmt. «Oh sage, Dichter,
was du tust? — Ich rühme. / [...] Woher
dein Recht, in jeglichem Kostüme, / in jeder
Maske wahr zu sein? — Ich rühme.» Die
«Sonette an Orpheus» und die späten
Gedichte zeigen, was die Elegien für Rilke
bedeutet haben: den langen und beschwerlichen

Weg durch das Leid und die Klage zum
Rühmen als dem ursprünglichsten Sprechen,
zu der «bewegten Ruhe», in die die zehnte

Elegie und Steiners Kommentar ausmünden.

Hans-Jost Frey

rßeda AUemann, Zeit und Figur beim

späten Rilke. Verlag Günther Neske,
Pfullingen 1961. 2 Jacob Steiner, Rilkes Duineser
Elegien. Francke-Verlag, Bern 1962.

907



NEUE BÜCHER ZUR SCHWEIZERGESCHICHTE I

Zur Geschichte der Historiographie

Die Geschichte der Historiographie in der

Schweiz des Zürcher Professors Georg von

Wyß mit ihrer treffsicheren, feinen Charakterisierung

der schweizergeschichtüchen Quellen,

erschienen 1895 im Auftrag der
Allgemeinen Geschichtforschenden GeseUschaft
der Schweiz als posthume Ehrung des
hochverdienten Forschers, ist bis jetzt die
grundlegende Publikation zur Quellenkunde der
Schweizergeschichte geblieben, trotzdem sie
durch die Wissenschaft überholt und nur im
Zusammenhang mit seither publizierten Re-
petitorien und Bibliographien zu benützen
ist. Wer sich heute über einzelne Quellenstücke

orientieren möchte, wünscht ein
voUständiges, übersichtliches, kritisches, mit
einem zuverlässigen Register versehenes
Handbuch. Ein solches Unternehmen würde
aber die koordinierte Zusammenarbeit aller
Fachleute voraussetzen, was auch in der
Schweiz auf etwelche Schwierigkeiten stoßen
müßte. Nun ist ein größeres Werk erschienen,

das diesen Wunsch zwar nicht erfüllt,
doch teilweise berücksichtigt. Nach dem
Tode Richard FeUers 1958 gingen die
umfassenden Notizen des hochangesehenen
Berner Gelehrten, schriftliche Unterlagen zu
quellenkundlichen Seminarübungen, an
seinen Basler KoUegen Edgar Bonjour über,
der seinerseits geplant hatte, seine
Vorlesungsmanuskripte bei Gelegenheit zu einem
Buch über die Historiographie in der
Eidgenossenschaft umzuformen. Nun sind die
Vorarbeiten beider Forscher ineinanderge-
woben und herausgegeben worden als ein
zweibändiges, stattliches Werk über die
Geschichtsschreibung in der Schweiz "°m Spätmittelalter

bis zur Neuzeit, das auf gut 900 Seiten
die Geschichtsquellen nennt, aus denen uns
«schriftliche Kunde von der Vergangenheit
unseres Landes zufließt1». Chroniken und
Geschichtsbücher werden interpretiert und
auf ihre Bedeutung, ihre Eigenart und
Zuverlässigkeit untersucht. Weil ihr didaktischer

Wert dem wissenschaftlichen voransteht,

ist die Sammlung bewußt unvollständig.

Denn es geht Richard Feller und Edgar

Bonjour nicht darum, alle QueUen der
Schweizergeschichte zu nennen, sondern den
Leser in das Benützen von QueUen
einzuführen. Richard Fellers Aufsatz « Die Schweiz
des 17. Jahrhunderts in den Berichten des

Auslandes», seine längst vergriffene Schrift
über die schweizerische Geschichtsschreibung

im 19. Jahrhundert und Edgar
Bonjours «Historiographie der Sonderbundszeit

» sind dem Werk einverleibt worden, was
seine Uneinheitlichkeit verstärkt. 25
Bildtafeln veranschaulichen den Text, ein
Personen- und ein Ortsregister erleichtern die
Benützung dieses eigentümlichen Werkes. —
Gute Dienste dürfte auch eine Übersicht über
die Bibliographie zur Schweizergeschichte
leisten, die Jean-Louis Santschy zusammengestellt

hat. Sein Manuel analytique et critique de

Bibligraphie générale de l'histoire suisse bewährt
sich trotz erheblicher Mängel als ein brauchbarer

Führer durch die vorhandenen
Hilfsmittel, die uns das Studium der Schweizergeschichte

ermöglichen und erleichtern.
Auch der erfahrene Benutzer der Bibliotheken

wird auf manche Fährte gewiesen2. —
Arbeiten über Teilprobleme der schweizerischen

Historiographie sind dankbar. Ernst
Wessendorf gibt sich in seiner Basler Dissertation

Rechenschaft, daß die Aufgabe der
historiographischen Forschung nicht allein
darin besteht, aufzuzeigen, wie die
Geschichtsschreiber einer Epoche ein Bild der
Vergangenheit zu gewinnen suchen, sondern
auch jenem Bild nachzugehen, das gleichzeitig

im Volk lebendig wird und das zumeist

vom Geschichtsbild der Gelehrten abweicht.
Warum schrieben die Verfasser volkstümlich,

wie popularisierten sie den Stoff? In der
Arbeit über Geschichtsschreibung für Volk und
Schulen in der alten Eidgenossenschaft schränkt
der Verfasser das Thema ein auf die Zeit des

18. Jahrhunderts, in der dieses Auseinanderstreben

von Forschung und volkstümlicher
Darstellung besonders auffällt3. Das
Verlangen nach pädagogisch begründeter
Historiographie wurzelt in der Aufklärung, in
ihrem Postulat der National-Erziehung.
Viele bekannte Geschichtsschreiber suchten
damals den neuen helvetischen Patriotismus

908



zu verbreiten, einen Beitrag zu leisten zu
dem, was heutzutage als staatsbürgerlicher
Unterricht bezeichnet wird. Daß sie die
Widerstandskraft des Volkes nicht entscheidend
gestärkt haben, liegt im Versagen der poUtischen

Führung begründet. — Unter den
Chronisten des Konzils von Basel steht der
spanische Theologe und Historiker Juan de

Segovia im Vordergrund. Seine Geschichte
des Konzils ist zugänglich in der Druckausgabe

der Konzilsschriften (Monumenta Con-
ciüorum Generalium Saeculi XV), doch
wurde sie noch nicht näher untersucht. Auch
fehlen genauere Angaben über den Autor
und seine SteUung zum Konzil. In ihrer Basler

Dissertation Johannes von Segovia als
Geschichtsschreiber des Konzils von Basel zeichnet
Uta Fromherz ein schärferes Bild des spanischen

Chronisten und seiner Ideenwelt4. Es
wird deutlich vor dem großen
kirchengeschichtlichen Hintergrund: immer wieder
faUen Schlaglichter auf das Konzil selber,
dessen Ablauf in guter chronologischer
Übersicht am Schluß festgehalten wird. Das
Thema ist auf überlegene Art bearbeitet, die
Studie bringt wertvoUe Materialien zur
längst notwendigen wissenschaftlichen
Konzilsgeschichte, die Theodora von der Müh/1 mit
ihrem Buch Vorspiel zur Zeitenwende
ausgezeichnet vorbereitet hat5. — Fritz Büßer,
Historiker und Pfarrer von eigenem Rang,
hat auf Grund einer von Leo Weisz entdeckten

Handschrift, die im Bulünger-Briefband
E II 345 auf der Zentralbibliothek Zürich
eingeschlossen ist, die Beschreibung des

Abendmahlsstreites von Johann Stumpf herausgegeben6.

Das sorgfältig edierte Buch erscheint
in der Historischen Reihe der Veröffentlichungen

der Rosa-Ritter-Zweifel-Stiftung,
die sich in bemerkenswerter Weise für die
Verbreitung geschichtlicher und religiöser
Texte einsetzt. Über die Bedeutung des
Abendmahlsstreites in der Reformation
wurde schon Wesentliches ausgesagt. Nun
ist nach 400 Jahren die Handschrift gefunden

worden, die zum ersten Mal davon
berichtet. Bekanntlich schloß sich ihr Verfasser
als Prior der Johanniterkommende Bubikon
der Reformation an. Johannes Stumpf ist der
erste Biograph Zwinglis, Verfasser einer
großen Schweizerchronik, Herausgeber des

ersten Atlasses der Schweiz und vieler
kleinerer Schriften. Seiner DarsteUung des

Abendmahlsstreites kommt QueUenwert zu.
Ihrer Bedeutung entspricht die Umsicht des

Herausgebers, der nicht bloß Einleitung und
Marginalienverzeichnis beisteuert, sondern
auch viele Anmerkungen gibt, die in einer
dem Buch beigelegten, die Lektüre
erleichternden Broschüre enthalten sind. — Mit
einem andern berühmten Geschichtsschreiber
der Eidgenossenschaft beschäftigt sich Paul
Stauffer. Seine Basler Dissertation heißt Die
Idee des europäischen Gleichgewichtes im politischen

Denken Johannes von Müllers1. Sie weitet
einen anregenden Aufsatz Edgar Bonjours
aus, der unter gleichem Titel in dessen
Studien zu Johannes von Müller erschienen ist8.

Der Schaffhauser Historiker, dessen

Biographie endüch erwartet werden darf, denkt
nicht nur an ein Gleichgewicht der Mächte,
sondern auch an ein innerstaatliches
Gleichgewicht, an eine Harmonie der poUtisch
wirksamen Kräfte im Land. Daß diese
Auffassung als eine Konstante im Denken Müllers

zu gelten hat, weist der Verfasser anhand

von Texten umsichtig nach. Man ist dankbar
für solche festen Pole im bewegten Wirken
und Streben Johannes von Müllers.

Festgaben

Hochgeschätzte Lehrer, fruchtbare Schriftsteller

und anerkannte Wissenschafter pflegen

von ihren Freunden bei passender
Gelegenheit mit einer Festgabe «überrascht» zu
werden. Die altbewährte Form mit Beiträgen
der Kollegen, Schüler und Freunde —
wissenschaftlichen Abhandlungen aus ihren
Fachgebieten — weicht immer mehr einer

neueren, die unserm feuiüetonistischen Zeitalter

noch mehr entspricht: der Festgabe, in
der die weitherum verstreuten Einzelarbeiten
des zu Ehrenden vereinigt werden. Der Jubilar

kommt auf diese Weise selber zu Wort.
Seine wertvollen, oft kaum mehr auffindbaren

Studien werden zum Buch vereinigt, mit
Bibliographie und Hinweisen versehen, mit
einem artigen Geburtstagsbrief eröffnet, und
die Festgabe an den Jubilar wird zur Gabe
des Jubilars. An Stelle der bunten Reihe von
zufällig versammelten Beiträgen, die meist nur

909



durch die Buchdeckel zusammengehalten
werden, gibt dieser zweite Weg dem
aufmerksamen Leser das Bild eines sich oft über
Jahrzehnte erstreckenden geistigen Ringens.
Diese Form der Festgabe rechtfertigt sich
besonders, wenn darin das innere Wesen, die
Leitlinien dieses Forschens erkennbar werden,

was aufs schönste der Fall ist in der
Festgabe für Leonhard von Muralt, die unter
dem Titel Der Historiker und die Geschichte

erschien9. Sie bringt, zusammengezogen unter
den Titeln «Zur Geschichtstheorie und
Historiographie », « Zur Schweizergeschichte »,
«Zur AUgemeinen Geschichte», Abhandlungen,

Aufsätze und Zeitschriftenartikel aus
der Feder des hochverdienten Zürcher
Dozenten, die von 1928 bis 1959 entstanden
sind und ein jahrzehntelanges, konsequentes
Suchen nach letzter Wahrheit verraten.
Bedeutende Aussagen über die geistige Existenz
der Eidgenossenschaft, ertragreiche Beschäftigung

mit Fragen der Allgemeinen
Geschichte, wiUkommene Rechenschaft über
die theoretischen Grundlagen der Geschichtsforschung

sind Leonhard von Muralt zu
danken. Sein Buch wird jeder denkende
Leser mit besonderm Gewinn lesen, weil es

aus einer selten zu nennenden Verantwortung

heraus geschrieben ist, die der Autor
seiner Vaterstadt Zürich, der ganzen Res

publica und der Wissenschaft gegenüber
besitzt. Diese Haltung ist Teil eines festgefügten

Glaubens, der immer wieder beeindruckt.
— Die alte Form der Festgabe wird in Genf
gepflegt. Die Mélanges offerts à M. Paul-E.
Martin par ses amis, ses collègues, ses élèves

enthalten auf 680 Seiten nicht weniger als

45 größere und kleinere Abhandlungen, die
dem namhaften Genfer Historiker zu Ehren
beigesteuert worden sind10. In den Beiträgen
zur Allgemeinen Geschichte springt ein
Aufsatz Carl J. Burckhardts in die Augen, in
dem ein Brief Montecucuüs an den Fürsten
Piccolomini zum Ausgangspunkt genommen
wird für eine meisterhafte Darstellung der
Rolle Wallensteins im Dreißigjährigen Krieg.
Jacques Freymond stellt in seinem Beitrag die
Diplomatie classique der Diplomatie
contemporaine gegenüber, während Anton
Largiadèr in seiner Betrachtung zum großen
abendländischen Schisma von 1378 bis 1415

die Auswirkung der Kirchenspaltung auf die
schweizerischen Bistümer untersucht. Viele
Aufsätze betreffen Detailfragen; die am
Wehrwesen interessierten Leser seien auf den

Beitrag von Bernard Cuénoud «L'école militaire

de notre armée, ce qu'elle fut, ce qu'eUe
est, ce qu'elle doit devenir » aufmerksam
gemacht. Die Hälfte der Festgabe Paul-E. Martin

umfaßt Aufsätze zur Geschichte Genfs.
— Mehr der Wirtschafts- und
Sozialgeschichte zugewendet sind die Beiträge in
den Mélanges Antony Babel, einer umfangreichen

Publikation aus Genf, die uns noch
nicht vorliegt.

Gesamtdarstellungen

Das Grundsätzliche über die illustrierten
Schweizergeschichten der letzten Jahre ist in
unserm letzten Bericht gesagt worden11. Ein
mitten im Zweiten Weltkrieg erschienenes,
großformatiges Werk 6;o Jahre Eidgenossenschaft

hat offenbar den Weg in viele Häuser
gefunden. Nun liegt eine zweite Auflage
vor : Die Geschichte der Eidgenossen in Wort und
Bild12. Der ursprüngliche Text von Arthur
Mojonnier, überarbeitet und ergänzt, legt das

Schwergewicht auf die politische Geschichte
der Eidgenossenschaft, die von den Anfängen

bis 1960 erzählt wird, während die
Wirtschafts- und die Kulturgeschichte zurücktreten.

Kleinere Versehen und Verzeichnungen
stören kaum. Das Prachtswerk umfaßt 574
Seiten, bringt 3 2 Farbtafeln und einige Hundert

Bilder in Schwarzweiß. Der Verlag hat
sich die Sache etwas kosten lassen, was sicher
weitherum den besten Eindruck macht. —
Das drucktechnisch, in der Illustrationsart
und im Text neuere Werk, die dreibändige
Illustrierte Geschichte der Schweiz, bringt im
dritten Band eine DarsteUung der Schweizergeschichte

von 1798 bis zur Gegenwart. Emil
Spieß stellt Das Werden des Bundesstaates und
seine Entwicklung im modernen Europa dar13.

Wiederum sind Pracht und Auswahl der Bilder

eindrucksvoll. Gegen den Text und die
Bildlegenden sind erhebliche Einwände zu
machen. Die antiüberale Haltung des
Verfassers wird dem Werden des Bundesstaates
nicht gerecht, den sozialen Problemen des 19.
Jahrhunderts steht der Autor mit einer ge-

910



wissen Verständnislosigkeit gegenüber. Viel
zu viele sachliche Fehler sind stehen geblieben,

so daß die erfreuliche verlegerische
Leistung durch diesen dritten Band ganz erheblich

beeinträchtigt wird. — Bei dieser
Gelegenheit darf auf ein älteres Werk in französischer

Sprache hingewiesen werden, das die
Schweizergeschichte ebenfalls illustriert
darbietet. Die Histoire du peuple suisse par le texte
et par l'image von P.-O. Bessire erzählt die
vaterländische Geschichte im altbewährten,
eher knappen, doch anschaulichen Stil14. Der
erstmals 1940 erschienene erste Band umfaßt
die Schweizergeschichte von den Anfängen
bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, der zweite
Band von 1955 führt den sachlichen Bericht
zuverlässig in die neueste Zeit fort. Bessire,
der scharfsinnige jurassische Historiker,
schrieb seinen Text gewissenhaft und hinge-
bungsvoU. Er konnte sich auf eigene
Quellenstudien stützen. Die demokratischen
Kräfte in der Schweizergeschichte sind
hervorgehoben, der Verfasser will ihre
Kerngedanken, ihre Auswirkungen und beispielhaften

Formen einem breiteren Leserkreis
nahebringen. Wir freuen uns, daß dieses
Werk neuerdings wieder erhältlich ist. —
Gesamtdarstellungen bieten auch jene
Autoren, welche die Geschichte einer Talschaft,
einer Stadt oder eines Dorfes im Überblick
aufzeichnen. Unter den Publikationen der
letzten Jahre finden wir gute Beispiele,
worunter wenigstens die Bücher von Jakob
Winteler über Glaruslh, Hans Kläui über Tur-
bentbal1", Karl Schib über die Stadt Rheinfelden
und über das Dorf Möhlin" sowie von Alice
Denzler über Rickenbach ZH1S rühmend
erwähnt seien. Als ein umsichtig aufgebautes,
allgemein verständlich gehaltenes Werk
erweist sich die Geschichte der Stadt Baden, die
Otto Mittler im Auftrag der Einwohner- und
Ortsbürgergemeinde geschrieben hat19. Band
I liegt vor. Der Verfasser spannt den Bogen
weit: er berichtet von den frühesten Spuren
menschlicher Besiedlung im Raum, von
Gründung, Aufstieg und Niedergang der
römischen Bäderstadt Aquae, vom Stein zu
Baden und seinen Hütern, von der
österreichischen Kleinstadt, dem habsburgischen
Verwaltungszentrum und von der eidgenössischen

Herrschaft. Die lebendige Darstel¬

lung führt über Reformation und
Gegenreformation hinaus bis zum Ende des Dreißigjährigen

Krieges. Rechtsgeschichte,
Wirtschafts- und Sozialgeschichte ergänzen den

chronologischen Bericht. Das Bestreben
fällt auf, neben die politische Geschichte

Kulturgeschichte zu steUen, das gesellschaftliche

Leben und die künstlerische Kultur zu
zeichnen, wozu die Akten der Säckelmeister,
die Berichte vom Badeleben und die
Abschiede der Tagsatzungen in Baden reiches

Material liefern. Viele Anmerkungen, Ämter-
üsten, das Namen- und Sachregister belegen
die große Arbeit des Verfassers.

Zur Militär-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Es scheint, daß diese drei Teilgebiete auch

in der Schweiz häufiger als früher bearbeitet
werden. Unter den sie betreffenden Arbeiten
macht Band 2 der «Dokumente zur aargauischen

Kulturgeschichte» besondere Freude,
der im Anschluß an die Ausstellung Rittertum
und Hochadel im Aargau, im Sommer 1960 auf
Schloß Lenzburg, herausgekommen ist19a.

Das quadratische, in Schriftsatz und Illustration

modern gestaltete Buch bringt eine
Fülle schweizerischer Dokumente zur
Geschichte des Rittertums ; ein von Hans Durst
und Mitarbeitern geschriebener Text führt
ein in die früher oft verklärte mittelalterliche
Welt, in Leben und Treiben des Hochadels
im schweizerischen Mittelland. Das ist
Kulturgeschichte in schönster Manier, solid
erforscht und mit den technischen Mitteln
unserer Zeit anschaulich gemacht. Die Illustrationen

sind etwas klein geraten, weil das

handliche Bändchen zunächst als

Ausstellungskatalog gedacht war. — In Jahren, in
denen der Kriegsruhm der alten Eidgenossen
nicht mehr verherrlicht, sondern durch
Forschung und Tendenz eher gemindert wird,
ist ein Buch willkommen, in dem der
Verfasser mit militärisch geschultem Blick die

Höhepunkte der Feldzüge kritisch beleuchtet

und das durch Publikationen jüngerer
Historiker etwas beeinträchtigte Renommee
der eidgenössischen Krieger wieder herstellt.
Hans Rudolf Kurz leistet diese verdienstvolle
Korrektur in seinem Buch Schweizerschlachten,

in dem 22 Waffentaten der Eidgenos-

911



sen, von Morgarten bis Gisikon, erzählt, mit
Skizzen veranschaulicht, erläutert und in
einen größeren Zusammenhang hineingestellt

werden20. Der Verfasser zieht Lehren
aus den militärischen Geschehnissen, die
beherzigenswert sind. Militärische Erfahrung,
Überlegenheit der Führung, Tapferkeit der
einzelnen Krieger aUein genügten nicht : auch
in früheren Jahrhunderten mußten der WiUe
zum Kampf und die staatsbürgerüche Gesinnung

hinzutreten, um den Erfolg sicherzu-
steUen. —Jürg Zimmermann wollte ursprünglich

das Gegenstück zur Geschichte der
Thurgauer Miüz schreiben, doch machten
die anders gelagerten QueUen und die Eigenart

der Verhältnisse im Kanton Schaffhausen
es nötig, daß stärker auf die früheren
Verhältnisse zurückgegangen wurde. So ist unter

dem Titel Beiträge zur Militärgeschichte
Schaffhausens bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts
eine wohlgelungene Teilarbeit zustande
gekommen, die Aufschluß gibt über die
Militärverhältnisse im 18. und zu Anfang des 19.
Jahrhunderts21. Einzelfragen sind eingehend
und zuverlässig untersucht, wie etwa die
Frage nach dem Einfluß der fremden Dienste
auf die Wehrkraft zu Beginn des 19.
Jahrhunderts. Wie im Thurgau beruhte vieles auf
freier Initiative; was die am Aufbau der
Kantonsmiüzen beteUigten Offiziere auf sich
nehmen mußten, ist bemerkenswert. Für eine

künftige neue DarsteUung der schweizerischen

Miütärverhältnisse seit 1798 sind solche

Einzelstudien unerläßlich ; sie soUten für
aüe Kantone angeregt werden. — Ein Stück
miütärischer Tradition wird auch in der großen

Pubükation von Paul M. Krieg über Die
Schweizergarde in Rom lebendig22. Frühere
Arbeiten, welche diesem letzten Relikt der
Solddienst-Tradition gewidmet waren, blieben

unvollständig: die Gardegeschichte
Robert Durrers zum Beispiel gedieh nur bis

1527. Die vorliegende neue Darstellung, die
der frühere Gardekaplan gibt, ist umfassend.
Sie breitet auf 564 Seiten die ganze bewegte
Vergangenheit seit der Gründung der
Schweizergarde 1506 aus, ihre Sturm- und
Krisenzeiten wie die erfolg- und ruhmreichen
Jahre. Nichts ist in der lebhaften Erzählung
beschönigt ; neben die hingabevollen Dienste
und Kämpfe der Gardisten treten freimütig

erzählte Intrigen in und um die Garde,
Lohnkämpfe mit der kirchlichen Finanzverwaltung,

schlechtes Benehmen mancher
Offiziere und Soldaten. Der chronikalische
Bericht ist durch eine DarsteUung nach
Sachgebieten ergänzt, in der Tracht, Bewaffnung,
Seelsorge, Wohnungs- und Dienstverhältnisse

beleuchtet werden. Der Text ist
anspruchslos ; im Anhang sind einzelne QueUen
(Vertragstexte, Garderodel, Eidformel)
wiedergegeben, dazu Register und QueUenver-
zeichnis. Die Geschichte der Schweizergarde
zeigt auch die RoUe auf, die einzelne
aristokratische Luzerner Familien innerhalb der
päpstlichen Truppen gespielt haben.

Erfreuüch ist die deutlich sichtbare neue
Wertschätzung der Wirtschaftsgeschichte in
der Schweiz. Nach der reichhaltigen, großen
Arbeit Hans Conrad Peyers über Leinwandgewerbe

und Fernhandel der Stadt St. GaUen

von den Anfängen bis 152023 ist von Walter
Bodmer eine Schweizer Industriegeschichte

erschienen, die uns nicht vorliegt, und von
Albert Hauser eine manche Teilstudien
zusammenfassende Schweizerische Wirtschaftsund

Sozialgeschichte, auf die wir ebenfaUs mit
Nachdruck hinweisen24. Sie gibt einen ersten
Überblick über die wirtschaftlichen und ge-
seUschaftüchen Verhältnisse von der
Gründungszeit über die spätmittelalterliche Stadt
bis zum Wendepunkt zu Beginn des 16.

Jahrhunderts, in der sich Handel und
Gewerbe nach dem Export orientieren. In den
vielen Kriegen der Neuzeit erwachsen der
schweizerischen Wirtschaft Chancen und
Gefahren zugleich, was geistige Bewegüch-
keit, Anpassungsfähigkeit erfordert. Die
letzten 150 Jahre sind recht breit geschildert,
weil sie eine wesentliche Entfaltung der
Wirtschaft und eine Neugestaltung der
aUgemeinen Verhältnisse von der Wirtschaft her
gebracht haben. Das flüssig geschriebene
Buch zeigt auch, welche Teilfragen einer
näheren Abklärung bedürfen. Wenn es zu
neuen Studien auf dem Gebiet der
Wirtschafts- und Sozialgeschichte Anlaß geben
kann, hat es eine wichtige Nebenaufgabe
erfüUt. — Der gleiche Verfasser hebt in einem
hübsch ausgestatteten, reich iüustrierten
Bändchen einen Teilaspekt hervor.
Ursprünglich wollte er eine Studie über die Le-

912



benshaltung im alten Zürich schreiben. Jetzt
ist daraus ein heiteres Gemälde der
Lebensgewohnheiten und des Brauchtums im
Zusammenhang mit einer unserer aUtäglichsten
Verrichtungen entstanden. Das Buch Vom Essen

und Trinken im alten Zürich vermittelt
kulturgeschichtliche Einzelzüge, wie sie einen
breiten Kreis von Lesern interessieren
mögen25. Was haben frühere Geschlechter in
der Stadt und auf dem Land gegessen und
getrunken, wie haben sie getafelt, nach
welchen Rezepten gekocht, wie haben die
regierenden Herren in diese höchst privaten
Bereiche des Lebens eingegriffen? Volkskunde,
Religionsgeschichte, Wirtschafts-, Kunst-
und Sozialgeschichte bereichern dieses
farbige Bild des täglichen Lebens in früherer
Zeit, das Hausfrauen und Gourmets wie
Geschichtsfreunde schätzen werden. — Zum
Gedeihen der Wirtschaft tragen die Banken
wesentlich bei. Ein ansprechend gestaltetes,
mit Zeichnungen von Roland Guignard
geschmücktes Jubiläumsbändchen Hundertfünfzig

fahre Allgemeine Aargauische Ersparniskasse

1812—1962, das wir der gewandten
Feder von Hans Rudolf Schmid verdanken,
erfaßt die Geschichte einer angesehenen Bank
außerhalb der Finanzzentren des Landes26.
Sie ging in ihren Ursprüngen auf eine «

GeseUschaft für vaterländische Kultur» zurück
und war von ihren sozial denkenden Mitgliedern

geplant als sicherer, «zinstragender
Aufbewahrungsort » für die Ersparnisse der
«Handwerker und Dienstboten, Vormünder,
Taufpaten und andern Wohltäter ». Denn es

fehlte im 1803 gegründeten neuen Kanton
Aargau an Wohlfahrtseinrichtungen, so daß
private Initiative manches aufbauen mußte.
In den mit kulturgeschichtlichen Einzelzügen

bereicherten Kapiteln dieser Schrift
wird deutlich, welcher überragende Einfluß
im Aargau von Heinrich Zschokke, dem
großen Anreger, SchriftsteUer und Politiker,
ausging. Dem philantropisch-patriotischen
Unternehmen der Mediationszeit stand als

erster Präsident Gottlieb Rudolf Kasthofer
vor, der erste aargauische Staatsschreiber.
Er eröffnet die Reihe angesehener Aarauer
Persönlichkeiten an der Spitze der Bank, die
in der DarsteUung H. R. Schmids entsprechend

gewürdigt werden. — Der genannten

aargauischen KulturgeseUschaft in der
Mediationszeit entwuchs auch eine «HülfsgeseU-
schaft für Aarau und Umgebung », die ebenfaUs

auf 150 Jahre einer vielseitigen Tätigkeit
für Volk und Volkswohlfahrt bücken kann.
Ihre kleine Jubiläumsschrift, Aargauische

Gemeinnützige Gesellschaft 1811—1961 bringt
einleitend einen gediegenen Festvortrag von
Heinz Vogelsang, in dem klargesteUt wird, wie
alle diese Bestrebungen zur Hebung der
sozialen Lage in der Napoleonzeit ihre Wurzeln
im neuen Geist der Aufklärung haben, der
dann zu Beginn des 19. Jahrhunderts sich
übers Land verbreitet27. Die eigentliche
Geschichte der GeseUschaft ist 1912 von Rudolf
Wernly geschrieben worden. — Vorbild für
die Gründung dieser Aargauer Gesellschaft

war eine Schweizerische Gemeinnützige
GeseUschaft, die 1810 Hans Caspar Hirzel in
Zürich angeregt hatte und in der sich vor
allem Geistliche beider Konfessionen im
Sinne eines neuen christUchen Humanismus
hingebungsvoll betätigten. Wer über ihre
Tätigkeit orientiert sein will, greife zur
Geschichte der Schweizerischen Gemeinnützigen
Gesellschaft 1810—1960, die Walter Rickenbach

zusammengesteUt hat28. Sie enthält einen

knappen Überblick über das, was in ihrem
Schoß geleistet, vor allem angeregt worden
ist, und stützt sich auf ältere Darstellungen
von Pupikofer, Hunziker und Wild. Eine
Zeitlang war die GeseUschaft ein «Sprechsaal»

für die Vorbereitung kultureUer und
sozialer Reformen, wie sie dann in den Jahren

nach 1830 praktisch durchgeführt wurden.

Dabei beschränkte sich die SGG, der
viele namhafte Persönlichkeiten angehörten,
auf jene Tätigkeitsgebiete, die von den
staatlichen Organen vernachlässigt werden mußten:

die Sorge für die verwahrlosten Jugendlichen,

die Ausbildung von Heimleitern, die
Hilfe an die Geschädigten bei Naturkatastrophen,

die Auswanderungsprobleme, die

Fürsorge gegenüber den Heimatlosen usw.
Später wehrte sich die Rütlikommission
erfolgreich gegen die Überbauung des «stillen
Geländes am See». Die Arbeiterfrage, die
Probleme der Mädchenbildung und der

Fortbildungsschulen sind in der GeseUschaft

zum ersten Mal erkannt und diskutiert worden.

So war die Schweizerische Gemein-

913



nützige Gesellschaft, der seit einem
Vierteljahrhundert der Zürcher Stadtpräsident Emil
Landolt vorsteht, ein Forum, auf dem soziale
Werke angeregt werden konnten, die später
von öffentlichen und privaten Körperschaften

verwirklicht wurden. Die statistische
Übersicht über dieses Wirken ihrer Organe
gibt viel interessante Hinweise auf die
beginnende Sozialpolitik in der Schweiz.

(Fortsetzung folgt.) Albert Schoop

1 Richard Feller und Edgar Bonjour :

Geschichtsschreibung der Schweiz vom
Spätmittelalter zur Neuzeit. Benno Schwabe &
Co., Basel-Stuttgart i960. 2Jean-Louis Sant-
schy : Manuel analytique et critique de
Bibliographie générale de l'Histoire Suisse. Berne,
Editions Herbert Lang, 1961. 3 Ernst Wes-
sendorf : Geschichtsschreibung für Volk und
Schulen in der alten Eidgenossenschaft. Ein
Beitrag zur Geschichte der schweizerischen
Historiographie im 18. Jahrhundert. Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band
84. Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel
und Stuttgart 1962. 4Uta Fromherz: Johannes

von Segovia als Geschichtsschreiber des

Konzils von Basel. Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft, Band 81. Verlag
Helbing & Lichtenhahn, Basel-Stuttgart i960.
5 Vgl. Schweizer Monatshefte, 40. Jahr, Juni
i960, S. 358. "Beschreibung des Abendmahlsstreites

von Johann Stumpf, auf Grund einer
unbekannt gebliebenen Handschrift ediert
von Fritz Büßer, Pfarrer in Bülach. Verlag
Berichthaus, Zürich i960. 7Paul Stauffer:
Die Idee des europäischen Gleichgewichts im
politischen Denken von Müllers. Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 82.

Verlag von Helbing & Lichtenhahn, Basel-

Stuttgart i960. 8Verlag Benno Schwabe &
Co., Basel/Stuttgart 1957, S. 213. 9Leonhard
von Muralt: Der Historiker und die
Geschichte. Ausgewählte Aufsätze und
Vorträge. Verlag Berichthaus, Zürich i960.
10 Mélanges offerts a M. Paul-E. Martin par
ses amis, ses collègues, ses élèves. Genève,
Comité des Mélanges P. E. Martin, 1961.
11 Schweizer Monatshefte, 41. Jahr, März
1962, S. 1351. 12Geschichte der Eidgenossen
in Wort und Bild. Herausgeber: Dr. Eugen
Th. Rimli. Text: Dr. Arthur Mojonnier.

Bildteil: Dr. Eduard A. Geßler. Stauffacher-

Verlag AG., Zürich 1961.13Emil Spieß: Das
Werden des Bundesstaates und seine
Entwicklung im modernen Europa. Band 3 der
Illustrierten Geschichte der Schweiz.
Benziger-Verlag, Einsiedeln-Zürich-Köln 1961.
14P.-0. Bessire: Histoire du peuple suisse par
le texte et par l'image. Tome I 1940, Tome II
1955. Editions de la Clairière, Moutier.
15 Jakob Winteler: Glarus, Geschichte eines

ländlichen Hauptortes. Verlag Tschudi,
Glarus 1961. 16Hans Kläui: Geschichte der
Herrschaft und Gemeinde Turbenthal. 2

Bände, hg. von der Politischen Gemeinde
Turbenthal, i960. 17Karl Schib: Geschichte
der Gemeinde Möhlin. Möhlin 1959.
Geschichte der Stadt Rheinfelden, hg. von der
Einwohnergemeinde Rheinfelden, 1961.
"Alice Denzler: Geschichte der Gemeinde
Rickenbach, Kanton Zürich. Thur-Verlag,
Andelfingen 1961.19Otto Mittler: Geschichte
der Stadt Baden, Band I. Sauerländer & Co.,
Aarau 1962.19a Dokumente zur aargauischen
Kulturgeschichte, Nr. 2 : Rittertum, Hochadel
im Aargau. Kantonale Historische Sammlung
Schloß Lenzburg, i960.20Hans Rudolf Kurz:
Schweizerschlachten. Mit 23 Kartenskizzen.
Francke-Verlag, Bern 1962. 21Jürg Zimmermann

: Beiträge zur Militärgeschichte
Schaffhausens bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts.
Nohl-Druck, Schaffhausen 1961. 22Paul M.
Krieg: Die Schweizergarde in Rom. Räber-
Verlag, Luzern i960. 23Vgl. Schweizer
Monatshefte, 41. Jahr, März 1962, S. 1340.24
Albert Hauser : Schweizerische Wirtschafts- und
Sozialgeschichte von den Anfängen bis zur-
Gegenwart. Eugen-Rentsch-Verlag,
Erlenbach-Zürich 1961.26 Albert Hauser: Vom Essen

und Trinken im alten Zürich. Tafelsitten,
Kochkunst und Lebenshaltung vom Mittelalter

bis in die Neuzeit. Verlag Berichthaus,
Zürich 1962. 2" Hundertfünfzig Jahre Allgemeine

Aargauische Ersparniskasse 1812 bis
1962. Ihre Entstehung und Entwicklung
zum modernen Bankinstitut, dargestellt von
Dr. Hans Rudolf Schmid. Aargau 1962.
27 Aargauische Gemeinnützige GeseUschaft
1811—1961. Aarau 1961. 28 Geschichte der
Schweizerischen Gemeinnützigen GeseUschaft

1810—1960, verfaßt von Zentralsekretär
Walter Rickenbach. Zürich i960.

914


	Bücher

