
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 8

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

KRITIK DER KRITIK DER KRITIK

Martin Sterns Der Auftrag des Kritikers —
Deutung als Kunstwerk (Schweizer Monatshefte,

Februar 1963) bedarf keiner Abzüge.
Seine meritorischen Äußerungen
kontrapunktiert er mit dem Erfahrungsgut einiger
kundiger Autoren, am eindringlichsten wohl
mit dem Cantus Firmus Heimito von Dode-
rers. Aber einige Zusätze, die vieUeicht die
von Stern gesetzten Gemarkungen gelegentlich

überschreiten, mögen gestattet sein. Was
der Kritiker für sein Geschäft mitbringen
sollte, vereinigt Stern in fünf Anforderungen

: gründliche Sprachkenntnis ; breites
literarisches Wissen; inneren Umgang mit dem
Verfasser des zu würdigenden Werkes ;

Einsicht in seine Lebensumstände; Vertrautheit
mit seiner Daseinslandschaft. «Quite a taU

order», würde man hier in Amerika sagen.
Aber Stern ist durchaus im Recht. Er fordert
sogar nur ein Minimum an Voraussetzungen,
deren Vereinigung den Kritiker vor der
Öffentlichkeit legitimiert. Darüber hinaus freilich

wird er die stete Bereitschaft zu pflegen
haben, sein gesamtes kritisches Rüstzeug mit
den Wandlungen der Daseinssymbolik im
Einvernehmen zu halten und sich vor der

Versteifung seiner Grundsätze zu hüten.
Vor kurzem las ich eine Studie, darin ein

im übrigen verdienstvoUer Literaturbetrachter
sich mit dem Phänomen des literarischen

Expressionismus beschäftigte und dabei

kurzweg von einer bestimmten «Methodik
der Dichtung » (nicht etwa bloß der
expressionistischen) sprach, einer gleichsam
prästabilierten Art und Weise, nach der — wie
er annimmt — Dichter verfahren (oder zu
verfahren hätten). «Prästabiliert» sage ich
deshalb, weil ja «Meta hodos» das Nachgehen

andeutet, das Verfolgen eines bestimmten

Vorsatzes. Mich belustigte die naive
Vermutung des Professors (ich gelte gelegentlich
selbst als einer), es könnte —abgesehen vom
technischen, das Kunstwerk als solches ja
keineswegs involvierenden Herbeiführen
(nicht Hervorbringen) — der Schaffensprozeß

selbst von einer Methodik bedingt sein.

Freilich ist mir bekannt, daß Derartiges von
den Wortsprechern jeder experimentellen, das

heißt nicht mehr oder noch nicht vöUig
potenten literarischen beziehungsweise
künstlerischen Generation beteuert zu werden
pflegt. Dennoch ist es nur eine leere
Ausflucht. Die einzige wirkliche lebendige
Methode — wenn man überhaupt von einer
sprechen kann — ist immer nur der Dichter
selbst. Was sonst unter dieser Kennmarke
einem Kunstwerk zugesprochen wird, ist
eine Konstruktion ex post, eine Vision des

Interpreten und allerdings seine persönliche
Raison d'etre.

Es mag Methoden der Formen geben,
aber gewiß nicht der Inhalte (wobei Methode

von petrifizierter Überlieferung streng zu
trennen ist). Jeder echte Erzähler ist
neugierig auf seine Erzählung ; nur ein schlechter

weiß genau, was passieren wird. Ein guter
wartet gespannt, wohin seine Erzählung ihre
Gestalten und ihn selbst führen und was
dabei herauskommen wird. Es ist wie mit dem
Leben selbst. Ohne dieses Überraschungsmoment

(das sich nicht ohne Widersprüche
auswirken kann) mag der Erzähler seinen

dispositionell konstruierten Schulaufsatz
sogleich in den Papierkorb werfen (experimentierende

Autoren brauchen große Papierkörbe).

Wenn aber, wie gemeinhin
angenommen wird, der Inhalt sich seine Form
erzeugt und — eine beliebte FormuUerung —
von dieser untrennbar wäre, dann wäre auch
nicht einmal eine Methodik der Formen
vorstellbar. Gesetzt andrerseits, Inhalt könne
aus der Form erfließen — eine verbreitete
Behauptung, hauptsächlich von Leuten,
denen nichts einfällt —, dann wäre Kunst,
beziehungsweise Dichtung, ein bloßes Ergebnis
mathematischer Kalkulationen, allerdings
dann auch frei von Widerspruch (den Kritiker

schlecht vertragen und eifrig zu glätten
oder den Autor daran zu widerlegen versuchen,

wie zum Beispiel die Entwicklung der
Homer-Kritik beweist, an der zeitweilig der
Dichter selbst zu nichts verdampfte, bis ihn

891



Renata von Scheliha in ihrem großartigen
Patroklos wieder als geschlossene Persönlichkeit

entdeckte). Die widerspruchsfreie
mathematische Kalkulationsmethodik führt zu
etwas schlechthin Ästhetischem (Edna St.
Vincent Millay: «Euclid alone has looked on
Beauty bare...»); zu etwas, das auch bar ist
jedes sittlichen Gehalts, denn «wer die
Schönheit angeschaut mit Augen... wird
für keinen Dienst der Erde taugen », aber das

wäre noch immer nicht das Schümmste. Dieses

wäre vielmehr der Mangel jedes autonomen

Eigenlebens, das doch vor aUem ein
Kunstwerk kennzeichnet. Sogar bei den
Höhepunkten der griechischen Tragiker
geht die Größe nicht aus den Maßen hervor,
sondern diese entstehen aus der Raserei
Orests, dem Melas Cholos der kolonischen
Greise, dem Wehgeschrei des Philoktet oder
dem Kummer der Atossa. Und wenn auch
dahinter die ewig gleichen Moiren sich regen,
so entwirkt sich die Macht des Dichters —
entgegen aller methodologisch erfaßbaren
Ananke — der immer völlig neu erlebten,
inkalkulablen Gewalt seines eigenen Rasens,
seiner Melancholien, seiner Lebenswundheit
und seines Kummers. Die Gestalt der Eury-
kleia ist nicht Methode, sondern Homer ; der

Krieg Georg Heyms ist nicht Methode,
sondern Heym; und Kafkas «Verwandlung»
ist Kafka («Was sagen Sie zu den schrecklichen

Dingen, die sich bei uns zu Hause
abspielen», bemerkte er über diese Erzählung
zu meinem Schwiegervater).

Vielleicht hat jener Betrachter des
literarischen Expressionismus noch nie eine
unerwartete Freude gehabt oder ist auch niemals
tief erschrocken, ohne dies methodisch
vorausberechnet und die Wirkungen prognostiziert

zu haben. Schade Und auf Grund
unerlaubter Analogieschlüsse mutet er nun dem
Schriftsteller, dem Dichter zu, die Schicksale
seiner Ideen, seiner Impulse, seiner Divina-
tionen vorauszuwissen. Der Dichter aber ist
ein Prophet nur malgré lui. Er kann nicht
prophezeien, was er prophezeien wird. Der
Kritiker hat eine Methodik, der Dichter
nicht. Gerade das nämlich macht ihn zum
Dichter. Die kritische Methodik kann man
erlernen, und sie stimmt in ihrer Anwendbarkeit

für die Kritiker und ihre Leser so lange,

bis sich der Schwärm der Epigonen verflüchtigt

und ein neues Genie aUe Methodik auf
den Kopf gesteUt hat. Die Erlernbarkeit des

Dichtens wird naiverweise (besonders auch
in Amerika) mit der Erlernbarkeit des

Bücherschreibens beziehungsweise
Nachschreibens verwechselt. Aber das ist es ja,
worauf ein bestimmter Typ von Deutern und
Kritikern aus ist: das Kunstwerk von der
ihnen unzugänglichen Terrasse (die nur der
Begnadung erreichbar und eigentlich auch

nur dem begnadeten Leser und Kritiker völlig

erkennbar bleibt) herunterzuholen und in
die Blueprints der Kalkulationen aufzuteUen.
Erst wenn sie dies erreicht zu haben glauben,
ist ihnen wohl.

Obgleich schon Goethe die Rolle des
Unbewußten im künstlerischen Schaffensprozeß
häufig hervorhob und selbst unbewußt das

Unbewußte in seinen erzählenden und
dichterischen Schöpfungen hervorbrechen und
wirken ließ, begann man erst während meiner

Lebenszeit sich und anderen einzureden,
man sei der Zerlegung des Kunstwerks
dadurch näher gekommen, daß man über das

«Funktionieren » des Unbewußten neue
Entdeckungen gemacht habe, die nunmehr fast
die gesamte Struktur des Schaffensprozesses
bloßlegen. Aber das unaufgelöste «fast» ist
der eigentliche «nervus artis». Und wem
könnte eigentlich mit diesen Enthüllungen
gedient sein? Dem Dichter oder Künstler
doch gewiß nicht. Oder vieUeicht dem Leser,
der sich von nun ab für belehrt halten kann,
wie's eigentlich gemacht wird? Das Ganze
ähnelt den plumpen Versuchen sexueUer

Aufklärung kleiner Kinder. Für Dichter wie
Leser bildet ja gerade das Mysterium das

Compelle und den Hauptsinn des Kunstwerks.

Jedes künstlerische Schaffen beginnt mit
höchstem Risiko und voUständigster
Unsicherheit. Dieser Mut zum Risiko
kennzeichnet die wirkliche Begabung, die bereit
ist, sich einem inkalkulablen Leben, seinen

Spannungen und unerwarteten Gefahren zu
steUen. Wer talentlos ist, muß selbstverständlich

von A bis Z planen, weil ihm der
Mut zu den großen Existenzrisiken abgeht.
Gewiß: auch das Talent, selbst das Genie
plant zuweilen, aber gleichsam spielerisch



und mit dem Bewußtsein, daß die schaffende
WirkUchkeit mit den Planungen vöUig wiU-
kürlich verfahren wird. Es plant gewissermaßen

« kraft des Absurden ». Um beim
Erzählen zu bleiben (seit Homer, der Bibel und
Gilgamesch dem vorzüglichsten Anliegen),
so ist sein Introitus jedesmal durch das
Gefühl gekennzeichnet, als begänne es immer
zum erstenmal, man schreibe gleichsam
jedesmal als Anfänger, voll tiefer Angst des

Debütanten, der man ja auch vor jeder neuen
thematischen Substanz tatsächlich ist (es
schaffe sich nun das Thema seine Form oder
umgekehrt). Mit der Plansicherheit des
Arrivierten ist noch nie ein großes Kunstwerk
entstanden. Kein echtes Genie lebte je ohne
Schaffensverzweiflungen, aus denen es

keinen methodologischen rationalen Ausweg
gibt. Aus der schlagsicheren Frechheit des

Preiskämpfers, der alle Regeln studiert hat,
wird nicht geschaffen. Die unbeschreibliche
Einsamkeit des schaffenden Menschen ist die
Einsamkeit ohne Blueprint. Vergleicht man
sie mit der Einsamkeit Gottes, dann darf man
nicht annehmen, Gott hätte die Welt more
geometrico erschaffen. Das tat er auch

keineswegs, er hatte das Geometrische nicht als

Ananke über sich gesteUt, wenn wir die Bibel
richtig verstehen, wo wir lesen: Gott schuf,
dann sah er sich das Geschaffene an und dann

sagte er, es sei gut. Ist das nun prästabilierte
methodische Sicherheit? Verglich er sein
Geschaffenes mit seinem Blueprint? Nein, es

ist die überwältigende Freude am Gelingen,
am Erreichen eines Etwas, hinter dem keine
bestimmte Absicht, sondern einzig der Drang
des Schaffens selbst stand, dem kritischen
Analysieren unauslotbar. Nun läßt sich zwar
einwenden, daß jemand, der sagt: «Es ist
gut», von diesem Guten eine bestimmte
Vorstellung gehabt, es vorher als Idee
etabliert haben müßte. Zumindest ist das die

Logik der Septima nach Lindner-Leclair (ich
zähle die Gymnasialklassen nach alt-österreichischer

Weise). Das Entscheidende liegt ja
aber gerade darin, daß Gott die Möglichkeit
eines Mißlingens keineswegs ausschließt, daß

er seiner Sache durchaus nicht ganz und gar
sicher ist. Und genau das ist die schöpferische
Situation.

Da ich nicht nur als SchriftsteUer, son¬

dern mit einigem Fug auch als ehemaliger
Handwerker sprechen darf, möchte ich
hinzusetzen, daß nicht einmal das handwerkliche
Gelingen kalkulabel ist, obwohl dessen
technische Kniffe erlernbar scheinen. In
Wirklichkeit und eben in den besten FäUen ist die
Hand ihr eigener Genius. Aus tieferer
Einsicht schrieb Napoleon an den Rand eines

Avancements-Referats, darinnen die besonderen

Qualitäten eines Offiziers dargetan
waren: «Hat er Glück? » Ist das unberechenbare

Gelingen auf seiner Seite? Glück auch

ist die schöpferische Hauptqualität des

Künstlers, und der Mut, sich dieser unsicheren

Fortuna zu überlassen, zeichnet ihn vor
allen anderen aus.

Das Wirken des Kritikers erfüllt sich im
aUgemeinen darin, daß er jedesmal vor einem

neuen (oder zumindest sich als neu anbietenden)

Schaffensphänomen steht, an dessen

Erfassung er mit seinem gewohnten Instrumentarium

herangeht, das uns Stern so korrekt
vorgeführt hat. Aber erst wenn dieses

Instrumentarium nicht mehr ausreicht, erst
wenn der Kritiker nach neuen Instrumenten
Ausschau halten, ja sie selbst erschaffen muß,
erst dann steht er einem epochalen Kunstwerk

gegenüber. Dieses Erschaffen unsche-
matischer kritischer Instrumente ist freilich
schwer, für die meisten unmöglich und auf
alle Fälle höchst unbequem. Es bedeutet die
Absage an gewisse angestammte Grundsätze,
es bedeutet, daß die Kraft des Kunstwerks
die Revision der kritischen Begriffe notwendig

macht. Große Kunstwerke verändern die
Kritiker und steUen die Kritik auf neue
Grundlagen. (Falstaff: «Ich bin nicht nur
selbst witzig, sondern auch Ursache, daß
andere Witz haben. »)

AUerdings: Selbst der Besitz der
vollendetsten Kombination aller von Stern
aufgezählten Kritikertugenden würde noch lange
nicht das völlige Erfassen und Durchdringen
der unendlichen Variationen und Permutationen

der psychophysischen und psychopa-
thologischen Dynamik des Schaffensprozesses

und seiner Gezeiten ermöglichen. Dieser
beginnt einzusetzen, wenn der Geist erschüttert,

beunruhigt, in Bewegung gesetzt wird.
Aber Produktion entsteht auch — und zwar
beim gleichen Geist — aus unbeschwerter

893



Sammlung, aus reglosem, ungedankUchem
Bestrahltwerden durch Eindrücke, die eine
andere Art von Speicherfülle zur Entladung
bringen. Manche Tage sprudeln über von
Ideen, an manchen werden sie wie hinter
einem Staudamm einbehalten. Das einemal
ist es am wichtigsten, eines Wortes, eines
Satzes, einer Seite unter keiner Bedingung
müde zu werden, so lange und so oft dabei
zu beharren, bis ihr Maximum erzielt scheint.
Ein andermal ist es das wichtigste, ablassen

zu können, zu verwerfen, zu verzichten,
getrost einer Müdigkeit nachzugeben, in deren
Tiefe ja doch mitunter der Verdacht schwelt,
man wäre nicht auf dem rechten Weg. Die
Ahnungen, die Stimmen, der Daimon spotten

jeglicher Methodologie. Und wichtiger
als alles ist es, auf das Glück, auf das GeUngen

zu hoffen, nicht sowohl sich darauf zu
verlassen als vielmehr darauf zuversichtlich
und mit Geduld zu warten, denn in dieser
Zuversicht allein waltet der Glaube an sich
selbst, an die mitkämpfenden Götter oder
an den Einen, auf den am Ende alles
ankommt. « Und siehe, es war gut. » Weniger
noch in den Künsten als in sonst jeglicher
menschlicher Bestrebung hängt ein Gelingen
von der Planung ab, die bei wachsender
Umsicht immer entschiedener von der
Blutwärme der Kunst sich entfernt, um in einen
Tiefkühler einzugehen. Das Gelungene dann
aber aus einem System von Absichten deuten
zu wollen, mit dem vorgeblich erspähten
Unbewußten des Künstlers Schindluder zu
treiben, der ja fast immer unerträglichen Größe
eines Meisterwerks durch allerlei Rationalisierungen

beikommen zu wollen, ist ein
kindlicher Determinismus; der Stolz des Deuters
schließlich, an dem Meisterwerk etwas
Unebenes, einen Widerspruch entdeckt zu
haben,, ist ein touristischer Fürwitz.

Nun hat es ja aber die Kritik in der Mehrzahl

der Fälle nicht mit großen Meisterwerken

zu tun. Viel eher hat sie sich ja mit den
Mittelgründen zu befassen, und dafür
genügen im aUgemeinen die gegebenen
Maßstäbe, wobei nur jene Betrachter schöpferisch
werden, die an dem Geringen die
kotyledonenartigen Möglichkeiten des Großen
demonstrieren und dabei bereits auf die volle
Anwendung der überkommenen Richtmaße

zu verzichten beginnen. Dem Schaffenden
selbst aber soUte eine derartige Demonstration
nicht erst Zum Dogma werden. Bedeutende
Beispiele mag er lediglich aus gemessener
Distanz verehren, wenn sie die Magnetnadel
seines persönlichen Kompasses nicht in eine

gemeingültige Richtung verlenken soUen.

Einem starken künstlerischen Temperament
möchte indessen auch dies auf die Dauer
kaum schaden, und wenn einer scheiterte,
war es immer aus anderen Gründen. So

glaube ich nicht, daß Kritik dem produzierenden

Geist gefährlich ist (und ich meine

Kritik, nicht Kränkung oder Herabsetzung).
Wer übrigens sein Schaffen aus der Kontroverse

(auch gelegentlich der Unberufenen)
heraushalten möchte, der sollte sich gar
nicht erst an die Öffentlichkeit adressieren,
denn unbehelligt geht niemand von Jerusalem

nach Jericho. In der Welt der Künste ist
man Gewaltakten ebenso ausgesetzt wie
sonstwo in allen Welten, die Rechtsunsicherheit

und die Parteilichkeit der Richter ist in
ihr vieUeicht noch viel größer, und es gibt
auch da weit weniger gute Samaritaner als

Gleichgiltige oder Hohnlacher. Außerdem
drängen sich ja einer jeden Generation einige
mehr oder minder begabte Wichtigmacher
auf, die zu diktieren suchen, was und wer zur
Literatur, zur Kunst und überhaupt zur Kultur

gehöre, wer ihrer persönlichen Rechnung
nach im Zentrum stehe und wer bloß eine

Randfigur sei. Aber solche Erscheinungen
sind ja im Grunde bedeutungslos und werden

durch Zeit und Tatsachen desavouiert.
Dann gibt es freilich auch noch die, deren

Zustimmung sehr deutlich einem verhehlten
Widerspruch gleichkommt; ferner diejenigen,

die dem Schaffenden am liebsten
überhaupt jede eigene Initiative absprechen und
ihn nur als Ergebnis anderer Schriftsteller
oder als mechanisches Produkt von allerlei
Bewegungen, Strömungen, sozialen oder
ökonomischen Situationen sehen möchten,
so daß er selbst kaum mehr existiert und sehr
wohl durch einen Computor der United
Business Machines ersetzt werden könnte.
Unter den noch weiter vermehrbaren
Strafsanktionen des Kritikers ist eine negative am
fühlbarsten: die Nichtäußerung, der
aUerdings der alte Goethe das große Wort ent-

894



gegenhielt: «Die ungeheuerste Kultur, die
der Mensch sich geben kann, ist die
Überzeugung, daß die anderen nicht nach ihm
fragen. »

Nun aber zuguterletzt (und wirküch zu
guter Letzt) die allerbedeutsamste Tugend

und Voraussetzung des echten Kritikers,
ohne die ihm der größte Scharfsinn zu nichts
nütze ist — daß er aus Freude an der Kunst
und aus wahrer Liebe zum Kunstwerk und
Künstler schreibe.

Johannes Urzidil

GESPRÄCH ODER GEWALT?

Die XVIII. Rencontres Internationales de Geneve

In der Einleitung zur 18. Tagung der Genfer
Rencontres betonen die Organisatoren, daß
sich die Alternative « Gespräch oder Gewalt »

heute auf der Ebene der internationalen
Politik zwar steUt, daß es sich aber anders
verhält, wenn man den Lauf der vergangenen
und zeitgenössischen Geschichte betrachtet.
Es zeigt sich dann, daß die Gewalt häufig zur
Umwandlung jener Bedingungen beiträgt,
die das Gespräch verhindert haben, daß sie

also nur scheinbar blind ist und einen Sinn
hat, obwohl sie viel Leid und Ungerechtigkeit

mit sich bringt. Die Frage ist, ob sich
die Energie, die sich in zerstörerischen
Explosionen entlädt, in ein wirkliches Gespräch
umleiten läßt, das die Widersprüche des
Lebens überwinden und verhindern kann, daß
sie sich zuspitzen und die Gewalt
hervorbringen. Der Untersuchung dieser Frage
galten die diesjährigen Vorträge.

Der Beitrag des kürzlich verstorbenen
Charles Baudouin trug den Titel «Am Anfang
war die Tat» und wurde von einem seiner
Schüler gelesen. Der feinfühlige und
scharfsinnige Psychologe wies in seiner Darstellung

die Hindernisse auf, die im Leben des
einzelnen auftauchen (Interessen,
Leidenschaften, Machtwille, Projektionen), und die
das wahre Gespräch mit sich selbst und mit
den anderen überwinden muß. Von Goethes
Faust-Monolog ausgehend, zeigte Baudouin,
daß die bis zum Ende gehende Tat in die
Gewalt ausmündet, während das Gespräch
auf der Ebene des Logos entsteht. Nach
Ansicht der modernen Psychologie geht die Tat
dem Denken voraus, das von ihr seinen
Ausgang nimmt. Und noch ein zweites Paradox

gilt es anzuerkennen: das Wort ist die erste
ersichtüch gewordene Form des Gedankens

und bleibt sein unentbehrlicher Begleiter.
Das Denken ist im lebendigen Organismus,
was das Parlament im sozialen Organismus
ist.

Pater Yves Congar O. P. (Frankreich)
sprach über «Das Gespräch als Gesetz der
ökumenischen Arbeit und als Struktur der
menschlichen Intelligenz». Der Klimawechsel

in den Beziehungen zwischen den Katholiken

und den übrigen Christen beruht darauf,

daß das tiefgreifende Wirken Johannes'
XXIII. die Kirche einem wahren Gespräch
geöffnet hat. Ein wirkliches Gespräch
verlangt die Überzeugung, daß der Partner
existiert und in seiner Verschiedenheit
anerkannt werden muß, verlangt also den
Verzicht darauf, ihn sich angleichen zu wollen.

Der lutherische Pastor Heinz Kloppenburg

(Deutschland) wählte sein Thema «Rom,
Moskau und die protestantischen Kirchen
im Jahre 196J », um am Beispiel der religiösen

Begegnungen der letzten Jahre zu zeigen,
daß das Gespräch nicht nur eine Methode zur
besseren Kenntnis der anderen und zur
Überwindung von Unstimmigkeiten ist,
sondern auch ein Erkenntnisprozeß, ohne den

man seine eigene Position nicht erforschen
kann. Im Bereich der religiösen Begegnungen

ist die Zeit der Polemiken und abstrakten

Abhandlungen vorbei. Man kann die gestellten

Fragen nicht beantworten, indem man
das Monopol der Wahrheit beansprucht,
sondern nur, indem man begreift, daß sich

die Wahrheit nur im Gespräch eröffnet, das

heute sowohl zwischen den Kirchen als auch

zwischen Kirche und Welt im Gange ist. In
seinem Dialog mit der Welt darf sich das

Christentum nicht als eine abgeschlossene
Ideologie geben. Auf politischer Ebene er-

895



geben sich aus dieser neuen Haltung der
Kirchen praktische Folgen. Man muß erkennen,
daß nicht die Gewalt, sondern das Gespräch
der wahre Ausdruck der Existenz ist. Das

gut auch auf geistiger Ebene, denn das
Leben kommt aus dem Gespräch. Kloppenburg
dankte dem Philosophen Martin Buber für
sein in dieser Richtung wirkendes Werk.

In der anschließenden Diskussion betonte
Georges Gurvitch (Frankreich) die Notwendigkeit,

gegenüber der allseitigen Bedrohung
der heutigen Welt das Gespräch in den
sozialen und internationalen Beziehungen
durchzusetzen. Robert Junod (Schweiz)
meinte, man müsse die Gewalt in das

Gespräch überführen, was das Verständnis
ihres Wesens voraussetze. Verglichen mit der
Gewalt ist das Gespräch eine verhältnismäßig

neue Erscheinung. Es muß den Schritt
des Sokrates nachvollziehen, der empfahl,
die Wahrheit gemeinsam zu suchen. Das
wahre Gespräch ist Vertiefung einer Weltsicht

durch gemeinsames Suchen, in
gegenseitiger Achtung, ohne vorgefaßte Meinungen

und in der Erinnerung daran, daß am
Anfang jeder Verständigungsmöglichkeit die
Liebe steht. Ein wahres Gespräch ist
uneingeschränktes Eingehen ins Gemeinsame, wobei

jeder sein Eigenes zur Bereicherung des
Ganzen beiträgt.

Jean Rudhart (Schweiz) erinnerte daran,
daß sich das Gespräch über jeden Dogmatismus

erheben müsse, also über die Behauptung

einer apriorischen Wahrheit, von der
man glaube, sie sei ein für alle Mal festgelegt.
Das Gespräch ist ein Abenteuer, eine

Öffnung auf freie Horizonte hin, die sich nach
und nach der Betrachtung erschließen. An-
dernfaUs gibt es kein Gespräch, sondern nur
Kontroverse und Polemik. Denn die Wahrheit

ist immer jenseits jeder abstrakten
Formulierung und dessen, was wir zu wissen
glauben. Der Dogmatismus ist ein
Haupthindernis des wahren Gesprächs und deshalb
eine QueUe der Gewalt.

Pastor André Trocmé (Schweiz) hob
gewisse Symptome in der heutigen Entwicklung

der Psychologie der Völker hervor.
Allmählich entstehen neue Methoden des
Handelns, die von der Gewaltlosigkeit ausgehen.
Eine Ablehnung der Gewalt setzt sich durch,

wie groß auch die Gewalttätigkeit des andern
sein mag. Es handelt sich um eine eigentliche
Revolution der Gewaltlosigkeit, und das

Gespräch, das sich so in der Öffentlichkeit
entfaltet, wird zu einem Modus des
Handelns.

René William Thorp (Frankreich) sprach
als leidenschaftlicher Verfechter der
individueUen Freiheiten und der Modernisierung
der Rechtsprechung über «Der soziologische

Aspekt der Gewalt und des Gesprächs ».

Er unterschied drei soziale Formen dieser
Phänomene: in der internationalen GeseUschaft

Krieg oder Diplomatie; in der
staatUchen Gesellschaft Auflehnung oder Partizipation;

in der Industriegesellschaft Konkurrenz

oder Zusammenarbeit. Heute öffnet sich
in der Gesellschaft die Gewalt den Wegen
des Gesprächs. Die Völker verlangen nach
Frieden und Gerechtigkeit, welche sich aus
der Auflösung der Gewalt im Gespräch
ergeben.

Jacques Pirenne (Belgien) untersuchte das

Problem aus dem Gesichtswinkel des
Historikers. In der Vergangenheit wurden aUe

großen Schritte mit Gewalt vollzogen. Heute
richtet sich die Bemühung auf die Ausschaltung

der Gewalt, die der biologischen Seite
des Menschen, seinem Herrschaftstrieb
entspricht. Je weniger harmonisch eine Gesellschaft

geordnet ist, um so mehr neigt sie zur
Gewalt. Diese ist außerdem an die Überzeugung

gebunden, man verfüge allein über die
Wahrheit, also an den Geist der Intoleranz.
Die Gewalt nimmt in dem Maße ab, als sich
die Zone der Freiheit verbreitert und der
andere in seinen individueUen Rechten und
in seiner persönlichen Denkweise geachtet
wird. Wir stehen heute an einem Punkt, an
dem die Gewalt die Gewalt selbst fürchtet,
weil ihre Zerstörungskraft zu groß geworden
ist. Eine Verständigung drängt sich deshalb
auf. Das internationale Recht beschreitet diesen

Weg, den die Sachlage selber vorzeichnet.

Im demokratischen Rahmen ist das

Gespräch in der Beziehung zwischen Mehrheit
und Minderheit immer nötig, und nur in
einer freien Gesellschaft, welche die Einzelrechte

respektiert, kann sich das Gespräch
verwirklichen, immer mehr und immer von

896



Maurice Rolland (Frankreich) bemerkte
zu diesem Vortrag, daß der Apparat der
Rechtsprechung den Bereich der Gewalt
immer mehr einzuschränken trachtet. Man
vernichtet die Gewalt nicht, sondern man
kanalisiert sie. Dadurch errichtet die Rechtsordnung

das Gleichgewicht der sozialen
Beziehungen.

Anschließend befaßte sich Charles Du-
commun (Schweiz) mit dem Thema «Gespräch
oder Gewalt in den Arbeitsbeziehungen».
Zur Errichtung einer neuen Ethik müßte ein
neuer Ritterorden gegründet werden, in dem
jeder die wahren Werte zu achten und die
falschen zurückzuweisen hätte. In einer solchen
Gesellschaft müßten die Arbeiter volle
Teilhaber werden, auf sozialen Grundlagen, welche

die Gerechtigkeit verwirklicht hätten.
Damit ein solcher Aufbau auf der Basis eines
echten Humanismus möglich wird, müssen
die Vertikale und die Horizontale — der Sinn
des geistigen und jener des sozialen Lebens
— zusammentreffen. Damit es das Leben
gibt, müssen beide sich ergänzen. Im Osten
muß der Sinn der Vertikalen, im Westen
jener der Horizontalen wiedergefunden werden,

denn es gilt das Wort Einsteins: «Die
Welt wird einig sein, oder sie wird nicht
sein. »

Stéphane Hessel (Frankreich), der seit einigen

Jahren die Zusammenarbeit Frankreichs
mit der Communauté und mit dem Ausland
leitet, suchte «Neue Grundlagen der
Solidarität » darzulegen. Die Herrschaftssolidarität

ist durch die Welle der Entkolonialisierung

beseitigt worden. Die neuen Grundlagen

der SoUdarität liegen in der umfassenden

Ausweitung der gemeinsamen Aufbauziele.

/. Ki-Zerbo (Haute-Volta) sprach darauf
über «Afrika ; Vergewaltigung oder
Partnerschaft?» und erwähnte unter anderem die
Vieldeutigkeit der Entkolonialisierung, die
nicht immer eine qualitative Veränderung
bedeutet. Ki-Zerbo formulierte die
Bedingungen für ein Gespräch zwischen den
Afrikanern und ihren Partnern so: Die
industrialisierten Länder müssen ihre
neokolonialistische, bevormundende und
technokratische MentaUtät aufgeben; die
Afrikaner ihrerseits müssen ihren Verfolgungs¬

wahn und ihren Infantilismuskomplex
überwinden, die noch aus der Zeit des Kolonialismus

stammen. Der Redner unterstrich auch
die Vorteile des Neutralismus für Afrika und
für den Weltfrieden sowie die Bedeutung der
afrikanischen Einheit.

Nachdem Umberto Terracini (ItaUen) über
«Etwas hat sich in der Welt geändert»
gesprochen hatte, beschloß Edgar Faure

(Frankreich) die Reihe der Vorträge mit
einer Untersuchung der «Aktualität des

Konkordatsgeistes ». Das innenpolitische
Gespräch verlangt die Bereitschaft der Teile,
den Schiedsspruch einer höheren Instanz —
im aUgemeinen des Staates — anzuerkennen.
Die demokratischen Institutionen sind der
Ort eines solchen Schiedsgerichtes, während
sich umgekehrt die Gewalt als die Ablehnung
des Schiedsentscheides definiert. Aber noch
über dem Schiedsspruch steht das Konkordat:

es wird dann möglich, wenn die
Parteien ihre gegenteiligen Positionen zu
versöhnen suchen. Dieser Konkordatsgeist muß
heute mehr und mehr verwirklicht werden,
damit ein echtes Gespräch zustandekommt,
was Faure an verschiedenen Beispielen
erläuterte. Das Thema «Gespräch oder
Gewalt », so schloß Faure, hat auch im
Zusammenhang mit der Zivilisation seinen Sinn.
Wir bewegen uns auf eine Zivilisation des

allgemeinen Wohlstandes zu. Auf diesem

Weg erwarten uns ungeheure Probleme.
Anderthalb Milliarden Menschen sind noch

von dieser Entwicklung ausgeschlossen. Sie

müssen aus dem Elend befreit und in das

zivilisierte Leben eingegliedert werden. Und
auch hier treffen sich die Forderungen der
Moral mit jenen des Interesses.

Victor Martin beschloß als Vizepräsident
der Rencontres Internationales die 18.
Session mit der Bemerkung, daß die
Voraussetzungen für ein echtes Gespräch nur
schwer zu schaffen seien. Aber auch ein
unvollkommenes Gespräch kann gültig und
nützlich sein, denn es begünstigt die Öffnung
auf die Welt und die Menschen in all ihrer
Verschiedenheit. In unserer rasch sich
wandelnden Welt ist es wichtig, daß das

Gespräch auf allen Ebenen und Stufen
stattfindet.

Suzanne Engelson

897


	Umschau

