Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 8

Artikel: Die Paradoxe des marxistischen Philosophen
Autor: Molnar, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161516

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Regierung bilden, die ihnen die Informationen liefert, die sie haben wollen. Sie
werden nur die Propaganda annehmen, sei sie heimlich oder offen, die ihren
Ansichten nicht zuwiderliuft.

Und der Kreis schlieBt sich: letzten Endes, auf die Dauer, werden die Leser
die Informationen erhalten, die ihnen zukommen. Die Leser sind es, die stets
das letzte Wort haben.

Die Paradoxie des marxistischen Philosophen

THOMAS MOLNAR

In RuBland und anderen Lindern ist dem Thema der Unterwerfung des Intel-
lektuellen unter den Kommunismus und die kommunistischen Parteien eine
umfangreiche Literatur gewidmet worden. Von Victor Serge, Arthur Koestler
und Whittaker Chambers ging eine erste Reihe feinsinniger, teils autobiogra-
phischer, teils romanhafter Berichte aus, geschrieben aus der Bedringnis west-
licher Intellektueller, die berichten, wie sie nach einem Weg durch die Holle
einen Gott verwarfen, der ein Trugbild war. Spiter wurde eine zweite Reihe
verdffentlicht, die wohl mit Czeslaw Milosz” «Verfithrtes Denken» beginnt
und bis zu dem Bericht von Douglas Hyde tiber seinen Bruch mit der Partei
und ihrer Ideologie reicht. Seit dem Aufstand in Budapest ist diese immer um-
fangreicher werdende Literatur durch Untersuchungen politischer, sozialer und
kultureller Art bereichert worden, die sich von nun an nicht mehr auf die
Odyssee einzelner beschrinken, sondern wie im Falle von Djilas’ «Die neue
Klasse» und «Die Revolte des Intellekts » der beiden Ungarn Aczel und Meray
weiter ausholen, um den gesamten Mechanismus kommunistischer Machtstruk-
tur zu erfassen.

So entstand um die Mitte dieses Jahrhunderts eine Literatur, die man unter
dem Titel «Desillusionierung iiber den Kommunismus» zusammenfassen
koénnte. Jedoch haben die Werke, die sich mit diesem Problem auseinandet-
setzen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, eines gemeinsam: sie bleiben im
Erfahrungsbereich des Intellektuellen. Ihr innerer Rhythmus ist immer der-

881



selbe: Hoffnung (auf einen Ausweg aus burgerlich-kapitalistischer Selbstsucht),
Leiden (auf Grund des Wissens um neue Greueltaten innerhalb des kommuni-
stischen Blocks und der Maoglichkeit weiterer Verschlimmerung) und schliel3-
lich Erwacken (mehr oder minder verwirrt und seelisch verwundet durch das,
was geschah). In diesen drei Stadien erkennen wir die Struktur groBer Werke
der westlichen Literatur, in der die Erfahrung des Fellow Travelers die pas-
sendste Ausdrucksform findet. Aber gerade der Eindruck der Erfahrung und
die Suche nach einer Ausdrucksform lassen den Erzihler einige der noch we-
sentlicheren Griinde fiir das MiBigliicken seines Vorhabens nicht erkennen.

In den letzten dreiBBig Jahren haben wir uns so sehr mit dem Drama befalt,
das sich zwischem dem Intellektuellen und dem Kommunismus abspielte, daf3
wir das, was ich jetzt «die Paradoxie des marxistischen Philosophen» nennen
mochte, fast vollig unbeachtet lieBen. Es ist nicht erstaunlich, dal dieses eben
erwihnte Drama, wie hiufig es auch untersucht worden sein mag, sich selbst
in einer Reihe aufeinanderfolgender Akte offenbart. Erst vor wenigen Jahren
publizierten einige Zeitschriften, wie zum Beispiel Encounter und Esprit, eine
anonyme Abhandlung iiber den «sozialistischen Realismus » in der russischen
Literatur, der eingehend die schwierige Lage des schopferischen Schriftstellers
in der Sowjetunion behandelt. Die in jenem Essay enthaltenen Enthiillungen
waren vollkommen neu fiir das gebildete Publikum im Westen, wo man erst
damals den Mechanismus zur Beherrschung der Literatur durch die Partei zu
verstehen begann, sowie das Groteske der massenweise produzierten Lob-
gesinge auf das sowjetische Leben und das AusmalB, in dem die Sowjetautoren
dem System zu Diensten sein miissen.

Deshalb ist es wohl nicht erstaunlich, wenn bisher den kommunistischen
Philosophen (im Unterschied zu den Intellektuellen) und ihren sich selbst wider-
sprechenden philosophischen Spekulationen wenig Aufmerksamkeit geschenkt
worden ist. Und dabei denke ich nicht nur an die groBen Gestalten, wie zum
Beispiel Marx, Engels, Lenin, Plekhanow usw., sondern auch an weniger be-
deutende sowie an die zeitgendssischen Philosophen in England, Frankreich,
Polen und Deutschland.

Was ist das Ziel der Philosophie nach Karl Marx? Seine 11. These tiber Feuer-
bach ist oft angefithrt worden: nicht die Interpretation, sondern die Verinde-
rung der Welt. Diese Verinderung der Welt in ihrer dulleren Erscheinung be-
zeichnet er als Arbeit, die durch kollektiv organisierte Anstrengungen ver-
richtet wird!. Mit anderen Worten, das ganze soziale System muf sich dndern,
wenn diese Verinderung sinnvoll und durchgreifend sein soll. Dann wird die
Reflexion der dulleren Wirklichkeit auf das innere Bewul3tsein verlidBlich sein,
dann werden dem Verstand nicht bloBe Eindricke vermittelt, wobei die Wirk-

882



lichkeitdurchdie Herrschaft einer Klasse, durch Illusionen und Mystifikationen
beeinflufit wird, sondern photographisch exakte Abbildungen der mit absoluter
Genauigkeit reproduzierten Wirklichkeit. An Stelle von Religion, Recht,
Kunst usw., die ja nichts anderes als Versuche sind, eine trostlose soziale Wirk-
lichkeit in bestechender, groBartiger und einleuchtender Weise darzustellen,
wird uns die Wissenschaft die Welt ohne Falsch und verlockende Beschoni-
gungen so offenbaren, wie sie wirklich ist. So schreibt Karl Marx in «Das
Elend der Philosophie»: «Aber in dem Male, wie die Geschichte vorschreitet
und mit ihr der Kampf des Proletariats sich deutlicher abzeichnet, haben sie
[die Theoretiker der Klasse des Proletariats] nicht mehr nétig, die Wissen-
schaft in ihrem Kopfe zu suchen; sie haben nur sich Rechenschaft abzulegen
von dem, was sich vor ihren Augen abspielt und sich zum Organ desselben zu
machen. »

Nach Ansicht von Marx befindet sich die Welt in einem «unphilosophischen
Zustand » (womit er eigentlich «unwissenschaftlich» meint), da sie unerkenn-
bar auf biirgerlich-kapitalistischer Mystifikation beruht. Es wire jedoch ebenso
falsch, wiirde der echte Philosoph diese Illusionen, die den Verstand des Men-
schen vernebelt haben, nur zerstreuen, um auf Grund gegebener Tatsachen
ein neues Deutungssystem zu entwickeln. Der echte Philosoph mul} die Welt
endgiiltig von der Herrschaft der eigentlichen Philosophie befreien. Er mul3
zu einem Positivisten und empirischen Wissenschaftler werden, der sich nicht
nur mit Vorstellungen von der Wirklichkeit befaft, sondern mit der Wirklich-
keit selbst2.

Die zugrunde liegende Wirklichkeit ist selbstverstindlich die Natur, und der
Mensch in seiner Betitigung dndert die Natur weniger von einem aulerhalb
befindlichen Standpunkt aus; er folgt vielmehr seinem eigenen Wesen. «Der
Mensch », schreibt Karl Marx, «schafft Gegenstinde nur insofern, als die ge-
genstindliche Welt ihn geschaffen hat und weil auch er ein Teil der Natur ist. »
Der Kapitalismus, der aus der Arbeit ein Mittel zum Weiterleben gemacht und
dadurch den Menschen der Arbeit entfremdet hat, leugnet diese Wesenseinheit
von Mensch und Natur. Die vollige Wiederherstellung des unmittelbaren Ver-
hiltnisses des Menschen zur Natur wird erst durch die kommunistische Gesell-
schaft erreicht werden.

Alles muB} auf diese vollige Wiederherstellung hinarbeiten, genau so, wie
jetzt alles der Kategorie der Arbeit zugeordnet werden mul3. Schon Saint-
Simon predigte im «Catéchisme des Industriels», dall die gesamte geistige
Macht hervorragenden Wissenschaftlern und Kinstlern iibertragen werden
sollte, «die das Wissen anwenden sollen, um die Bediirfnisse der Menschen zu
befriedigen». In «Staat und Revolution» ging Lenin im einzelnen darauf ein:
«Die Literatur kann kein personlicher, von der Sache des Proletariats unab-
hingiger Bereich bleiben. Nieder mit der parteilosen Literatur!... Die Lite-
ratur mul3 zu einem kleinen Rad in dem grofBlen sozialdemokratischen Mecha-

883



nismus werden. .. Die Literatur mul3 zu einem wesentlichen Teil organisierter,
methodischer und vereinheitlichter Parteiarbeit werden. »

Wit sehen also, daB3 der Totalitarismus keine bloBe Herrschaftstechnik ist,
die, von der bolschewistischen Partei erfunden, im sowjetischen Staat ange-
wandt wird, sondern eine doktrinire Notwendigkeit, die sich aus der marxi-
stischen Theorie ergibt. Sie erstrebt nicht allein die Herrschaft iiber den Men-
schen, sondern auch iiber seine geistigen, seelischen, schopferischen und tech-
nischen Bestrebungen, deren totalitire Organisation das sine qua non der Wie-
derherstellung des unmittelbaren Verhiltnisses des Menschen zur Natur ist.
Im Lichte dieses Ideals scheint die gegenwirtige Zivilisation — so wie jede
andere auf Ausbeutung beruhende Zivilisation — ganz erbirmlich zu sein.
Alle ihre Institutionen miissen zerstort werden, da sie nichts anderes als Denk-
miler fiir die Entfremdung des Menschen sind; mit ihnen sollen auch alle Et-
rungenschaften geistiger und intellektueller Art begraben werden, da sie den
Menschen an seine vergeblichen Anstrengungen erinnern, mit Hilfe von Illu-
sionen seine wirklichen Ketten zu zerreilen. Zwar glauben einige Marxisten,
wie zum Beispiel Trotzki, daf3 es «durch die Vergeistigung politischer Aus-
einandersetzungen» mehr Gelegenheit geben wird fiir den Kampf «um die
eigene Meinung und den eigenen Geschmack3». Doch herrscht im allgemeinen
die Ansicht vor, daB} intellektuelle Tatigkeiten, so wie wir sie heute kennen,
nicht notwendig sein werden. Alexander Kojeve schreibt zum Beispiel, daf3
nach der Hegel-Marxschen Theorie der Philosoph nicht mehr verpflichtet sei,
nach Wissen zu suchen, da Wissen schlieBlich vergegenstindlicht werde. Han-
deln und Denken sind eins geworden, die Entwicklung hat ihren AbschluB3
gefunden?.

Man muB sich klar machen, daf3 es eine Art logischer Kettenreaktion gibt,
die mit der Abschaffung des Staates beginnt und bis zur Absorption jeglicher
schopferischer und kritischer Titigkeit in der Arbeif und in dem, was die
Marxisten Wissenschaft nennen, fuhrt. Kojéve selbst weist darauf hin, da3, wenn
Handeln und Denken in Einklang gebracht sind, «nichts mehr zu tun bleibt
und nur noch die Langeweile zu fiirchten sein wird». Bakunin schrieb, da3
der Staat einfach wieder zur « Gesellschaft » werden miisse, «er miisse freiwillig
und im Einklang mit der Gerechtigkeit in die Gesellschaft ibergehen®». An
die Stelle der politischen werden freiwillige, ohne gesetzlichen Zwang ge-
kniipfte soziale Beziehungen treten, die nur auf « Bediirfnissen und natiirlichen
Neigungen beruhen?». So schreibt Professor Tucker, indem er von der 1o.
These tiber Feuerbach ausgeht: «Die sozialisierte Menschheit ist nicht nur klas-
senlos, sondern auch staatenlos, gesetzlos, familienlos und religionslos. Sie ist
eine allgemein strukturlose Gemeinschaft voneinander vollig unabhingiger
Menschen, die in Ubereinstimmung mit sich selbst und ihrer Umwelt leben
sowie mit der anthropologischen Natur auBerhalb von ihnen®».

So wie bestimmte Organe biologisch gesehen iberfliissig werden, so wird

884



unter diesen Umstinden in sozialer Hinsicht die Fihigkeit des Menschen, zu
spekulieren, uberflissig. Nach Trotzkis bestechender Beschreibung wird die
Kultur in den Gasthdusern und Schulen, ja sogar in den Wischereien der neuen
Gesellschaft wie «Eiweil und Sonnenschein» aufgenommen werden, wihrend
personlicher Egoismus sich auf die Verbesserung der Lage des Menschen-
geschlechtes umorientieren wird. Jedoch wird in der gesamten marxistischen
Literatur als selbstverstindlich vorausgesetzt, da3 diese Verbesserung von dem
Auftreten des unproblematischen Menschen abhingig ist, dessen Wissen absolut ist
und der alle jene subtilen, aber subversiven Werturteile aufgibt. In «Die deut-
sche Ideologie» schrieb Marx, dafl da, wo die Spekulation aufhore, die wirk-
lich positive Wissenschaft beginne. An Stelle nichtssagender Diskussionen
uber das BewuBtsein tritt das wirkliche Wissen. Und wenn die Wirklichkeit
erkannt ist, verliert die Philosophie als unabhingiges Arbeitsgebiet ihre Exi-
stenzgrundlage.

Der marxistische Philosoph arbeitet mit anderen Worten an der Abschaffung
seines eigenen Titigkeitsbereichs, nimlich der Spekulation. Jeder Schritt, den
er tut, mul in der Theorie darauf zielen, einem Zustand der Menschheit niher
zu kommen, in dem Philosophie nicht mehr benétigt wird, genau so wie dem
sowjetischen Schriftsteller von der Partei vorgeschrieben wird, Romane ohne
die «sinnlosen» Sentimentalititen zu schreiben, fiir die sich angeblich nur das
Kleinbiirgertum interessiert. Wahrscheinlich wiirde derjenige als der grofite
Philosoph gelten, dem es gelinge, die Sinnlosigkeit des Philosophierens in
einem einzigen Satz zu beweisen. Dieser Satz wiirde zu der idealen Wissen-
schaft eine Briicke schlagen, die uns die wirkliche Welt zeigt, ohne die Ver-
mittlung von Denkvorgingen, Hypothesen und geistigen Kategorien.

Es wire irrig, anzunehmen, daB sich Marx nur gegen den kantischen Idea-
lismus seiner Zeit auflehnte. Wie ich dargelegt habe, liegt die Voraussetzung
fur die Verinderung des Menschen darin, dal} er sozusagen mit der Natur eins
wird und alles beseitigt, was zwischen ihm und der Wirklichkeit stehen kénnte.
Fir Hegel war die einzige Witklichkeit der absolute Geist, fir seinen Jiinger,
der das Hegelsche System «auf die Beine stellte», war die Wirklichkeit mit
Natur gleichbedeutend, etwas Greifbareres als der absolute Geist und folglich
geeigneter fiir eine auf Arbeit und Wissenschaft aufgebaute Theorie des
menschlichen Daseins.

Wie wesentlich der Begriff Natur als Ersatz fur Philosophie ist, geht aus den
Schriften zeitgenossischer marxistischer Philosophen hervor. Man kann tat-
sichlich sagen, dafB3 die Trennlinie zwischen denjenigen Philosophen, die Mit-
glieder der kommunistischen Parteien geblieben sind, und jenen, die aus ihr
ausgetreten sind, sich aus dem Problem ergab, ob die Philosophie eine echte
Existenzberechtigung hat oder nicht. Gerade diese Streitfrage ist es, mit der
sich die kommunistischen Philosophen untereinander und mit der Partei wohl
mehr auseinandergesetzt haben als mit den Enthiillungen des zo. Parteitages

885



oder dem Aufstand in Budapest. Diejenigen, die sich fiir die unabhingige
Existenzberechtigung der Philosophie entschieden, traten im allgemeinen aus
der Partei aus.

In der marxistischen Philosophie bildet die Natur mit dem menschlichen
Wesen eine Einheit. Es ist nur ein historischer Zufall, bedingt durch ausbeu-
terische Wirtschaftssysteme, wenn das menschliche Wesen von der Natur ge-
trennt wurde (die « Erbsiinde» in der marxistischen Interpretation) und wenn
ein unabhingiges Meditieren tiber das menschliche Dasein an die Stelle dieser
Einheit getreten ist. Es besteht jedoch noch eine weitere Einheit, nimlich zwi-
schen der Natur und dem menschlichen Kollektiv. Dem Individuum als sol-
chem kommt keine Bedeutung zu; es kann nicht als Mal3stab fiir die Bedeut-
samkeit der historischen Tatsachen verwendet werden. Genau genommen hat
nur das Kollektiv eine Geschichte, eine Existenz und eine sinnvolle Beziehung
zur Natur. Demgemil ist das Proletariat oder spiter die kommunistische Ge-
sellschaft die Verkorperung dessen, was giiltig ist, sowie die Verkorperung der
Philosophie beziehungsweise ihrer Aufhebung. Das Proletariat nimmt nicht
nur die Rolle einer tberragenden historischen Personlichkeit fiir sich in An-
spruch, sondern auch die Funktion des Denkens. «Das Ritsel der Geschichte
wurde vom Kommunismus geldst», triumphierte Marx.

Es ist charakteristisch fur diese Philosophie, daf3 sie auf ihre eigene Auf-
hebung tendiert oder, marxistisch ausgedriickt, auf ihre «dialektische Ver-
neinung». Aber die Philosophie hat einen Dienst zu leisten: sie mul3 den
Menschen zu sich selbst fithren und zu einer Kritik der Bedingungen, unter
denen er lebt (und die die Ursache seiner Entfremdung sind). Das Endziel ist
jedoch ein anderes. Die Philosophie wird ihre Aufgabe erfiillt haben, wenn sie
sich schlieBlich selbst verneint, das heif3t, in Aktion ubergeht und der Entfal-
tung praktischer Energie dienstbar wird. Henri Lefébvre, ein fithrender mar-
xistischer Theoretiker, schreibt: «Um sinnvoll zu sein, muf3 die Philosophie
sich selbst verneinen, denn wenn sie aufrichtig ist, erstrebt sie ihre Verwand-
lung in etwas anderes... Kritik an sich, selbst wenn sie hochst radikal ist,
verwandelt die wirklichen Ketten des Menschen nur in ideelle Ketten, zerstort
sie aber hochstens in der Theorie®. »

Das Schicksal der Philosophie, in ihrer Eigenschaft als Vermittlerin von
Erkenntnis, ist eng verbunden mit den geschichtlichen Klassen und ihren Kon-
flikten im Wandel der Zeiten und letztlich mit dem Proletariat, das aufgerufen
wird, der Geschichte und mit ihr auch der Philosophie ein Ende zu bereiten.
In diesem Sinne ist es gerechtfertigt, wenn bei Lefébvre die Begriffe « Kommu-
nismus» und «Philosophie» gegenseitig ausgetauscht werden: «Der Kommu-
nismus ist das bewuBte Streben nach der denkbar vollkommensten Form so-
zialer Organisation. Er beendet den Widerstreit des Menschen mit der Natur
und mit den Menschen, zwischen Existenz und Wesen, zwischen Vergegen-
stindlichung und Selbstbestitigung, zwischen Freiheit und Notwendigkeit,

886



zwischen Individuum und Gattung. In Theotie und Praxis 16st er jeden Wider-
streit auf, und er weil} sich als diese Losung. .. So geht die Philosophie ihrer
Erfillung entgegen, indem sie sich selbst aufhebt und ihre Probleme wie auch
die Ursachen dieser Probleme beseitigt. . ..Die Philosophie geht in eine Welt
der Wirklichkeit tiber. .. Thre Existenz ist beendet0. »

Solche und dhnliche Thesen treten auch in den Werken von Marx und
Engels hiufig auf. So schrieb Marx in seinem «Kapital», nachdem er Hegels
dialektische Methode beschrieben hatte: «Bei mir ist umgekehrt das Ideelle
nichts anderes als das im Menschenkopf umgesetzte und ibersetzte Mate-
rielle. » Dies trifft auch fiir den (philosophischen) Materialismus zu, der nicht
verschwindet, weil er als Materialismus falsch wire, sondern weil er als Philo-
sophie nutzlos ist. Der Materialismus selbst wird wieder, wie Lefebvre erklirt,
von einer Anthropologie absorbiert, «das heiit von einer Gesamtheit der
Wissenschaften tiber den Menschen. . ..Der totale Mensch und die totale Ge-
sellschaft sind eng verbundene Begriffe, da sie denselben Inhalt haben: totale
Praxis. »

«Totale Praxis» erscheint auch als die SchluBfolgerung der Tektologie
(oder Wissenschaft von der Erde) des sowjetischen Philosophen A. Bogdanow.
Wie Hegel und implizite auch Marx teilt Bogdanow die Geschichte in drei
Abschnitte ein. «Der dritte Hauptabschnitt der Geschichte ist derjenige der
kollektiven, sich selbst erhaltenden Wirtschaft und die Fusion der persénlichen
Leben in ein einziges kolossales Ganzes, dessen Teile in harmonischer Bezie-
hung zueinander stehen und das alle Elemente systematisch zu einem gemein-
samen Kampf gruppiert, zum Kampf gegen die endlose Spontaneitit der
Natur. .. Dieser Kampf erfordert die Krifte nicht nur von einzelnen, sondern
der Menschheit. . . und nur in der Arbeit fiir diese Aufgabe ersteht die Mensch-
heit als solche. Alle ideologischen Formen, einschlieBlich Philosophie und
Wissenschaften, werden in dieser Stufe zu einer universellen organisatorischen
Wissenschaft verschmelzen. »

Wie wir gesehen haben, glaubte Bakunin, dafl in der Gesellschaft der Zu-
kunft «politische Beziehungen » sich auflosen und durch «soziale Beziehungen »
ersetzt wiirden. Der Begriff «politische Beziehungen» bezeichnet in diesem
Zusammenhang eine Gesellschaftsordnung, die durch eine ausbeutende Klasse
organisiert wird, und zwar nach einem System und einem Bild des Menschen,
das diese Klasse als zweckmiBig erachtet. Gesetz, Polizei, Streitkrifte, aber
auch Kunst, Literatur und Religionen sind Ausdrucksformen dieses Systems
und dienen indirekt dessen Zielen. Die «sozialen Beziehungen» anderseits
zielen auf die Abschaffung aller Regierungsformen («strukturloses Kollektiv »,
wie Professor Tucker es nennt) und auf die Entstehung «natiirlicher Bezie-
hungen» unter den Menschen gemil} ihren «wirklichen» Bediirfnissen (wie
Proudhon es sich in seinen frithen Jahren vorstellte) und, wie Bakunin schrieb,
ihren «natirlichen Neigungen». So versteht die marxistische Sprache unter

887



dem Begriff der sozialen Beziehungen eine Gesellschaftsform, in der die Philo-
sophie iiberfliissig geworden ist, da die NVazar, und zwar eine «domestizierte »
Natur (Bogdanow), die Beziechungen des Menschen zu seinen Mitmenschen
bestimmen wird. In seinem Buch «Der geschichtliche Materialismus» schrieb
Bucharin: «In einer vollkommenen kommunistischen Gesellschaft ist sich
jeder einzelne tiber alle Beziehungen unter den Menschen im klaren, und der
Wille der Gemeinschaft wird darauf hinzielen, die Wiinsche aller zusammenzu-
fassen. Dies wird nicht ein durch elementaren Zufall erreichtes Resultat sein,
das vom Willen der einzelnen unabhingig ist, sondern eine bewuBt herbeige-
fihrte Gemeinschaftsentscheidung. . . »

Der sogenannte «marxistische Revisionismus» hat an der grundlegenden
Verpflichtung des marxistischen Philosophen zur Aufhebung seines eigenen
Fachgebietes nichts geindert. Der Revisionismus entstand nicht, weil die Mar-
xisten sich dieses Widerspruchs bewult wurden (jene, die sich dessen bewul3t
wurden, kehrten sich vom Marxismus ab, wie zum Beispiel Piette Fougeyrollas
und Edgar Morin), sondern weil die meisten der von Marx aufgestellten Vor-
hersagen sich nicht erfillten, insbesondere die Konzentration des Reichtums
in den Hinden einiger weniger Super-Kapitalisten und die allgemeine Ver-
armung der Arbeiterklasse. Auch brachen die «kapitalistischen» Westmichte
weder infolge des Krieges mit dem nationalsozialistischen Deutschland — ein
«Biirgerkrieg unter kapitalistischen Staaten», wie kommunistische Autoren
ihn nannten — noch unter den Schligen der Sowjetunion und des Weltkom-
munismus zusammen. So wurde eine Neuorientierung der Philosophie drin-
gend notwendig, freilich weniger um die Unzuldnglichkeit der marxistischen
Lehre in ihrer praktischen Anwendbarkeit darzulegen, als eher um die ergd-
gerung im Zeitplan der globalen kommunistischen Eroberung zu erkliren.

Unvermeidlich entfernt sich die «revisionistische» Tendenz von dem ilte-
ren, reifen Marx (dem Nationalokonomen), um zu dem Marx der Frithschriften
(1844) zurickzukehren. Wie alle Reformer, so streben auch die Revisionisten
zum Ursprung zuriick.

Jedoch ist das Ergebnis entweder ein bloBer Verbalismus oder die Wieder-
bekriftigung des antiphilosophischen Standpunktes auf die eine oder andere
Art. Die Revisionisten greifen nicht Marx an — und mit ihm den Kernpunkt
der Lehre —, sondern die Parteifunktionire der Gegenwart, die amtlichen
Hiiter der Lehre. Po/itisch gesehen konnte dies eine gesunde und wirksame Be-
wegung sein, die darauf abzielt, die herrschende Orthodoxie zu spalten (ob-
wohl innerhalb jedes einzelnen kommunistischen Staates die Partei unange-
fochten die Quelle der Wahrheit bleibt und kein anti- oder nichtmarxistischer
Standpunkt geduldet wird). Philosophisch gesehen ist die revisionistische Kritik
belanglos, und zwar deshalb, weil der marxistische Philosoph, welchen Stand-
punkt er auch gegeniiber der Parteibiirokratie einnehmen mag, bestenfalls
glaubt, dal} die kommunistische Gesellschaftsordnung einen voriibergehenden

888



Riickschlag erlitten hat (der auf den «Personenkult», «taktische Fehlery,
«parteifeindliche Gruppen» und Stalins Unterdriickung der «sozialistischen
Demokratie » usw. zuriickzufiihren ist), aber keinesfalls eine vernichtende Nie-
derlage. Ob die kommunistische Gesellschaft morgen oder in ferner Zukunft
verwirklicht wird, ist fiir ihn nicht das entscheidende Problem. Entscheidend
ist, daB3 sie auf den von Marx erforschten und von ihm vorausgesehenen
Grundlagen zur Wirklichkeit werden z#f. Die gesamte Lage des zeitgendssi-
schen marxistischen Philosophen wird wohl am treffendsten vom deutschen
Denker Jiirgen Habermas zusammengefalit: «Es entspricht vielmehr streng
dem Sinn einer materialistischen Dialektik, dall Philosophie mit der Reflexion
der Lage anhebt, in der sie sich vorfindet; daB3 sie folglich von der sogleich
erfahrenen Entfremdung und dem BewuBtsein der praktischen Notwendigkeit
ihrer Aufhebung ausgeht. Dieses BewuBtsein erhebt sich zum Selbstbewuf3t-
sein, wo sich Philosophie kritisch selber noch als Ausdruck eben der Lage, die
aufgehoben werden soll, erkennt und fiirderhin ihre kritische Praxis unter das
Ziel einer Kritik durch Praxis stellt. Sie weiB3, daB3 sie in dem MaBe an der Auf-
hebung ihrer selbst qua Philosophie arbeitet, indem sie die Verwirklichung
ihres immanenten Sinnes betreibt. Eine solche Kritik verliBt. .. das Stadium
der Kontemplation. Sie hat den Schein ihrer Autonomie durchschaut, der ihr
stets vorgegaukelt hat: daB3 sie sich sowohl selber begriinden als auch selber
verwirklichen konnell. »

Demnach soll die kommunistische Philosophie, im Gegensatz zur traditio-
nellen Philosophie, weder ein unaufhorliches Suchen nach der Bedeutung des
menschlichen Schicksals sein noch eine dauernde gedankliche Vertiefung in das
Verhiltnis des Menschen zur Gesellschaft und seine Beziehung zu Gott, son-
dern erstens ein Mittel, dem Proletariat (und der klassenlosen Gesellschaft)
zum Sieg zu verhelfen, und zweitens ein historischer Bericht iiber das Bestehen
und die Abschaffung des Staates und der Philosophie selbst. Die Kritik an der
kommunistischen Philosophie ist somit berechtigt, zu sagen, dal3 diese Philo-
sophie, soweit sie als ein Instrument betrachtet wird, keine Philosophie, son-
dern eine Ideologie ist, nimlich «falsches BewuBtsein», wie Engels in einem
Brief an Mehring Ideologien definierte. Da sie eine nur voriibergehende Er-
scheinung ist, die lediglich mit bestimmten Stadien der wirtschaftlichen Ent-
wicklung zusammenfillt, und da sie einem «Klassenbewulltsein?» weichen
wird, verleugnet sich die kommunistische Philosophie selbst und vernichtet die
Grundlage aller ihrer Erorterungen.

1«Was ist Leben », fragt Marx, «auller Aktivitit? . ..Alle menschliche Aktivitit war stets
Arbeit, das heifit FleiB ». (Nationaldkonomie und Philosophie.)

?Vgl. hiezu Kostas Papaioannou, La Fondation du Marxisme, in Le Contrat social,
Januar/Februar 1962 (Teil II).

3Literature and Revolution, S. 230.

889



4 Zitiert von A. Patri, Dialectique du maitre et de 'esclave, in Le Contrat social, Juli/
August 1961, S. 235.

*A. Kojeve, Le dernier monde nouveau, in Critique, August/September 1956.

$Federalism, Socialism, Antitheologism, S. 56.

7Daselbst S. 16.

8R. Tucker, Philosophy and Myth in Karl Marx, S. zo1.

?Retour a Marx, in Cahiers internationaux de Sociologie, 1958.

10 Daselbst.

11 Zur philosophischen Diskussion um Marx und den Marxismus, Philosophische Rund-
schau 5 (1957), S. 192.

12Nach G. Lukacs ist das Verschwinden der Philosophie gekennzeichnet durch das Ent-
stehen des KlassenbewuBtseins, welches ihre Stelle und Funktion iibernimmt.

Indem wir es also nur mit der Idee des Geistes gu tun baben und in der Weligeschichte alles nur als
seine Erscheinung betrachten, so baben wir, wenn wir die Vergangenheit, wie groff sie auch immer sei,
durchlanfen, es nur mit Gegenwirtigem n tun; denn die Philosophie, als sich mit dem wabren be-
schéftigend, hat es mit ewig Gegenwiirtigem u tun. Alles ist ibr in der V'ergangenbeit unverloren, denn
die Idee ist prisent, der Geist unsterblich, das heif§t, er ist nicht vorbei nnd ist nicht noch nicht,
sondern ist wesentlich itzt. So ist hiermit schon gesagt, daf§ die gegemwirtige Gestalt des Geistes alle
friiheren Stufen in sich begreift. Diese baben sich gwar als selbstindig nacheinander anusgebildet; was
aber der Geist ist, ist er an sich immer gewesen, der Unfterschied ist nur die Entwicklung dieses
Apnsich. Das Leben des gegenwirtigen Geistes ist ein Kreislauf von Stufen, die einerseits noch neben-
einander besteben und nur anderseits als vergangen erscheinen. Die Momente, die der Geist hinter sich

zut haben scheint, hat er auch in seiner gegenwiirtigen Tiefe. G. W.F. Hegel

890



	Die Paradoxe des marxistischen Philosophen

