
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 8

Artikel: Die Paradoxe des marxistischen Philosophen

Autor: Molnar, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Regierung bilden, die ihnen die Informationen hefert, die sie haben woUen. Sie

werden nur die Propaganda annehmen, sei sie heimlich oder offen, die ihren
Ansichten nicht zuwiderläuft.

Und der Kreis schheßt sich: letzten Endes, auf die Dauer, werden die Leser
die Informationen erhalten, die ihnen zukommen. Die Leser sind es, die stets
das letzte Wort haben.

Die Paradoxie des marxistischen Philosophen

THOMAS MOLNAR

In Rußland und anderen Ländern ist dem Thema der Unterwerfung des

Intellektuellen unter den Kommunismus und die kommunistischen Parteien eine

umfangreiche Literatur gewidmet worden. Von Victor Serge, Arthur Koestler
und Whittaker Chambers ging eine erste Reihe feinsinniger, teils autobiographischer,

teils romanhafter Berichte aus, geschrieben aus der Bedrängnis
westhcher InteUektueUer, die berichten, wie sie nach einem Weg durch die HöUe
einen Gott verwarfen, der ein Trugbild war. Später wurde eine zweite Reihe

veröffentlicht, die wohl mit Czeslaw Milosz' «Verführtes Denken» beginnt
und bis zu dem Bericht von Douglas Hyde über seinen Bruch mit der Partei
und ihrer Ideologie reicht. Seit dem Aufstand in Budapest ist diese immer
umfangreicher werdende Literatur durch Untersuchungen pohtischer, sozialer und
kultureller Art bereichert worden, die sich von nun an nicht mehr auf die

Odyssee einzelner beschränken, sondern wie im Falle von Djilas' «Die neue
Klasse» und «Die Revolte des InteUekts» der beiden Ungarn Aczel und Meray
weiter ausholen, um den gesamten Mechanismus kommunistischer Machtstruktur

zu erfassen.
So entstand um die Mitte dieses Jahrhunderts eine Literatur, die man unter

dem Titel «DesiUusionierung über den Kommunismus» zusammenfassen
könnte. Jedoch haben die Werke, die sich mit diesem Problem auseinandersetzen,

von wenigen Ausnahmen abgesehen, eines gemeinsam: sie bleiben im
Erfahrungsbereich des InteUektueUen. Ihr innerer Rhythmus ist immer der-



selbe : Hoffnung (auf einen Ausweg aus bürgerhch-kapitahstischer Selbstsucht),
Leiden (auf Grund des Wissens um neue Greueltaten innerhalb des kommunistischen

Blocks und der Mögbchkeit weiterer Verschlimmerung) und schheßlich

Erwachen (mehr oder minder verwirrt und seelisch verwundet durch das,

was geschah). In diesen drei Stadien erkennen wir die Struktur großer Werke
der westlichen Literatur, in der die Erfahrung des Fellow Travelers die
passendste Ausdrucksform findet. Aber gerade der Eindruck der Erfahrung und
die Suche nach einer Ausdrucksform lassen den Erzähler einige der noch
wesentlicheren Gründe für das Mißglücken seines Vorhabens nicht erkennen.

In den letzten dreißig Jahren haben wir uns so sehr mit dem Drama befaßt,
das sich zwischem dem Intellektuellen und dem Kommunismus abspielte, daß

wir das, was ich jetzt «die Paradoxie des marxistischen Philosophen» nennen
möchte, fast völlig unbeachtet ließen. Es ist nicht erstaunlich, daß dieses eben

erwähnte Drama, wie häufig es auch untersucht worden sein mag, sich selbst

in einer Reihe aufeinanderfolgender Akte offenbart. Erst vor wenigen Jahren
pubhzierten einige Zeitschriften, wie zum Beispiel Encounter und Esprit, eine

anonyme Abhandlung über den «soziabstischen Reabsmus» in der russischen

Literatur, der eingehend die schwierige Lage des schöpferischen Schriftstellers
in der Sowjetunion behandelt. Die in jenem Essay enthaltenen Enthühungen
waren vollkommen neu für das gebildete PubUkum im Westen, wo man erst
damals den Mechanismus zur Beherrschung der Literatur durch die Partei zu
verstehen begann, sowie das Groteske der massenweise produzierten
Lobgesänge auf das sowjetische Leben und das Ausmaß, in dem die Sowjetautoren
dem System zu Diensten sein müssen.

Deshalb ist es wohl nicht erstaunhch, wenn bisher den kommunistischen
Philosophen (im Unterschied zu den Intellektuellen) und ihren sich selbst
widersprechenden philosophischen Spekulationen wenig Aufmerksamkeit geschenkt
worden ist. Und dabei denke ich nicht nur an die großen Gestalten, wie zum
Beispiel Marx, Engels, Lenin, Plekhanow usw., sondern auch an weniger
bedeutende sowie an die zeitgenössischen Philosophen in England, Frankreich,
Polen und Deutschland.

Was ist das Ziel der Philosophie nach Karl Marx? Seine n. These über Feuerbach

ist oft angeführt worden : nicht die Interpretation, sondern die Veränderung

der Welt. Diese Veränderung der Welt in ihrer äußeren Erscheinung
bezeichnet er als Arbeit, die durch kollektiv organisierte Anstrengungen
verrichtet wird1. Mit anderen Worten, das ganze soziale System muß sich ändern,
wenn diese Veränderung sinnvoU und durchgreifend sein soll. Dann wird die
Reflexion der äußeren Wirklichkeit auf das innere Bewußtsein verläßlich sein,
dann werden dem Verstand nicht bloße Eindrücke vermittelt, wobei die Wirk-

882



lichkeit durch die Herrschaft einer Klasse, durch Illusionen und Mystifikationen
beeinflußt wird, sondern photographisch exakte Abbildungen der mit absoluter

Genauigkeit reproduzierten Wirklichkeit. An Stelle von Rebgion, Recht,
Kunst usw., die ja nichts anderes als Versuche sind, eine trostlose soziale
Wirkhchkeit in bestechender, großartiger und einleuchtender Weise darzustellen,
wird uns die Wissenschaft die Welt ohne Falsch und verlockende Beschönigungen

so offenbaren, wie sie wirklich ist. So schreibt Karl Marx in «Das
Elend der Philosophie » : «Aber in dem Maße, wie die Geschichte vorschreitet
und mit ihr der Kampf des Proletariats sich deutlicher abzeichnet, haben sie

[die Theoretiker der Klasse des Proletariats] nicht mehr nötig, die Wissenschaft

in ihrem Kopfe zu suchen ; sie haben nur sich Rechenschaft abzulegen
von dem, was sich vor ihren Augen abspielt und sich zum Organ desselben zu
machen. »

Nach Ansicht von Marx befindet sich die Welt in einem «unphilosophischen
Zustand» (womit er eigentheh «unwissenschaftlich» meint), da sie unerkennbar

auf bürgerlich-kapitalistischer Mystifikation beruht. Es wäre jedoch ebenso

falsch, würde der echte Philosoph diese Illusionen, die den Verstand des
Menschen vernebelt haben, nur zerstreuen, um auf Grund gegebener Tatsachen
ein neues Deutungssystem zu entwickeln. Der echte Philosoph muß die Welt
endgültig von der Herrschaft der eigenthehen Philosophie befreien. Er muß
zu einem Positivisten und empirischen Wissenschaftler werden, der sich nicht
nur mit Vorstellungen von der WirkUchkeit befaßt, sondern mit der Wirklichkeit

selbst2.

Die zugrunde liegende Wirklichkeit ist selbstverständlich die Natur, und der
Mensch in seiner Betätigung ändert die Natur weniger von einem außerhalb
befindlichen Standpunkt aus; er folgt vielmehr seinem eigenen Wesen. «Der
Mensch», schreibt Karl Marx, «schafft Gegenstände nur insofern, als die
gegenständliche Welt ihn geschaffen hat und weil auch er ein Teil der Natur ist. »

Der Kapitalismus, der aus der Arbeit ein Mittel zum Weiterleben gemacht und
dadurch den Menschen der Arbeit entfremdet hat, leugnet diese Wesenseinheit

von Mensch und Natur. Die völhge Wiederherstellung des unmittelbaren
Verhältnisses des Menschen zur Natur wird erst durch die kommunistische Gesehschaft

erreicht werden.
Alles muß auf diese völhge Wiederherstellung hinarbeiten, genau so, wie

jetzt alles der Kategorie der Arbeit zugeordnet werden muß. Schon Saint-
Simon predigte im «Catéchisme des Industrieis», daß die gesamte geistige
Macht hervorragenden Wissenschaftlern und Künstlern übertragen werden
sollte, «die das Wissen anwenden soUen, um die Bedürfnisse der Menschen zu
befriedigen ». In « Staat und Revolution » ging Lenin im einzelnen darauf ein :

«Die Literatur kann kein persönlicher, von der Sache des Proletariats
unabhängiger Bereich bleiben. Nieder mit der parteilosen Literatur Die
Literatur muß zu einem kleinen Rad in dem großen sozialdemokratischen Mecha-

883



nismus werden... Die Literatur muß zu einem wesentbchen Teil organisierter,
methodischer und vereinheitbchter Parteiarbeit werden. »

Wir sehen also, daß der Totahtarismus keine bloße Herrschaftstechnik ist,
die, von der bolschewistischen Partei erfunden, im sowjetischen Staat
angewandt wird, sondern eine doktrinäre Notwendigkeit, die sich aus der
marxistischen Theorie ergibt. Sie erstrebt nicht allein die Herrschaft über den
Menschen, sondern auch über seine geistigen, seebschen, schöpferischen und
technischen Bestrebungen, deren totahtäre Organisation das sine qua non der
Wiederherstellung des unmittelbaren Verhältnisses des Menschen zur Natur ist.
Im Lichte dieses Ideals scheint die gegenwärtige Zivihsation — so wie jede
andere auf Ausbeutung beruhende Zivilisation — ganz erbärmhch zu sein.
AUe ihre Institutionen müssen zerstört werden, da sie nichts anderes als Denkmäler

für die Entfremdung des Menschen sind; mit ihnen sollen auch ahe

Errungenschaften geistiger und inteUektueller Art begraben werden, da sie den
Menschen an seine vergeblichen Anstrengungen erinnern, mit Hilfe von
IUusionen seine wirklichen Ketten zu zerreißen. Zwar glauben einige Marxisten,
wie zum Beispiel Trotzki, daß es «durch die Vergeistigung politischer
Auseinandersetzungen» mehr Gelegenheit geben wird für den Kampf «um die
eigene Meinung und den eigenen Geschmack3». Doch herrscht im aUgemeinen
die Ansicht vor, daß intehektuehe Tätigkeiten, so wie wir sie heute kennen,
nicht notwendig sein werden. Alexander Kojève schreibt zum Beispiel, daß
nach der Hegel-Marxschen Theorie der Philosoph nicht mehr verpflichtet sei,
nach Wissen zu suchen, da Wissen schheßlich vergegenständlicht werde. Handeln

und Denken sind eins geworden, die Entwicklung hat ihren Abschluß
gefunden4.

Man muß sich klar machen, daß es eine Art logischer Kettenreaktion gibt,
die mit der Abschaffung des Staates beginnt und bis zur Absorption jeghcher
schöpferischer und kritischer Tätigkeit in der Arbeit und in dem, was die
Marxisten Wissenschaft nennen, führt. Kojève selbst weist daraufhin, daß, wenn
Handeln und Denken in Einklang gebracht sind, «nichts mehr zu tun bleibt
und nur noch die Langeweile zu fürchten sein wird6». Bakunin schrieb, daß
der Staat einfach wieder zur «GeseUschaft» werden müsse, «er müsse freiwiUig
und im Einklang mit der Gerechtigkeit in die Gesellschaft übergehen6». An
die Stelle der poUtischen werden freiwiUige, ohne gesetzbchen Zwang
geknüpfte soziale Beziehungen treten, die nur auf «Bedürfnissen und natürbchen
Neigungen beruhen7». So schreibt Professor Tucker, indem er von der io.
These über Feuerbach ausgeht: «Die soziabsierte Menschheit ist nicht nur
klassenlos, sondern auch staatenlos, gesetzlos, famihenlos und rehgionslos. Sie ist
eine allgemein strukturlose Gemeinschaft voneinander völlig unabhängiger
Menschen, die in Übereinstimmung mit sich selbst und ihrer Umwelt leben
sowie mit der anthropologischen Natur außerhalb von ihnen8».

So wie bestimmte Organe biologisch gesehen überflüssig werden, so wird

884



unter diesen Umständen in sozialer Hinsicht die Fähigkeit des Menschen, zu
spekuheren, überflüssig. Nach Trotzkis bestechender Beschreibung wird die
Kultur in den Gasthäusern und Schulen, ja sogar in den Wäschereien der neuen
Gesehschaft wie «Eiweiß und Sonnenschein» aufgenommen werden, während

persönhcher Egoismus sich auf die Verbesserung der Lage des

Menschengeschlechtes umorientieren wird. Jedoch wird in der gesamten marxistischen
Literatur als selbstverständbch vorausgesetzt, daß diese Verbesserung von dem
Auftreten des unproblematischen Menschen abhängig ist, dessen Wissen absolut ist
und der ahe jene subtilen, aber subversiven Werturteile aufgibt. In «Die deutsche

Ideologie » schrieb Marx, daß da, wo die Spekulation aufhöre, die wirklich

positive Wissenschaft beginne. An Stelle nichtssagender Diskussionen
über das Bewußtsein tritt das wirkliche Wissen. Und wenn die Wirkhchkeit
erkannt ist, verliert die Philosophie als unabhängiges Arbeitsgebiet ihre
Existenzgrundlage.

Der marxistische Philosoph arbeitet mit anderen Worten an der Abschaffung
seines eigenen Tätigkeitsbereichs, nämhch der Spekulation. Jeder Schritt, den

er tut, muß in der Theorie darauf zielen, einem Zustand der Menschheit näher

zu kommen, in dem Philosophie nicht mehr benötigt wird, genau so wie dem

sowjetischen SchriftsteUer von der Partei vorgeschrieben wird, Romane ohne
die «sinnlosen» Sentimentahtäten zu schreiben, für die sich angebhch nur das

Kleinbürgertum interessiert. Wahrscheinbch würde derjenige als der größte
Philosoph gelten, dem es gelänge, die Sinnlosigkeit des Philosophierens in
einem einzigen Satz zu beweisen. Dieser Satz würde zu der idealen Wissenschaft

eine Brücke schlagen, die uns die wirkhche Welt zeigt, ohne die
Vermittlung von Denkvorgängen, Hypothesen und geistigen Kategorien.

Es wäre irrig, anzunehmen, daß sich Marx nur gegen den kantischen
Idealismus seiner Zeit auflehnte. Wie ich dargelegt habe, liegt die Voraussetzung
für die Veränderung des Menschen darin, daß er sozusagen mit der Natur eins

wird und alles beseitigt, was zwischen ihm und der Wirklichkeit stehen könnte.
Für Hegel war die einzige Wirkhchkeit der absolute Geist, für seinen Jünger,
der das Hegeische System «auf die Beine stellte», war die Wirkhchkeit mit
Natur gleichbedeutend, etwas Greifbareres als der absolute Geist und folglich
geeigneter für eine auf Arbeit und Wissenschaft aufgebaute Theorie des

menschbchen Daseins.
Wie wesentlich der Begriff Natur als Ersatz für Philosophie ist, geht aus den

Schriften zeitgenössischer marxistischer Philosophen hervor. Man kann
tatsächhch sagen, daß die Trennlinie zwischen denjenigen Philosophen, die
Mitgheder der kommunistischen Parteien gebheben sind, und jenen, die aus ihr
ausgetreten sind, sich aus dem Problem ergab, ob die Philosophie eine echte

Existenzberechtigung hat oder nicht. Gerade diese Streitfrage ist es, mit der
sich die kommunistischen Philosophen untereinander und mit der Partei wohl
mehr auseinandergesetzt haben als mit den EnthüUungen des 20. Parteitages

885



oder dem Aufstand in Budapest. Diejenigen, die sich für die unabhängige
Existenzberechtigung der Philosophie entschieden, traten im allgemeinen aus
der Partei aus.

In der marxistischen Philosophie bildet die Natur mit dem menschbchen
Wesen eine Einheit. Es ist nur ein historischer Zufall, bedingt durch
ausbeuterische Wirtschaftssysteme, wenn das menschbche Wesen von der Natur
getrennt wurde (die «Erbsünde» in der marxistischen Interpretation) und wenn
ein unabhängiges Meditieren über das menschbche Dasein an die Stelle dieser
Einheit getreten ist. Es besteht jedoch noch eine weitere Einheit, nämhch
zwischen der Natur und dem menschlichen Kollektiv. Dem Individuum als

solchem kommt keine Bedeutung zu ; es kann nicht als Maßstab für die Bedeutsamkeit

der historischen Tatsachen verwendet werden. Genau genommen hat

nur das Kollektiv eine Geschichte, eine Existenz und eine sinnvolle Beziehung
zur Natur. Demgemäß ist das Proletariat oder später die kommunistische
Gesellschaft die Verkörperung dessen, was gültig ist, sowie die Verkörperung der
Philosophie beziehungsweise ihrer Aufhebung. Das Proletariat nimmt nicht
nur die Rohe einer überragenden historischen Persönlichkeit für sich in
Anspruch, sondern auch die Funktion des Denkens. «Das Rätsel der Geschichte
wurde vom Kommunismus gelöst », triumphierte Marx.

Es ist charakteristisch für diese Philosophie, daß sie auf ihre eigene
Aufhebung tendiert oder, marxistisch ausgedrückt, auf ihre «dialektische
Verneinung». Aber die Philosophie hat einen Dienst zu leisten: sie muß den
Menschen zu sich selbst führen und zu einer Kritik der Bedingungen, unter
denen er lebt (und die die Ursache seiner Entfremdung sind). Das Endziel ist
jedoch ein anderes. Die Philosophie wird ihre Aufgabe erfüllt haben, wenn sie

sich schbeßbch selbst verneint, das heißt, in Aktion übergeht und der Entfaltung

praktischer Energie dienstbar wird. Henri Lefèbvre, ein führender
marxistischer Theoretiker, schreibt: «Um sinnvoll zu sein, muß die Philosophie
sich selbst verneinen, denn wenn sie aufrichtig ist, erstrebt sie ihre Verwandlung

in etwas anderes. Kritik an sich, selbst wenn sie höchst radikal ist,
verwandelt die wirkhchen Ketten des Menschen nur in ideelle Ketten, zerstört
sie aber höchstens in der Theorie9. »

Das Schicksal der Philosophie, in ihrer Eigenschaft als Vermittlerin von
Erkenntnis, ist eng verbunden mit den geschichtlichen Klassen und ihren
Konflikten im Wandel der Zeiten und letzthch mit dem Proletariat, das aufgerufen
wird, der Geschichte und mit ihr auch der Philosophie ein Ende zu bereiten.
In diesem Sinne ist es gerechtfertigt, wenn bei Lefèbvre die Begriffe «Kommunismus»

und «Philosophie» gegenseitig ausgetauscht werden: «Der Kommunismus

ist das bewußte Streben nach der denkbar vollkommensten Form
sozialer Organisation. Er beendet den Widerstreit des Menschen mit der Natur
und mit den Menschen, zwischen Existenz und Wesen, zwischen Vergegen-
ständhchung und Selbstbestätigung, zwischen Freiheit und Notwendigkeit,

886



zwischen Individuum und Gattung. In Theorie und Praxis löst er jeden Widerstreit

auf, und er weiß sich als diese Lösung... So geht die Philosophie ihrer
ErfüUung entgegen, indem sie sich selbst aufhebt und ihre Probleme wie auch
die Ursachen dieser Probleme beseitigt. .Die Philosophie geht in eine Welt
der Wirkhchkeit über... Ihre Existenz ist beendet10.»

Solche und ähnliche Thesen treten auch in den Werken von Marx und
Engels häufig auf. So schrieb Marx in seinem «Kapital», nachdem er Hegels
dialektische Methode beschrieben hatte: «Bei mir ist umgekehrt das Ideelle
nichts anderes als das im Menschenkopf umgesetzte und übersetzte Materielle.

» Dies trifft auch für den (philosophischen) Materialismus zu, der nicht
verschwindet, weil er als Materiahsmus falsch wäre, sondern weil er als

Philosophie nutzlos ist. Der Materiahsmus selbst wird wieder, wie Lefèbvre erklärt,
von einer Anthropologie absorbiert, «das heißt von einer Gesamtheit der
Wissenschaften über den Menschen. .Der totale Mensch und die totale
Gesellschaft sind eng verbundene Begriffe, da sie denselben Inhalt haben: totale
Praxis. »

«Totale Praxis» erscheint auch als die Schlußfolgerung der Tektologie
(oder Wissenschaft von der Erde) des sowjetischen Philosophen A. Bogdanow.
Wie Hegel und implizite auch Marx teilt Bogdanow die Geschichte in drei
Abschnitte ein. «Der dritte Hauptabschnitt der Geschichte ist derjenige der

kollektiven, sich selbst erhaltenden Wirtschaft und die Fusion der persönhchen
Leben in ein einziges kolossales Ganzes, dessen Teile in harmonischer Beziehung

zueinander stehen und das aUe Elemente systematisch zu einem gemeinsamen

Kampf gruppiert, zum Kampf gegen die endlose Spontaneität der

Natur... Dieser Kampf erfordert die Kräfte nicht nur von einzelnen, sondern
der Menschheit... und nur in der Arbeit für diese Aufgabe ersteht die Menschheit

als solche. AUe ideologischen Formen, einschheßhch Philosophie und
Wissenschaften, werden in dieser Stufe zu einer universeUen organisatorischen
Wissenschaft verschmelzen. »

Wie wir gesehen haben, glaubte Bakunin, daß in der Gesellschaft der
Zukunft « politische Beziehungen » sich auflösen und durch « soziale Beziehungen »

ersetzt würden. Der Begriff «pohtische Beziehungen» bezeichnet in diesem

Zusammenhang eine Gesellschaftsordnung, die durch eine ausbeutende Klasse

organisiert wird, und zwar nach einem System und einem Bild des Menschen,
das diese Klasse als zweckmäßig erachtet. Gesetz, Pohzei, Streitkräfte, aber
auch Kunst, Literatur und Rehgionen sind Ausdrucksformen dieses Systems
und dienen indirekt dessen Zielen. Die «sozialen Beziehungen» anderseits
zielen auf die Abschaffung aller Regierungsformen (« strukturloses KoUektiv »,
wie Professor Tucker es nennt) und auf die Entstehung «natürbcher
Beziehungen» unter den Menschen gemäß ihren «wirklichen» Bedürfnissen (wie
Proudhon es sich in seinen frühen Jahren vorsteUte) und, wie Bakunin schrieb,
ihren «natürlichen Neigungen». So versteht die marxistische Sprache unter

887



dem Begriff der sozialen Beziehungen eine GeseUschaftsform, in der die
Philosophie überflüssig geworden ist, da die Natur, und zwar eine «domestizierte»
Natur (Bogdanow), die Beziehungen des Menschen zu seinen Mitmenschen
bestimmen wird. In seinem Buch «Der geschichtliche Materiahsmus» schrieb
Bucharin: «In einer vohkommenen kommunistischen Gesebschaft ist sich

jeder einzelne über ahe Beziehungen unter den Menschen im klaren, und der
Wille der Gemeinschaft wird darauf hinzielen, die Wünsche aller zusammenzufassen.

Dies wird nicht ein durch elementaren ZufaU erreichtes Resultat sein,
das vom WiUen der einzelnen unabhängig ist, sondern eine bewußt herbeigeführte

Gemeinschaftsentscheidung...»
Der sogenannte «marxistische Revisionismus» hat an der grundlegenden

Verpflichtung des marxistischen Philosophen zur Aufhebung seines eigenen
Fachgebietes nichts geändert. Der Revisionismus entstand nicht, weil die
Marxisten sich dieses Widerspruchs bewußt wurden (jene, die sich dessen bewußt
wurden, kehrten sich vom Marxismus ab, wie zum Beispiel Pierre Fougeyrollas
und Edgar Morin), sondern weil die meisten der von Marx aufgesteUten
Vorhersagen sich nicht erfüllten, insbesondere die Konzentration des Reichtums
in den Händen einiger weniger Super-Kapitalisten und die aUgemeine
Verarmung der Arbeiterklasse. Auch brachen die «kapitabstischen» Westmächte
weder infolge des Krieges mit dem nationalsoziahstischen Deutschland — ein
«Bürgerkrieg unter kapitabstischen Staaten», wie kommunistische Autoren
ihn nannten — noch unter den Schlägen der Sowjetunion und des
Weltkommunismus zusammen. So wurde eine Neuorientierung der Philosophie
dringend notwendig, freibch weniger um die Unzulänglichkeit der marxistischen
Lehre in ihrer praktischen Anwendbarkeit darzulegen, als eher um die Verzögerung

im Zeitplan der globalen kommunistischen Eroberung zu erklären.
Unvermeidhch entfernt sich die «revisionistische» Tendenz von dem älteren,

reifen Marx (dem Nationalökonomen), um zu dem Marx der Frühschriften
(1844) zurückzukehren. Wie alle Reformer, so streben auch die Revisionisten
zum Ursprung zurück.

Jedoch ist das Ergebnis entweder ein bloßer Verbahsmus oder die
Wiederbekräftigung des antiphilosophischen Standpunktes auf die eine oder andere

Art. Die Revisionisten greifen nicht Marx an — und mit ihm den Kernpunkt
der Lehre —, sondern die Parteifunktionäre der Gegenwart, die amthchen
Hüter der Lehre. Politisch gesehen könnte dies eine gesunde und wirksame
Bewegung sein, die darauf abzielt, die herrschende Orthodoxie zu spalten
(obwohl innerhalb jedes einzelnen kommunistischen Staates die Partei unangefochten

die Quelle der Wahrheit bleibt und kein anti- oder nichtmarxistischer
Standpunkt geduldet wird). Philosophisch gesehen ist die revisionistische Kritik
belanglos, und zwar deshalb, weil der marxistische Philosoph, welchen Standpunkt

er auch gegenüber der Parteibürokratie einnehmen mag, bestenfaUs

glaubt, daß die kommunistische GeseUschaftsordnung einen vorübergehenden



Rückschlag eriitten hat (der auf den «Personenkult», «taktische Fehler»,
«parteifeindUche Gruppen» und StaUns Unterdrückung der «soziabstischen
Demokratie » usw. zurückzuführen ist), aber keinesfaUs eine vernichtende
Niederlage. Ob die kommunistische GeseUschaft morgen oder in ferner Zukunft
verwirkbcht wird, ist für ihn nicht das entscheidende Problem. Entscheidend
ist, daß sie auf den von Marx erforschten und von ihm vorausgesehenen
Grundlagen zur WirkUchkeit werden muß. Die gesamte Lage des zeitgenössischen

marxistischen Philosophen wird wohl am treffendsten vom deutschen
Denker Jürgen Habermas zusammengefaßt: «Es entspricht vielmehr streng
dem Sinn einer materiahstischen Dialektik, daß Philosophie mit der Reflexion
der Lage anhebt, in der sie sich vorfindet; daß sie folghch von der sogleich
erfahrenen Entfremdung und dem Bewußtsein der praktischen Notwendigkeit
ihrer Aufhebung ausgeht. Dieses Bewußtsein erhebt sich zum Selbstbewußtsein,

wo sich Philosophie kritisch selber noch als Ausdruck eben der Lage, die

aufgehoben werden soll, erkennt und fürderhin ihre kritische Praxis unter das

Ziel einer Kritik durch Praxis stellt. Sie weiß, daß sie in dem Maße an der
Aufhebung ihrer selbst qua Philosophie arbeitet, indem sie die Verwirkbchung
ihres immanenten Sinnes betreibt. Eine solche Kritik verläßt... das Stadium
der Kontemplation. Sie hat den Schein ihrer Autonomie durchschaut, der ihr
stets vorgegaukelt hat: daß sie sich sowohl selber begründen als auch selber
verwirkhchen könne11.»

Demnach soll die kommunistische Philosophie, im Gegensatz zur traditioneUen

Philosophie, weder ein unaufhörliches Suchen nach der Bedeutung des

menschbchen Schicksals sein noch eine dauernde gedankhche Vertiefung in das

Verhältnis des Menschen zur Gesellschaft und seine Beziehung zu Gott,
sondern erstens ein Mittel, dem Proletariat (und der klassenlosen Gesellschaft)
zum Sieg zu verhelfen, und zweitens ein historischer Bericht über das Bestehen
und die Abschaffung des Staates und der Philosophie selbst. Die Kritik an der
kommunistischen Philosophie ist somit berechtigt, zu sagen, daß diese

Philosophie, soweit sie als ein Instrument betrachtet wird, keine Phüosophie,
sondern eine Ideologie ist, nämlich «falsches Bewußtsein», wie Engels in einem
Brief an Mehring Ideologien definierte. Da sie eine nur vorübergehende
Erscheinung ist, die ledigbch mit bestimmten Stadien der wirtschaftbchen
Entwicklung zusammenfällt, und da sie einem «Klassenbewußtsein12» weichen
wird, verleugnet sich die kommunistische Philosophie selbst und vernichtet die

Grundlage aUer ihrer Erörterungen.

1«Was ist Leben», fragt Marx, «außer Aktivität? .Alle menschUche Aktivität war stets

Arbeit, das heißt Fleiß ». (Nationalökonomie und Philosophie.)
2Vgl. hiezu Kostas Papaioannou, La Fondation du Marxisme, in Le Contrat social,

Januar/Februar 1962 (Teil II).
'Literature and Revolution, S. 230.

889



4 Zitiert von A. Patri, Dialectique du maître et de l'esclave, in Le Contrat social, JuU/
August 1961, S. 235.

5A. Kojève, Le dernier monde nouveau, in Critique, August/September 1956.
"Federalism, Socialism, Antitheologism, S. 56.
7 Daselbst S. 16.

8R. Tucker, Philosophy and Myth in Karl Marx, S. 201.
'Retour à Marx, in Cahiers internationaux de Sociologie, 1958.
"Daselbst.
11 Zur philosophischen Diskussion um Marx und den Marxismus. Philosophische Rundschau

5 (1957), S. 192.
12 Nach G. Lukacs ist das Verschwinden der Philosophie gekennzeichnet durch das

Entstehen des Klassenbewußtseins, welches ihre SteUe und Funktion übernimmt.

Indem wir es also nur mit der Idee des Geistes zu tun haben und in der Weltgeschichte alles nur als

seine Erscheinung betrachten, so haben wir, wenn wir die Vergangenheit, wie groß sie auch immer sei,

durchlaufen, es nur mit Gegenwärtigem zu tml denn die Philosophie, als sich mit dem wahren

beschäftigend, bat es mit ewig Gegenwärtigem zu tun- Alles ist ilir in der Vergangenheit unverloren, denn

die Idee ist präsent, der Geist unsterblich, das beißt, er ist nicht vorbei und ist nicht noch nicht,

sondern ist wesentlich itzt. So ist hiermit schon gesagt, daß die gegenwärtige Gestalt des Geistes alle

früheren Stufen in sich begreift. Diese haben sich zwar als selbständig nacheinander ausgebildet; was

aber der Geist ist, ist er an sich immer gewesen, der Unterschied ist nur die Entwicklung dieses

Ansici). Das Leben des gegenwärtigen Geistes ist ein Kreislauf von Stufen, die einerseits noch

nebeneinander bestehen und nur anderseits als vergangen erscheinen. Die Momente, die der Geist hinter sich

Zu haben scheint, hat er auch in seiner gegenwärtigen Tiefe. G. W. F. Hegel

890


	Die Paradoxe des marxistischen Philosophen

