
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 8

Artikel: Das europäische Geschichtsbild und die weltpolitischen Wandlungen
des 20. Jahrhunderts

Autor: Stadler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das europäische Geschichtsbild und die weltpolitischen
Wandlungen des 20. Jahrhunderts

PETER STADLER

Es gehört zu den Einsichten, die uns der Historismus vermittelt hat, daß das

Geschichtsbild aus historischen Wandlungen entsteht, in Wandlungen sich
verändert und schließlich auflöst. Das Bild, das der Mensch sich von der

Vergangenheit macht, ist auch die Kraft, durch die diese Vergangenheit auf ihn
einwirkt. Ja, man kann sagen : neben der Umwelt und den eigenen Erinnerungen

ist das Geschichtsbild eine von jenen Kräften, die den Menschen — einzeln
oder kollektiv — am stärksten bestimmen. Wo immer ein Staat, eine Gemeinschaft

sich verändern, einen Teil ihres bisherigen Ganzen verlieren oder einem

neuen Ganzen sich einfügen — stets erwachsen die Widerstände dagegen aus
der Bindung an die geschichtliche Vergangenheit, wobei es sich oft um eine

bewußt und in Verantwortung getragene, häufig aber auch um eine mehr
emotional empfundene Vergangenheit handelt. Das Thema der vorhegenden
Betrachtung steht mit diesem Phänomen in engem Zusammenhang. Es handelt

von den geistigen Begleiterscheinungen jenes Vorgangs, den man mit dem
Stichwort «Zusammenbruch der europäischen Hegemonie» umschreibt: die
Welt, die als pohtischer Wirkungszusammenhang eigentlich bis an die Schwebe
des 20. Jahrhunderts ein wesentlich von Europa gestaltetes und bestimmtes
Ganzes war, formt sich zu eigenem Dasein in eigenen Systemen, setzt sich über
den alten Kontinent hinweg, rückt ihm auf den Leib.

Eine radikale Veränderung, die Europa um so empfindlicher getroffen hat,
als es geistig kaum darauf vorbereitet war. Denn die öffentliche Meinung in
den europäischen Staaten war um die Wende des 19. zum 20. Jahrhundert ganz
ahgemein getragen vom Vertrauen in die geschichtliche Kraft, die unbegrenzte
Fortdauer der eigenen Nation und des sie tragenden Kontinentes und schöpfte
dieses Vertrauen eben aus der geschichtlichen Vergangenheit. Indem der
idealistische Historismus einen rationalen Optimismus früherer Zeiten überwand,
legte er die Wurzel zu einem organischen Geschichtsoptimismus, der den
Akzent weniger auf das « Stirb » als auf das «Werde » setzte.

Dabei ist auf eines zu achten : Einer weitverbreiteten Auffassung nach gilt
das 18. Jahrhundert als das Jahrhundert der Zukunftsgläubigkeit, das 19.

hingegen eher als das der Wirklichkeitsnähe, der realistischen Besinnung. Es wäre

von Interesse, die Zeugnisse zu durchmustern, aufweiche dieser «consensus»
sich stützt. Die Akzente ließen sich unschwer auch anders setzen — in Anbetracht

vieler skeptisch-pessimistischer Äußerungen eines Montesquieu, Vol-

831



taire und auch Rousseau einerseits, des hoffnungsfrohen Vertrauens so vieler
wissenschaftlich repräsentativer Persönbchkeiten des 19. Jahrhunderts anderseits.

Es ist nicht ohne Gewicht, wenn ein Mann von dem geistigen Format
eines Hermann Grimm in seinem «Leben Raffaels» bekennen konnte: «Es
stehen mir Entwicklungen der Menschheit vor Augen, die mitzumachen mir
versagt sein wird, die mir aber als so glänzend schön erscheinen, daß es um
ihretwihen wohl der Mühe wert wäre, das menschbche Dasein noch einmal zu
beginnen» (S. 9 der Phaidon-Ausgabe, Wien o. J.). Dieses Vertrauen in die

regenerierende Kraft der geschichthchen Menschheitsentwicklung war zu Ende
des 19., zu Anfang des 20. Jahrhunderts fast ahbeherrschend und verband sich
mit dem stolzen Selbstbewußtsein einer Geschichtswissenschaft, die ihrer
Methoden und Forschungsinstrumente gewiß war. Vielleicht noch nie und sicherhch

nie mehr haben die Historie und ihre Schwesterwissenschaften, die Kunst-,
die Philosophie- und die Literaturgeschichte, in den Augen des gebildeten und
gesehschaftlich tonangebenden Pubhkums mehr Ansehen besessen als in den

Jahren vor 1914, da der Historismus äußerhch überaU triumphierte, die

Warnungen eines Jacob Burckhardt und die scharfsinnigen Einseitigkeiten eines

Karl Marx jede Aktuahtät verloren zu haben schienen. Vielleicht gibt es kein
bezeichnenderes Zeugnis eines solch sublimierten Geschichtsgenusses als den
Aufsatz des Philosophen Wilhelm Dilthey «Die Typen der Weltanschauung
und ihre Ausbildung in den philosophischen Systemen », wo die Fähigkeit der
Philosophie zur AufsteUung verbindlicher Normen in Frage gestellt wurde mit
der relativierenden Begründung : «Vor dem Bbck, der die Erde und alle

Vergangenheiten umspannt, schwindet die absolute Gültigkeit irgendeiner
einzelnen Form des Lebens, Verfassung, Religion oder Philosophie» (Gesammelte

Schriften, Bd. 8, S. 77). Das ist ein Geständnis des alten Dilthey. Der
jüngere bereits hatte in seinem Buche «Einleitung in die Geisteswissenschaften»

die Hingabe an das Einzelne, Individuelle als höchste Aufgabe des

Geschichtsschreibers hingesteht und damit die Historie gegen zwei Seiten

abgeschirmt: einmal gegen den Positivismus, die Soziologie eines Auguste
Comte, der die Geschichte zu einer Funktion der Gesellschaftswissenschaft zu
reduzieren suchte, aber auch gegen die Naturwissenschaften, die mit ihren auf
Gesetzen und Experimenten beruhenden Methoden den Anspruch, Wissenschaft

im strengen, exakten Sinne zu sein, einmal mehr für sich allein erheben

zu dürfen glaubten.
Die Historie nahm diese schon von Droysen ausgegangene, von Dilthey

verfeinerte Klärung ihrer Grundbegriffe dankbar auf und hat — vor allem in
Deutschland — jeden Versuch, soziologische oder naturwissenschaftliche
Kategorien in ihr Arbeitsverfahren hineinzutragen, während längerer Zeit
entschieden und selbstbewußt abgelehnt.

Jener Satz Diltheys ist aber noch aus einem anderen Grund von Interesse.
Es ist ein weltweite Zusammenhänge umspannendes Postulat, das darin auf-

832



gesteUt wird. Die Forderung nach einer globalen Weltgeschichte geht letzthch
auf Voltaire zurück. Sie ist im Sinne dieses Franzosen lange unerfüUt gebbeben,
obwohl im 19. Jahrhundert mehrere Weltgeschichten entstanden sind. Aber
das waren fast durchwegs europäische Geschichten, wenn auch aufbauend auf
den altägyptisch-orientalischen Voraussetzungen. Selbst Rankes großes Alterswerk

machte darin eigentbch keine Ausnahme. Nun aber, im Zeitalter des

Imperialismus, wurden weltgeschichtliche Zusammenhänge wirksam, die auch

auf das Geschichtsbild abfärben mußten : die Rivalität der großen Mächte, dieses

Lieblingsthema der Geschichtsschreibung des späteren 19. Jahrhundert,
übertrug sich jetzt auf die Kontinente und widerspiegelte sich in den

Auseinandersetzungen um Asien und Afrika. Dabei hat das Wort Rankes, daß die
Idee der Menschheit historisch nur in den großen Nationen repräsentiert sei,

stimulierend, und zwar sicherlich auch verhängnisvoll stimulierend gewirkt1.
«Weltmacht » wurde zu dem Schlagwort einer historisch-politischen Publizistik,
unter dem sich Kolonialstreben und imperiales Ausgreifen vollzog. Einer der
führenden Historiker des wilhelminischen Deutschland, der Berhner Professor
Dietrich Schäfer, hat die Kolonisation geradezu als den maßgebenden
Geschichtsfaktor dargestellt und erklärt: «Diejenigen Völker, die in dieser Arbeit
sich auszeichneten vor anderen, sind die leitenden und führenden geworden,
Weltmächte, denen die Zukunft beschieden war und noch heute beschieden ist.
Man behauptet nicht zuviel, wenn man sagt, daß die Bedeutung des einzelnen
Volkes für den Gang der Weltgeschichte sich in erster Linie abmißt nach seinen

Leistungen auf dem Gebiete der Kolonisation; jedenfalls ist dies die Arena,
in der um Macht und Dauer gerungen wird. Nur wer hier besteht, kann einen
Platz behaupten im Leben der Völker.» (Kolonialgeschichte, Leipzig 1903,
S. 10.) Und ein anderer der repräsentativen deutschen Geschichtsschreiber

jener Zeit, Erich Marcks, begrüßte in seiner 1903 gehaltenen Rede über «Die
imperialistische Idee in der Gegenwart» den Imperiahsmus als das natürhche

Wachstumsgesetz der mächtigen Staaten; die Weltpolitik Kaiser Wilhelms IL
sei die organische Fortsetzung der Europapolitik Bismarcks, wTenn auch, wie
er zugab, «das Temperament unserer obersten Leitung, die Form des

Auftretens, möglicherweise auch das Verfahren» etwas geändert hätten, «an einen

Sprung der innerlichen Entwicklung unserer Politik aber», so fährt er fort,
«möchte ich nicht glauben». Und er schheßt seine Betrachtung mit den Worten

: «Auch von dem Imperialismus der neuesten Tage, der die Bhcke überall
ins Weite und Helle zieht, der die Kräfte und die Kraft überall entfesselt und
steigert, der die Arbeit überall wichtiger, die Luft stärker und freier, das Selbstgefühl

stolzer und kühner machen muß, auch von diesem starken Erzieher, so
scharf und hart er sei, von seiner schöpferisch weiten Phantasie und seinem
realistisch herben Willen, von seiner ganzen gewaltigen Mannhaftigkeit darf
der Historiker freudig erhoffen, daß auch an seine Sturmfahne der innere Segen
für unsere Welt und für unser Volk sich hefte. » (Männer und Zeiten, 2. Bd.,

833



Leipzig 1911, S. 288, 291). Es hegt auf der Hand, daß solche Auffassungen
sich mit den Tendenzen der Tirpitzschen Flottenpohtik weitgehend deckten —
Tendenzen, die in ein Wettrüsten zur See mündeten, das mit zu einem Anlaß
zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges werden sollte. Nun wäre es allerdings
eine ungebührhche Simphfikation, anzunehmen, daß die Geschichtsschreibung
sich hier einfach zur wiUigen Dienerin politischer Gewalten hergegeben habe :

es war eben vielmehr so, daß gerade solche Historiker, die sich dem Geist
ihrer Zeit wilhg eröffneten, auch dem bestechenden Reiz solch weltweiter
Perspektiven besonders ausgesetzt waren. Zudem finden sich Parallelen ja auch in
der Geschichtsschreibung anderer seemächtiger Nationen — man denke an
Seeleys zwar maßvoll nüchterne « Expansion of England » oder — wesenthch

später noch — an die solide Kolonialapologetik des Franzosen Georges Hardy.
Und man kann die Beziehung noch erweitern. Wenn ein Erich Marcks das

Bedürfnis empfand, den Imperialismus mit den Maßstäben Bismarckscher
Staatskunst in Einklang zu bringen, so kam diesem Bemühen besondere

Bedeutung zu, denn er war der große Bismarckforscher und Bismarckverehrer
unter den Historikern seiner Zeit. Aus ganz anderen geistigen Voraussetzungen
und doch einem merkwürdig verwandten Anliegen heraus hat Wladimir Iljitsch
Lenin sich mit dem Imperialismus auseinandergesetzt. Dieser prominente
Vorkämpfer der russischen Sozialdemokratie und Begründer der bolschewistischen

Bewegung war überzeugter Marxist; er widmete dem Imperialismus eine
besondere Untersuchung, um dieses Phänomen in Beziehung zum Kapitabsmus
zu bringen, der ja von seinem Meister Karl Marx eingehend analysiert worden
war. Das Ergebnis der Leninschen Erörterung war — das zeigt schon ihr
programmatischer Titel («Der Imperiahsmus als höchstes Stadium des Kapitabsmus»),

daß der Imperiahsmus den Kapitabsmus nicht etwa aufhebe — denn
das hätte ja die ganze Lehre vom Klassenkampf in Frage gesteht —, sondern
daß er eher das höchste und letzte Stadium des Kapitabsmus, sozusagen das

Debrium desselben darstelle. Lenin untersucht die Einstellung der verschiedenen

Klassen zum Imperiahsmus und stellt fest: «Auf der einen Seite die
gigantischen Dimensionen des in wenigen Händen konzentrierten Finanzkapitals,
das sich ein außergewöhnhch weitverzweigtes und dichtes Netz von
Beziehungen und Verbindungen schafft, durch das es sich nicht nur die mittleren
und kleinen, sondern selbst die kleinsten Kapitahsten und Besitzer unterwirft;
auf der andern Seite der verschärfte Kampf mit den anderen nationalstaathchen

Finanzgruppen um die Verteilung der Welt und um die Herrschaft über andere
Länder — aU das führt zum ahgemeinen Übergang aller besitzenden Klassen
auf die Seite des Imperiahsmus. «AUgemeine » Begeisterung für seine Perspektiven,

wütende Verteidigung des ImperiaUsmus, seine Beschönigung in jeder
nur möghchen Weise — das ist ein Zeichen der Zeit. Die Imperiahstische
Ideologie dringt auch in die Arbeiterklasse ein. Diese ist nicht durch eine
chinesische Mauer von den anderen Klassen getrennt.» (Lenin, Ausgewählte

834



Werke, Bd. I, Berhn i960, S. 799—800.) Gerade die abschließende Bemerkung
zeigt, daß diese von Lenin diagnostizierte «Krankheit des sterbenden
Kapitabsmus» (wie er sie an anderer Stelle nennt) der beunruhigenden Symptome
auch für die revolutionäre Front nicht ermangelt: es gilt darum, jene chinesische

Mauer aufzurichten, dem Arbeiter das Klassenbewußtsein einzuimpfen
und ihn damit zum eigentlichen Proletarier zu machen.

Lenins Abhandlung ist im Frühjahr 1916 in Zürich entstanden. Der Erste

Weltkrieg mit seinen Ausweitungen, seinen Umwälzungen und Neuschöpfungen

kulminierte in den Jahren 1917 und 1918. Von den drei Kaisermächten
Mittel- und Osteuropas, die in den Krieg getreten waren, hörte Österreich-

Ungarn gänzlich zu existieren auf und zerfiel in mehrere Teilstaaten. Rußland

war in einer ungeheuren revolutionären Erschütterung begriffen und hatte
seine westhchen Randgebiete so weit eingebüßt, daß es außenpolitisch wieder
auf den Stand des 18. Jahrhunderts zurückfiel. Eine nationale Katastrophe
also, die aber doch Möglichkeiten in sich barg, die Lenin, der nunmehr an die
Macht gelangte Schöpfer des neuen Rußland, klar erkannte. In einem 1918

niedergeschriebenen Aufsatz «Die Hauptaufgabe unserer Tage» zieht er kühl
triumphierend die Bilanz: «Der Krieg hat die Massen aufgerüttelt, hat sie

durch unerhörte Schrecken und Leiden aus dem Schlaf geweckt. Der Krieg
hat die Geschichte vorwärtsgetrieben. Sie fliegt jetzt mit der Geschwindigkeit
einer Lokomotive dahin. Millionen und aber Milhonen Menschen machen jetzt
selbständig Geschichte. Der Kapitalismus ist jetzt reif geworden für den
Sozialismus. » Und er verschweigt auch die schweren Einbußen Rußlands an
äußerer Macht nicht, ja er rechtfertigt sie ausdrücklich mit dem Beispiel
Preußens, das ja vor mehr als hundert Jahren aus der großen Katastrophe von
Jena und dem Verlustfrieden von Tilsit schließhch doch als die säkulare Siegermacht

hervorgegangen sei: «Wir haben einen ,Tilsiter' Frieden unterzeichnet

Jedem, der denken will und zu denken versteht, zeigt das Beispiel des

Tilsiter Friedens (der nur einer von jenen vielen drückenden Friedensverträgen
war, der den Deutschen in der damahgen Epoche aufgezwungen wurde) ganz
klar, wie kindisch, wie naiv der Gedanke ist, daß ein drückender Frieden unter
allen Umständen den Untergang bedeute, ein Krieg aber der Weg zu Ruhm
und Rettung sei. Die Epochen der Kriege lehren uns, daß der Frieden in der
Geschichte nicht selten die Rolle einer Atempause und der Sammlung der
Kräfte für neue Schlachten gespielt hat. Der Tilsiter Frieden war die größte
Erniedrigung Deutschlands, gleichzeitig aber die Wendung zu einem gewaltigen

nationalen Aufschwung. Damals hat die historische Situation diesem

Aufschwung keinen anderen Ausweg geboten als den des bürgerhehen Staates...
Und wenn also Rußland jetzt — woran nicht gezweifelt werden kann — vom
,Tilsiter' Frieden einem nationalen Aufschwung, einem großen vaterländischen

Krieg entgegengeht, so ist der Ausweg für diesen Aufschwung nicht der

bürgerhehe Staat, sondern die internationale sozialistische Revolution. Wir

835



sind seit dem 25. Oktober 1917 Vaterlandsverteidiger. Wir sind für die
,Vaterlandsverteidigung', aber der vaterländische Krieg, dem wir entgegengehen,
ist ein Krieg für das sozialistische Vaterland, für den Sozialismus als Vaterland,
für die Sowjetrepubhk als Teil der Weltarmee des Soziahsmus. » (Lenin,
Ausgewählte Werke, Bd. 2, Berlin 1959, S. 354—356.) Man sieht: das proletarische
Klassenbewußtsein wird im Denken Lenins zur Quelle eines erneuerten, ja
— man kann sagen — eines bei ihm überhaupt erst jetzt erweckten nationalen
Selbstbewußtseins von internationaler Zielsetzung.

Wie aber stand es nach der schweren mihtärischen Niederlage um die einst
führende Macht der europäischen Mitte? Deutschland befand sich sowohl der
Donaumonarchie als auch Rußland gegenüber in einer vergleichsweise günstigeren

Position: wohl büßte es Grenzgebiete und alle Kolonien ein, mußte
furchtbare Reparationen auf sich nehmen und sah sich obendrein noch mit dem

moralisch-pohtischen Makel der Kriegsschuld belastet — aber die Reichseinheit

und die Substanz des Territoriums bheben doch gewahrt. Gleichwohl ist
das überlieferte Geschichtsbewußtsein vielleicht nirgends schwerer getroffen
worden als gerade in Deutschland. Denn mit dem Krieg war auch die Welt des

monarchischen Obrigkeitsstaates, die eben doch eine Welt der geistig-politischen

Geborgenheit gewesen war, verloren gegangen — der neuen, aus der

Niederlage hervorgegangenen Weimarer Republik aber stand man gerade in
den geistig führenden Schichten mißtrauisch gegenüber. Damals, im November

1918, schrieb ein Zeitgenosse: «Das Ende ist da, der Schleier des vierjährigen

Geheimnisses ist gelüftet. Es ist ein Ende mit Schrecken, weit schrecklicher

als es auch diejenigen erwarteten, die seit der Marneschlacht, dem Eintritt
Amerikas in den Krieg und der sichtbar werdenden Ermüdung der
Bundesgenossen einen Sieg immer unmöghcher fanden und daher eine rechtzeitige
Beendigung auch unter Opfern für Gewissenspflicht gegenüber unserm Volke
hielten» (Ernst Troeltsch, Spektator-Briefe, S. 1). Diese Worte stammen von
Ernst Troeltsch, der in einer Reihe von Artikeln, die dann unter dem Titel
«Spektator-Briefe» in Buchform erschienen sind, die Umwälzungen von 1918
bis 1922 kommentierte: überlegen, zukunftsoffen, ganz ohne
sentimentalromantische Verklärung einer untergegangenen Welt. Troeltsch — übrigens
kein Historiker, sondern ein zur Philosophie übergegangener Theologe — hat
damals auch jenes gewaltige Werk «Der Historismus und seine Probleme»
geschaffen, das 1922 — ein Jahr vor seinem Tode — erschien. Es stellt eigentbch
eine große Auseinandersetzung mit den geschichtsphilosophischen Systemen
und Werten des 19. und des beginnenden 20. Jahrhunderts dar. «Weltkrieg
und Revolution», sagt Troeltsch, «wurden historischer Anschauungsunter-

836



rieht von furchtbarster und ungeheuerster Gewalt. Wir theoretisieren und
konstruieren nicht mehr unter dem Schutze einer alles tragenden und auch die
kühnsten oder frechsten Theorien zur Harmlosigkeit machenden Ordnung,
sondern mitten im Sturm der Neubildung der Welt, wo jedes ältere Wort auf
seine praktische Wirkung oder Wirkungslosigkeit geprüft werden kann, wo
Unzähliges Phrase oder Papier geworden ist, was vorher feierlicher Ernst zu
sein schien oder wirkhch auch war. Da schwankt der Boden unter den Füßen
und tanzen rings um uns die verschiedensten Möglichkeiten weiteren
Werdens. » (S. 6). Die Frage, die Troeltsch bewegt, spitzt sich eigentheh darauf
zu, wie der Reichtum des geschichthchen Lebens eingefangen und bewahrt
werden könne, ohne daß der, der diesen Reichtum vor Augen hat, sich einer
«Anarchie der Überzeugungen» (dies ein von Troeltsch übernommener
Ausdruck Diltheys) auszuhefern brauche. Es ist im Grunde die Frage nach Nutzen
und Nachteil der Historie für das Leben — aber sie erwächst bei Troeltsch
nicht aus antihistoristischem Affekt. Eine Handhabe zur Beantwortung findet
Troeltsch in dem Begriff des Maßstabes, der unentbehrlich ist zur Erkenntnis
des Geschichthchen, der zwar aus der Anschauung des geschichthchen Lebens
heraus gewonnen werden muß, aber an dieses geschichtliche Leben doch auch

angelegt werden soU, also ordnend und klärend zu wirken hat. Der Maßstab
ist bei aller geschichthchen Immanenz an den Standort dessen gebunden, der
ihn anlegt, ja er ist letzten Endes — Troeltsch sagt dies ausdrückheh — Sache

des Glaubens (S. 175). Und dem Historiker erwächst nicht nur die Aufgabe
des Verstehens — die kann dann eben jene fragwürdigen Ausmaße annehmen,
die Troeltsch ausdrückheh dem «schlechten Historismus» zuweist —, sondern
er soh aktiv mitarbeiten an der Bildung einer Kultursynthese. Sie steUt das

eigentliche Ziel der Geschichtsphilosophie dar. Mit Hilfe einer solchen
Kultursynthese kann man — wie Troeltsch meint — « Geschichte durch Geschichte
überwinden und die Plattform neuen Schaffens ebnen» (S. 772). «Geschichte
durch Geschichte überwinden » — das heißt : die so bewältigte Historie ist dann
nicht mehr ein Mittel ästhetischen Genießens, sondern ein Moment ethisch
bestimmten Wollens und Vohbringens.

Dieser konstruktive Gedanke hat Troeltsch bis in seine letzten Wochen
hinein beschäftigt. Aber nicht er ist der meistgelesene und meistdiskutierte
Geschichtsphilosoph Deutschlands in den 1920er Jahren geworden, sondern
Oswald Spengler. «Der Untergang des Abendlandes» lautet der alarmierende

Titel, den dieser Autor seinen 1918 und 1922 in zwei Bänden erschienenen
«Umrissen einer Morphologie der Weltgeschichte» gab. Es war das Werk
eines Alleingängers. Noch in jüngeren Jahren hatte Spengler seine Stellung als

Gymnasiallehrer aufgegeben, um ganz seinem Werk zu leben, dessen
Gedankenlinien für ihn schon vor dem Ausbruch des Weltkrieges festlagen; als der
erste Band abgeschlossen war und der Verfasser nach langer Bemühung einen

Verleger gefunden hatte, endete der Weltkrieg in einer Katastrophe, und das

837



Werk schlug ein wie kein anderes seiner Art zuvor. Was war das Neue daran?
Einmal, daß Spengler mit dem Willen zur Deutung der Weltgeschichte als

einer Ganzheit — nicht einer erweiterten europäischen Geschichte — wirkhch
ernst machte. Und zwar nicht durch Schaffung einer künstlichen Synthese,
vielmehr durch Abgrenzung: es gibt nicht etwa eine sich nach und nach
erweiternde Kultur, sondern eine Mehrzahl von Kulturen, insgesamt acht: die
ägyptische, die babylonische, die indische, die chinesische, die antike, die
arabische, die mexikanische oder Mayakultur und endhch die abendländische oder
faustische. Diese Kulturen stellen in sich organische Gebilde dar, die pflanzengleich

sich entfalten, blühen, verblühen und endlich zunichte werden, und
zwar dann für immer. Eine untergegangene Kultur lebt nicht mehr auf— allen
Renaissancen, die nur Schein sind, zum Trotz. Das hängt im tiefsten damit
zusammen, daß der Mensch eigentlich nur die eigene Kultur erleben, nur ihre
Formen verstehen kann. Spengler sagt einmal: «Alle Kunst ist sterblich, nicht
nur die einzelnen Werke, sondern die Künste selbst. Es wird eines Tages das

letzte Bildnis Rembrandts und der letzte Takt Mozartscher Musik aufgehört
haben zu sein, obwohl eine bemalte Leinwand und ein Notenblatt vielleicht
übrig sind, weil das letzte Auge und Ohr verschwand, das ihrer Formensprache
zugänglich war. Vergänglich ist jeder Gedanke, jeder Glaube, jede Wissenschaft,

sobald die Geister erloschen sind, in deren Welten ihre ,ewigen
Wahrheiten' mit Notwendigkeit als wahr empfunden wurden» (I33, 219—220). Doch
hat Spengler zeitlebens und mit Entschiedenheit die Auffassung, als sei er
Pessimist, von sich gewiesen — vielmehr habe erst er die Möglichkeit geboten,
den geschichtlichen Vorgang in seiner Notwendigkeit zu erfassen: «Es steht
keiner Kultur frei, den Weg und die Haltung ihres Denkens zu wählen; hier
zum erstenmal aber kann eine Kultur voraussehen, welchen Weg das Schicksal
für sie gewählt hat» (I33, 208). Eine entscheidende Stelle, die auch begreifhch
macht, wieso Spengler sich gelegentbch als den Kopernikus der Geschichte
bezeichnen konnte. Allerdings ist eines gewiß: diese organisch determinierte
Geschichtsauffassung, die sich auf Goethe beruft und auch auf die Romantik
hätte berufen können — sie allein wäre kaum imstande gewesen, aus dem
« Untergang des Abendlandes » die Sensation zu machen, zu der das Buch
wurde. Da spielte etwas anderes mit. Wohl sind nach Spengler Kulturen in
sich geschlossene und nur aus sich heraus verstehbare Wesenheiten, aber sie

machen doch alle ähnliche Wachstumsstufen durch, die sich feststellen lassen —
Spengler spricht von der «Homologie» der Kulturphasen. Und vor allem:
eine Kultur hört nicht abrupt zu existieren auf: sie geht vor ihrem Untergang
durch eine Spätphase, sie wird Zivihsation. In dieses letzte Stadium ist die
abendländische, die faustische Kultur eingetreten — das gibt dem Titel des

Buches den tieferen Sinn und dem Buche selbst den aufrüttelnden, zeitkritischen
Charakter. Der Übergang setzte ein mit der Französischen Revolution und der

Emanzipation des Bürgertums — damals begannen die beiden ursprünglichen,

838



eigentlich kulturtragenden Stände ihre Bedeutung zu verheren : der Adel und
das Bauerntum. «Adel und Bauerntum », lehrt Spengler, « sind ganz pflanzen-
haft und triebhaft, tief im Stammlande wurzelnd, im Stammbaum sich
fortpflanzend, züchtend und gezüchtet... In allen Kulturen erscheinen Adel und
Bauerntum in der Form von Geschlechtern, und das Wort dafür berührt sich
in allen Sprachen mit der Bezeichnung der beiden Geschlechter, durch die das

Leben sich fortpflanzt, Geschichte hat und Geschichte macht» (II, 414—415).
Diese beiden Stände haben den ursprüngbchen Sinn für den ererbten Besitz,
und dieser Sinn ist ein wesentlicher Charakterzug einer blühenden Kultur
überhaupt. Mit dem Bürgertum beginnt dieser Sinn seine Ursprünglichkeit zu
verheren, sich zu abstrahieren — Kennzeichen: Geld, Wertpapiere — wie denn
die Plebs, der dritte Stand, nach Spengler vorwiegend negativ zu bestimmen
ist: «nur der Protest hält sie zusammen» (II, 443). Spenglers hohnvolle
Abneigung gilt infolgedessen der modernen, parlamentarisch gelenkten Demokratie

— dieser politischen Schöpfung des Bürgertums — sie gilt aber auch
dem reinen Denken überhaupt. «Das reine, auf sich selbst gestellt Denken war
immer lebensfremd und also geschichtsfeindhch, unkriegerisch, rasselos. Es
sei an den Humanismus und Klassizismus, an die Sophisten Athens erinnert,
an Buddha und Laotse, um von der leidenschaftlichen Verachtung alles nationalen

Ehrgeizes durch die großen Verteidiger priesterhcher und philosophischer

Weltanschauungen zu schweigen... Es fängt an mit den Menschen der

ewigen Angst, die sich aus der Wirklichkeit in Klöster, Denkerstuben und
geistige Gemeinschaften zurückziehen und die Weltgeschichte für gleichgültig
erklären, und endet in jeder Kultur bei den Aposteln des Weltfriedens. Jedes
Volk bringt solchen — geschichthch betrachtet — Abfall hervor» (II, 223).
Das Schicksal einer Nation hänge jeweilen davon ab, wie weit es der Rasse —
und darunter versteht Spengler die lebenskräftige Ehte — gehnge, solche

Krankheitserscheinungen unwirksam zu machen. Spenglers apodiktisch und
fraglos vorgetragene Geschichtslehre gipfelt dann in dem Bekenntnis, daß
echte Geschichte nicht «Kulturgeschichte» im antipolitischen Sinne sein

könne, «sondern ganz im Gegenteil Rassegeschichte, Kriegsgeschichte,
diplomatische Geschichte, das Schicksal von Daseinsströmen in Gestalt von Mann
und Weib, Geschlecht, Volk, Stand, Staat, die sich im Wellenschlag der großen
Tatsachen verteidigen und gegenseitig überwältigen wollen» (II, 419). Es ist
eine klare Folgerung aus diesen Einsichten, wenn Spengler auch die Moral
relativiert. Bereits im ersten Band hatte er deduziert, daß es soviel Moralen als

Kulturen gebe (I, 442) ; im zweiten erklärte er, daß «gut und schlecht » adehge,

«gut und böse» hingegen priesterhche Unterscheidungen seien (II, 422). Das
Sichdurchsetzen der Zivihsation kündet sich auf verschiedene Weise an. Einmal

mit dem Aufkommen der großen Weltstädte: «Der Steinkoloss ,Weltstadt'

steht am Ende des Lebenslaufes einer jeden großen Kultur» (II, 117).
Damit verbindet sich das Aufkommen des vierten Standes, der Massen. «Es

839



ist», sagt Spengler, «das neue Nomadentum der Städte. ein flutendes Etwas,
das mit seinem Ursprung gänzhch zerfaUen ist, seine Vergangenheit nicht
anerkennt und eine Zukunft nicht besitzt. Damit wird der vierte Stand zum
Ausdruck der Geschichte, die ins Geschichtslose übergeht. Die Masse ist das Ende,
das radikale Nichts» (II, 445). Dieses letzte Wort — nichts, nihil — gemahnt
ganz unmittelbar an Nietzsche, auf den sich Spengler schon bei seinen

Betrachtungen über das Doppelwesen aller Moral anerkennend berufen hatte:
Nietzsche faßte seine Vision der Zukunft in die Worte: «die Heraufkunft des

Nihilismus», dieser werde den Inhalt der nächsten zwei Jahrhunderte
ausmachen. « Diese Geschichte », heißt es in seinem sog. «Willen zur Macht », « kann

jetzt schon erzählt werden: denn die Notwendigkeit selbst ist hier am Werke.
Diese Zukunft redet schon in hundert Zeichen, dieses Schicksal kündigt sich
überall an; für diese Musik der Zukunft sind alle Ohren bereits gespitzt. Unsere

ganze europäische Kultur bewegt sich seit langem schon mit einer Tortur der

Spannung, die von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wächst, wie auf eine Katastrophe
los : unruhig, gewaltsam, überstürzt : einem Strom ähnlich, der ans Ende will,
der sich nicht mehr besinnt, der Furcht davor hat, sich zu besinnen. » (Werke,
Hg. von K. Schlechta, Bd. III, München 1956, S. 634.) Spengler steht diesen

Erwartungen innerhch nahe, geht aber nicht ganz in ihnen auf. Die Schlußsätze

seines Werkes legen davon Zeugnis ab: «Für uns aber, die ein Schicksal
in diese Kultur und diesen Augenblick ihres Werdens gestellt hat, in welchem
das Geld seine letzten Siege feiert und sein Erbe, der Cäsarismus, leise und
unaufhaltsam naht, ist damit in einem eng umschriebenen Kreise die Richtung
des Wohens und Müssens gegeben, ohne das es sich nicht zu leben lohnt. Wir
haben nicht die Freiheit, dies oder jenes zu erreichen, aber die, das Notwendige
zu tun oder nichts. Und eine Aufgabe, welche die Notwendigkeit der
Geschichte gestellt hat, wird gelöst, mit dem einzelnen oder gegen ihn. Ducunt
fata volentem, nolentem trahunt» (II, 635). Diese Schlußworte erschienen

1922, im Jahre des Rathenaumordes. Es ist sehr schwer zu entscheiden, ob
und wie weit Spengler, der dumpfen, demokratiefeindlichen Instinkten den
Ausdruck seiner Worte beh, für das Aufkommen des Nationalsoziabsmus geistig

mitverantwortlich gemacht und als Wegbereiter angesprochen werden
kann. Nähere Beziehungen zu dieser Bewegung hatte er bestimmt nicht
gehabt, und das einzige Gespräch, das er im Sommer 1933 in Bayreuth mit Hitler
führte, bedeutete für ihn eine niederschmetternde Enttäuschung.

Sein letztes Buch, «Die Jahre der Entscheidung», erschien in eben diesem
Sommer 1933, geschrieben aber war es zur Hauptsache schon vor der
Machtergreifung Hitlers. Immerhin konnte Spengler in der «Einleitung» noch auf
dieses Ereignis der jüngsten Vergangenheit Bezug nehmen, und da klingt es

wie ein Triumph: «Niemand konnte die nationale Umwälzung dieses Jahres
mehr herbeisehnen als ich. Ich habe die schmutzige Revolution von 1918 vom
ersten Tage an gehaßt, als den Verrat des minderwertigen Teils unseres Volkes

840



an dem starken, unverbrauchten, der 1914 aufgestanden war, weil er eine
Zukunft haben konnte und haben woUte. AUes, was ich seitdem über Pohtik
schrieb, war gegen die Mächte gerichtet, die sich auf dem Berg unseres Elends
und Unglücks mit Hilfe unserer Feinde verschanzt hatten, um diese Zukunft
unmöghch zu machen. Jede Zeile soUte zu ihrem Sturze beitragen, und ich
hoffe, daß das der Fall gewesen ist » (S. VII). Aber in dem gleichen Buche
stehen auch schroffe Worte über die innere Sinnlosigkeit eines Einparteienstaates
und über die mangelnde pobtische Begabung der Deutschen überhaupt : « Das
Volk der Dichter und Denker, das im Begriff ist, ein Volk der Schwätzer und
Hetzer zu werden» (S. 5). Und das letzte Kapitel des Werkes lautet, bezeichnend

genug, «Die farbige Weltrevolution» und mündet in eine Frage aus:
«Wie, wenn sich eines Tages Klassenkampf und Rassenkampf zusammenschließen,

um mit der weißen Welt ein Ende zu machen? Das hegt in der Natur der

Dinge, und keine der beiden Revolutionen wird die Hibe der anderen
verschmähen, nur weil sie deren Träger verachtet. Gemeinsamer Haß löscht
gegenseitige Verachtung aus.. Und würden die weißen Führer des Klassenkampfes

je verlegen sein, wenn farbige Unruhen ihnen den Weg öffneten? Sie

sind in ihren Mitteln nie wählerisch gewesen... Wir haben vor den Augen
der Farbigen unsere Kriege und Klassenkämpfe geführt, uns untereinander
erniedrigt und verraten; wir haben sie aufgefordert, sich daran zu beteihgen.
Wäre es ein Wunder, wenn sie das endhch auch für sich täten?» (S. 164/165).
Es kann nicht erstaunen, wenn Spenglers letztes Werk gerade solcher Perspektiven

wegen von der nationalsozialistischen Kritik als gegenwartsfremd
empfunden und scharf abgelehnt wurde. Der Verfasser des «Unterganges des

Abendlandes» zog sich wieder ganz auf sich selbst zurück und blieb
seinen Überzeugungen treu, zu denen auch die gehörte, daß für die Menschheit
«das Zeitalter der Weltkriege» begonnen habe. Wenige Wochen vor seinem

Tode, im Frühjahr 1936, beantwortete er eine amerikanische Rundfrage, ob
Weltfriede möghch sei, mit einem schroffen Nein: solange es menschbche

Entwicklung gebe, werde es Kriege geben. «Der Pazifismus wird ein Ideal
bleiben, der Krieg eine Tatsache, und wenn die weißen Völker entschlossen

sind, keinen mehr zu führen, werden die farbigen es tun und die Herren der
Welt sein» (Reden und Aufsätze, München 1937, S. 293). Das war sein letztes

zu seinen Lebzeiten veröffentlichtes Wort.
Wie bedeutend die Nachwirkung Spenglers war, zeigt der umfassendste

Versuch einer geschichtsphilosophischen Synthese, der nach ihm unternommen
wurde, die « Study of History » des Engländers Arnoldf. Toynbee. Auch er geht
von den Kulturen oder Gesellschaftskörpern als selbständigen Gebilden aus,
deren er insgesamt 21 nachweist. Aber diese Kulturen sind nicht in sich
geschlossen, sondern wirken über sich hinaus, aufeinander ein : es gibt Abhängigkeiten

— zum Beispiel Mutter-Tochterkulturen —, es zeigen sich verbindende
Kräfte, vor aUem Rehgionen, die Kulturen miteinander verknüpfen, so das

841



Christentum oder auch der Islam. Auch gelangen nicht alle Kulturen zur
Entfaltung — das hatte auch Spengler angedeutet — ; es gibt gehemmte Kulturen,
die nicht weitergedeihen, zum Beispiel die der Eskimo oder der Polynesier.
Und vor allem : das Leben der Kulturen spielt sich nicht organisch und
gleichförmig ab ; es wird von fortwährenden Impulsen bestimmt, deren wichtigster
für Toynbee in der Doppelheit «Herausforderung und Antwort» («ChaUenge
and Response ») beschlossen hegt. Herausforderungen sind beispielsweise
naturbestimmte Abläufe — etwa für Ägypten und Babylonien die periodischen
Überschwemmungen, die von den Menschen durch die Anlage von Dämmen
und Kanälen beantwortet wurden. Oder in Griechenland zwischen dem 8. und
dem 6. vorchristhchen Jahrhundert der wachsende Bevölkerungsdruck, auf den
die verschiedenen Staaten unterschiedhch reagierten. Korinth und Chalkis
leiteten den Bevölkerungsüberschuß in große kolonisatorische Unternehmungen

ab, Sparta unterwarf die benachbarten Gebiete und mußte infolgedessen
immer mehr den Charakter eines mihtärischen Zwangsstaates annehmen. Athen
wiederum intensivierte Handel und Gewerbe und fügte dadurch den
Bevölkerungsüberschuß dem eigenen Sozialkörper ein, was die Veranlassung zur
schrittweisen Demokratisierung seiner pohtischen Institutionen bot. Ja, Toynbee

kann diesen Gedanken dann weiter verästeln und in einer fast physiologisch
anmutenden Betrachtungsweise die verschiedenen Anreize unterscheiden, also
den Anreiz der harten Länder, den Anreiz des Neulandes, der Schläge, des

Druckes, der Belastungen. Das Wachstum der Kulturen besteht eigentlich in
erfolgreichen Antworten auf die verschiedenen Herausforderungen, es
voUzieht sich im Zeichen einer fortwährenden Differenzierung, der Bildung von
UntergeseUschaften, von Staaten. Dabei kann es bisweilen so etwas wie eine

schöpferische Pause geben, die Toynbee « Rückzug und Wiederkehr » benennt,
das heißt ein Staat kann sich — wie eine große Persönhchkeit — zeitweise auf
sich selbst zurückziehen, um dann um so gekräftigter wieder hervorzutreten.
Ein Beispiel: England nach der Niederlage im Hundertjährigen Krieg und vor
dem Sieg über die große Armada.

Natürhch mußte sich Toynbee auch mit dem Niederbruch und dem ZerfaU
der Kulturen beschäftigen. Auch da scheint ihm keine der deterministischen
Theorien zu taugen — weder die organische Spenglers, noch die Kreislauftheorie

der Antike und MachiaveUis. Der Niedergang beginnt, wenn der Ge-

seUschaftskörper die Fähigkeit zur Selbstbestimmung verliert, wenn die
herrschende Gruppe aus einer «schöpferischen» zu einer «unterdrückten» Minderheit

wird. Es kommt dann zur Erstarrung, zur Vergötzung vergänghcher Ideale,
Institutionen und Techniken. Aber auch der Militarismus kann dazu beitragen,
weil — wie das Beispiel der Assyrer zeige — fortwährende Aggressivität zu
einer Erschöpfung selbst dann führen muß, wenn das Heer technisch auf der
Höhe bleibt. Soziale Spaltungen, die Bildung eines inneren und eines äußeren
Proletariats (das heißt der von außen her vordrängenden Barbaren) sind Be-

842



gleiterscheinungen des ZerfaUs. Und dieser ZerfaU voUzieht sich in der Regel
nicht gleichförmig, sondern rhythmisch •— in einer Wechselwirkung von
Flucht und Sammlung.

Toynbee hat bekannt, daß er durch Spenglers Buch, «in dem ein wahres

Sprühfeuer geschichthcher Erkenntnisse auffunkelt » (Kultur am Scheidewege,
Zürich 1949, S. 15), in seinen Überlegungen bestärkt worden sei — also auch
hier eine Art von «ChaUenge and Response». Vieles und Entscheidendes weist
bei Toynbee über Spengler hinaus — vor allem die Hervorhebung der
Handlungsfreiheit, die in sich ja auch die Mögbchkeit der Unzerstörbarkeit der
Kultur schließt. Zudem hat Toynbee immer wieder betont, daß seine
Geschichtslehre letzten Endes auf die Religion ausgerichtet sei, ja er hat sogar das

Geständnis ausgesprochen, daß die Kulturen Dienerinnen der Rebgion dar-
steUten und dies in ein merkwürdiges Bild gefaßt : « Stellen wir uns die ReUgion
als einen Triumphwagen vor, so sind die Räder, auf denen er gen Himmel
roUt, die immer wiederkehrenden Zusammenbrüche der Kulturen auf Erden »

(Kultur am Scheidewege, S. 243).
Es soU hier nicht unsere Aufgabe sein, das kühne Gedankengebäude Toynbees

im einzelnen auf seine Tragfähigkeit zu prüfen. Für den Historiker kann
die Geschichtsphilosophie ohnehin nie Offenbarung sein, sie vermag und soU

hingegen immer wieder anregende, stimuherende Impulse vermitteln. Oder,
wie es Friedrich Meinecke einmal formuliert hat : «Jeder Historiker führt seine

Geschichtsphilosophie mit sich wie der Wanderer seinen Kognak, aber er
nimmt nur von Zeit zu Zeit einen Schluck2. »

Auch steht ja Toynbees Lehre geistesgeschichtlich, wie gesagt, nicht im
luftleeren Räume: neben Spengler ist da die fundamentale Bedeutung der in
den angelsächsischen Ländern besonders gepflegten « social sciences » zu nennen

: Kulturen sind soziale Wesenheiten und aus ihren sozialen Strukturen heraus

zu erforschen — das sind Lehren, wie sie in Amerika von den Brüdern
Henry und Brooks Adams bis zu Pitrim A. Sorokin vorgetragen und methodologisch

differenziert wurden3. Ausdrückheh hat Toynbee denn auch den
Kulturen den Primat vor den Staaten eingeräumt und betont, daß die «Staaten
als ziemlich untergeordnete und vorübergehende Erscheinungsformen im
Leben der Kulturen» anzusehen seien (Kultur am Scheidewege, S. 232).
Verwandte Anhegen hat die um die Zeitschrift «Annales » sich sammelnde Gruppe
französischer Historiker vorgetragen, und es ist wohl kein ZufaU, wenn Lucien
Febvre, der seine Fachgenossen schon früh auf Toynbee aufmerksam machte,
in dem «Face au Vent» betitelten «Manifeste des Annales nouvelles» bekannt
hat: «.. .une civihsation peut mourir. La civilisation ne meurt pas.» Und er

sagte voraus, daß sich zwar nicht eine « Ökumene », nicht eine weltumfassende

Kultur, wohl aber eine oder zwei «civilisations intercontinentales» bilden
würden, jede darnach trachtend, die andere in sich aufzusaugen (Combats pour
l'histoire, Paris 1953, S. 36). So sprach er 1946. Damals war Toynbees großes

843



Werk noch nicht abgeschlossen, dessen erster Band 1934 erschienen war und
dessen letzter 1955 vorhegen sollte.

In diesen Zeitraum fällt der Zweite Weltkrieg, seine Vorgeschichte, seine

Folge, der Krieg, der als europäischer Krieg begonnen hatte, zerstörte als

Weltkrieg das politische Gefüge unseres Kontinents.
Kommt der europäischen Geschichtswissenschaft eine geistige Mitverantwortung

an dieser Entwicklung zu? Insofern sicher nicht, als ihre Hauptaufgabe

ja schon immer die Erforschung und das Verstehen des Vergangenen
war. Daß der Historiker sich nicht auf die Erspürung des Künftigen einlassen

dürfe, hat Charles Seignobos selbstironisch betont, wobei er auch die

Erinnerung nicht unterschlug, daß er selbst 1913 und 1914 in zwei Zeitungsartikeln

vorausgesagt habe, daß es keinen Krieg zwischen Deutschland und
Frankreich geben werde. «Cette expérience m'a suffi, j'espère que vous la

trouverez suffisante» (Etudes de Politique et d'Histoire, Paris 1934, S. 396). Die
Frage bleibt indessen bestehen, ob die wissenschaftliche Historie sich während
der Zwischenkriegszeit den weltpolitischen Wandlungen gegenüber nicht doch
sehr zurückhaltend, ja beinahe desinteressiert verhalten hat. Es ist ein bezeichnendes

(und nur teilweise durch den Zwang zur Kriegsschuldergründung
erklärbares) Symptom, wenn damals die Weltkriegsforschung sich vorwiegend
dem «europäischen» Jahr 1914 und nur ganz gelegentlich dem «weltgeschichtlichen»

Jahr 1917 zugewandt hat. Und der Rückzug der Vereinigten Staaten

aus der Weltpohtik nach 1920 trug sicher mit dazu bei, daß viele europäische
Historiker auch nach einem Weltkrieg «Weltgeschichte» als eine ins Globale
transponierte europäische Geschichte aufzufassen geneigt blieben — aUenfalls

mit wechselnden nationalen Dominanten. Selbst Henri Berrs originaler
Gedanke einer universalhistorischen Synthese läßt in seiner Verankerung im
Zeiterleben eine solche Transparenz des Nationalen deutlich werden. «La guerre
de 1914—1918 est, dans l'évolution de l'humanité, un point d'arrivée, un point
de départ.. Nous désirions opposer aux tentatives ahemandes de

Weltgeschichte' une entreprise française, conçue et réalisée à la française» (En
marge de l'histoire universelle, Paris 1934, S. XI). Und ein an sich beachthcher
Wurf wie Erich Brandenburgs «Europa und die Welt» (Hamburg 1937)

bleibt, zumal auch was die Gegenwartsanalysen betrifft, fast verbissen euro-
päozentrisch und auf die weiße Rasse bezogen; an diagnostischer Kraft kommt
das Buch bei weitem nicht an die « Jahre der Entscheidung » des Außenseiters

Spengler heran. Vollends haben dann die deutschen Anfangserfolge im Zweiten

Weltkrieg ein fast hektisches Hegemonial- und Kontinentbewußtsein
emporschießen lassen, dessen Spiegelungen auch in der Geschichtsschreibung
erkennbar werden. Die Deutung der Gegenwart, die daraus erwuchs, bheb je-

844



doch unschöpferisch und restaurativ. Mit der Formel «Weltchaos hier,
Reichskosmos dort », auf die der Hamburger Historiker Otto Westphal (Das Reich.

Aufgang und VoUendung, i. Bd., Stuttgart und Berlin, S. 6) anfangs 1941 das

Weltgeschehen bezog, war schon damals nicht mehr weiterzukommen — zu
einem Zeitpunkt, da das britische Weltreich den Kampf weiterführte und das

bikontinentale Rußland, Japan und die Vereinigten Staaten als selbständige
KristaUisationszentren der Macht neben Deutschland bestanden. Und wenn
Heinrich Ritter von Srbik sich in dem 1942 erschienenen Schlußband der
«Deutschen Einheit» (Bd. IV, S. 483) auf den «Glauben an den europäischen
Ordnungsberuf des alten deutschen Ordnungsvolkes» berief, knüpfte er an
ein im Grunde imaginäres Reichsbewußtsein an, das von den andern Nationen
nicht einmal in der Zeit des Hochmittelalters widerspruchslos hingenommen
worden war. Das Jahr 1945 vernichtete die Grundlage solcher Konstruktionen
für immer und leitete zugleich den Auflösungsprozeß der europäischen Kolo-
niahmperien ein. Und nun verwirklichte sich eine Vision, die einsichtsvoUen
Beobachtern schon im 19. Jahrhundert vor Augen gestanden hatte — wofür
TocqueviUe nur das berühmteste, aber nicht das einzige Beispiel ist: die

Vereinigten Staaten von Amerika und Rußland traten als die beherrschenden
Weltmächte hervor, die sich den interkontinentalen Vorrang streitig machten

— mit ganz anderen Machtgrundlagen und Machtmitteln, als sie je einem

europäischen Hegemonialstreben zur Verfügung gestanden hatten. Ein Gegensatz,

der doch auch das Ergebnis eines großen Nivelherungsvorganges
darsteUt. Der Prozeß der Entmachtung Europas, der sich in den letzten Jahrzehnten

voUzogen hat, ist parallel gegangen mit dem ZerfaU der letzten Weltkulturen,

die neben dem Westen und neben dem Bolschewismus noch so etwas wie
autochthone Gebilde darstellten. Die Welt lebt heute — das ist eine bekannte

Erscheinung — weitgehend aus der Übertragung westlicher Modelle, und
zwar gilt das auch für den Osten, wenn man die europäisch-naturrechthchen
Wurzeln des Marxismus und damit des Leninismus im Auge behält. Ja,
vielleicht ist überhaupt erst auf der Grundlage dieser zivilisatorischen Vereinheitlichung

die große west-ösfiiche Weltpolarität, in die wir hineingestellt sind,
möghch geworden. Eine Polarität der Welt- und damit auch der
Geschichtsanschauungen : hinter Amerika und dem europäischen Westen die bürgerbch-
demokratischen, aber auch die ständisch-kirchlichen und selbst die soziabstischen

Kräfte und damit weitgehend das überheferte Geschichtsbild. Dabei gilt
es freilich das zu bedenken, worauf Max Silberschmidt (in dem Werner-Näf-
Gedenkband der « Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte »)
hingewiesen hat : « die Kommandoübernahme Amerikas ist so glatt abgelaufen, weil
Amerika und Europa strukturell, geistig, ethisch, wirtschafthch, mihtärisch,
maritim sehr nahe verwandt sind, aber doch eben nur verwandt: Amerika ist
nicht ,wir', und Empfindlichkeiten sind bekannthch da besonders stark, wo
die Unterschiede klein sind, aber doch als wesentlich empfunden werden

845



Amerikas Aufstieg ist unabweishches Symbol unseres Versagens ; wir
bedürfen seiner Hilfe, ohne daß wir uns das gerne eingestehen » (Schweizer
Beiträge zur Allgemeinen Geschichte, Bd. 18/19 [1960/61], S. 526).

Und der Osten? Der Aufstieg Rußlands aus dem machtpolitischen Nichts
der Revolutionswirren war, wie wir sahen, von Lenin vorausgesehen und
bewußt eingeleitet worden. Daß diese Mögbchkeit auch Außenstehenden nicht
entging, zeigt sich an den Worten des klugen Diagnostikers Ernst Troeltsch,
der schon im Herbst 1920 in seinen «Spektatorbriefen» schrieb: «Der Bolschewismus

in seinem wirkhchen russischen Verstand, der sich von den bei uns im
allgemeinen so benannten verschiedenen Radikalismen und Aufgeregtheiten
sehr unterscheidet, ist eine Weltmacht, mächtig durch Mihtär, Diplomatie und
Propaganda. Unter diesen Umständen sind seine Diplomaten und Cäsaren
sehr wohl befähigt, Weltpohtik zu treiben, um so mehr, als sie über beträchtliche

diplomatische Talente und neue, verwirrende Methoden der Diplomatie
verfügen» (Ernst Troeltsch, Spektator-Briefe, S. 152—153). Und Oswald
Spengler führt in seinen «Jahren der Entscheidung» einmal die Äußerung
eines Russen an, der zu ihm sagte: «Was wir in der Revolution geopfert haben,
bringt das russische Weib in zehn Jahren wieder ein. » Wozu der Verfasser des

«Untergangs des Abendlandes » bemerkt: «Das ist der richtige Instinkt. Solche
Rassen sind unwiderstehhch » (S. 15 8). Übrigens weist Oswald Spengler in der
gleichen Schrift darauf hin, daß der damals noch in Entwicklung begriffene
Aufbau einer russischen Industrie in Zentralasien strategisch zur Folge habe,
daß ganz Westrußland zu einem Glacis werde, das im KriegsfaU geräumt werden

könne. Und er zieht daraus (schon 1933) die Konsequenz: «Aber damit
ist jeder Gedanke einer Offensive von Westen her sinnlos geworden. Sie
würde in einen leeren Raum stoßen» (S. 44).

Der Zweite Weltkrieg bestätigte die Richtigkeit dieser Vorhersage in einem
für Deutschland und Ostmitteleuropa verhängnisvoUen Ausmaß. An seinem
Ende entstand ein bis in das Zentrum unseres Kontinentes hineinreichendes
russisches Großreich, das die panslawistischen Träume des 19. Jahrhunderts
der Verwirkbchung nahebrachte — ein Imperium, dessen altes Staats- und
Sendungsbewußtsein ungeheuer verstärkt wurde durch den zu der aUeingülti-
gen Lehre erhobenen Marxismus-Leninismus. Das ist ja das Singulare und
Erschreckende an der Erscheinung der östlichen Macht, daß sie mit einem
Anspruch auftritt, den noch nie ein Großstaat der neuern Geschichte erhoben
hatte — dem Anspruch nämhch, die Wissenschaft schlechthin zu verfechten.
Damit impbzite auch die Geschichtswissenschaft, die wiederum nur ein Mittel
ist, den schrittweisen, aber unaufhaltsamen Sieg der kommunistischen
GeseUschaftsordnung in seiner Notwendigkeit darzutun und ideologisch vorzubereiten.

Der Sowjethistoriker A. L. Sidorov sagte in seinem Exposé für den
X. Internationalen Historikerkongreß in Rom von 195 5 : «Es ist eine kolossale
und bei weitem noch nicht gelöste Aufgabe der historischen Wissenschaft, eine

846



jede weltgeschichthche Epoche in ihrer ganzen Kompliziertheit und
Mannigfaltigkeit zu zeigen, in der widerspruchsvoUen Verflechtung des Neuen,
Heranreifenden, dem die Zukunft gehört, mit dem Alten, das hartnäckig versucht,
seine Positionen zu halten, und im Kampf mit ihm unabwendbar unterbegt »

(Relazioni, Vol. VI, S. 398—399). Durch die Schlußfolgerung, die ein klares
Glaubensbekenntnis darsteUt, sind der Gang und das Resultat der Untersuchung

zwar bereits vorgezeichnet, aber die Andeutung, daß es sich um eine
«bei weitem noch nicht gelöste Aufgabe der historischen Wissenschaft » handle,

gestattet einen Rückschluß auf die Wegstrecke, die auch nach der Ansicht
dieses führenden Mannes der Sowjetwissenschaft noch zu durchmessen ist.
Trotz der Fixierung der Lehre bleibt eben das Werk der Klassiker des

Marxismus-Leninismus so ausgedehnt, daß es immer wieder zu nicht genehmen
Interpretationen, zu Beschießungen mit unbequemen Zitaten kommen konnte.
Vera Piroschkew hat in einem interessanten Aufsatz «Sowjetische
Geschichtswissenschaft im inneren Widerstreit (1956—1959)» (Saeculum, Bd. 11, i960,
S. 180—198) auf das Tauwetter hingewiesen, das der 20. Parteikongreß der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion vom Februar 1956 mit seiner

Verurteilung StaUns durch Chruschtschew in der Sowjethistorie auszulösen

begann — was sich vor allem in den Aufsätzen der Zeitschrift «Voprosy istorii »

(Fragen der Geschichte) spiegelte, wo nicht nur eine kritische Beurteilung
Stahns einsetzte, sondern sogar die Rolle der Menschewiki in der Vorrevolution

positiver gewürdigt wurde, wie auch die Wertungen über die ältere
russische Geschichte allenthalben ins Rutschen kamen. Das dauerte ungefähr ein

Jahr, bis ein im März 1957 erschienener Leitartikel «Für die Leninsche Par-
teihchkeit in der historischen Wissenschaft» den Kampf gegen diesen
sogenannten Revisionismus eröffnete. Die neue Richtung — hieß es nun — habe

«zur falschen Beleuchtung der Ereignisse der Vergangenheit, zur Entstehung
von Fragen, die schon längst entschieden sind und keine Zweifel erregen »

geführt. Indirekt wird auch das gefährliche Verfahren, aus erweiterten
Quellenbeständen erweiterte Einsichten zu gewinnen, gerügt. Denn (so heißt es wört-
hch): «Der sowjetische Historiker ist kein abseitsstehender Beobachter, kein
Kanzleimensch und mechanischer Kopist der Materialien, kein Kollektionär
der ihm zufäUig in die Hand geratenen Kenntnisse. » Sodann wird ein klarer
Trennungsstrich gezogen und der russischen Geschichtsschreibung warnend

vor Augen gehalten : «Wenn die bourgeoise Historiographie bemüht ist, den

Klassencharakter ihrer historischen Forschungen zu verbergen, wenn sie zu
diesem Zweck verschiedene Maskierungen anwendet, so handelt das Proletariat

und die von ihm angeführten Volksmassen ganz anders. Dem falschen

Spiel der Bourgeoisie und ihrer Gelehrten, die eine Vorurteilslosigkeit mimen,
ihren Erklärungen, daß die Geschichte und die anderen Gesellschaftswissenschaften

über den Klassen stünden, steUt das Proletariat und seine
marxistischleninistische Avantgarde die kommunistische Parteihchkeit in der Wissenschaft

847



entgegen, die feste und folgerichtige Behauptung seiner Klassenposition, die in
ihren Wurzeln dem bourgeoisen Objektivismus entgegengesetzt ist. Der
Marxismus-Leninismus hat unumstößlich bewiesen, daß es in der Gesehschaft,
die in zwei feindhche Klassen geteilt ist, keine über den Klassen stehende

Ideologie gibt und geben kann. » Die Schärfe dieser Erklärung ist in einer zwei
Jahre später erlassenen Verlautbarung noch prononciert worden — unter
gleichzeitigem Hinweis auf eine Äußerung Chruschtschews (am 21. Parteitag),
wonach auch nach dem Sieg des Kommunismus — also im kommunistischen
Endzeitalter — nicht nur der Staat, sondern auch die Diktatur bestehen bleiben
würden.

Wir stehen damit vor dem eigenartigen Phänomen, daß eine Revolution
mehr als 40 Jahre nach ihrem siegreichen Durchbruch im Begriffe ist, sich
immer mehr zu radikalisieren — zum mindesten im ideologischen Bereiche,
VieUeicht auch deshalb, weil sie in China noch jüngere und schärfere Radika-
hsmen gezeitigt hat. Es unterhegt keinem Zweifel, daß die magnetische Kraft
dieser östlichen Ideologien sich gegenwärtig fast als stärker denn je erweist —
trotz oder vieheicht gerade ihrer zivilisatorischen Rückständigkeit wegen.
Denn sie beanspruchen herrisch eine Dimension ganz für sich, welche die
Dimension menschbchen Hoffens ist: die Zukunft.

Das ist eine Schranke, welche die wissenschafthche Historie nicht überwinden

kann, so wenig sie gültige Gesetze zur Bewältigung der Vergangenheit
aufzustellen vermag. Und doch ist sie, wie Jan Huizinga schon vor mehr als

dreißig Jahren feststellte, durch diese Beschränkung «ihrer eigenen VoUwertig-
keit und Unantastbarkeit jetzt besser bewußt als früher. Gerade in ihrem in-
exaten Charakter, in der Tatsache, daß sie nie normativ sein kann noch zu sein

braucht, begt ihre Sicherheit» (Wege der Kulturgeschichte, München 1930,
S.65).

Und wir müssen hinzufügen: ihre einzige Sicherheit. Der Historiker sieht
sich einer Welt gegenüber, die in Wandlung begriffen ist — das ist zu einer
Formel geworden und gilt für die heutige Zeit doch so gut wie für diejenige
des Thukydides oder Jacob Burckhardts. Der Historiker kann keinen Fixpunkt
außerhalb dieser Wandlungen beziehen, er ist ihnen unterworfen wie jeder
Zeitgenosse und muß sie doch in Verantworthchkeit zu erkennen und verstehen

suchen. Darin hegt die Rechtfertigung und die Vergänghchkeit seiner

Aussage.

'Vgl. dazu Ludwig Dehio: Ranke und der deutsche Imperialismus. Hist. Ztschr.,
Bd. 170 (1950), S. 307fr. (wiederabgedruckt in: Deutschland und die Weltpolitik im 20.
Jahrhundert, München 1955).

2Mündlich überliefert von Prof. S. A. Kaehler (Göttingen).
3Vgl. dazu wie zu Toynbee: Joseph Vogt, Wege zum historischen Universum. Von

Ranke bis Toynbee, Stuttgart 1961.

848


	Das europäische Geschichtsbild und die weltpolitischen Wandlungen des 20. Jahrhunderts

