Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 8

Artikel: Das europaische Geschichtsbild und die weltpolitischen Wandlungen
des 20. Jahrhunderts

Autor: Stadler, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das europiische Geschichtsbild und die weltpolitischen
Wandlungen des 20. Jahrhunderts

PETER STADLER

Es gehort zu den Einsichten, die uns der Historismus vermittelt hat, dal} das
Geschichtsbild aus historischen Wandlungen entsteht, in Wandlungen sich
verindert und schlieBlich auflést. Das Bild, das der Mensch sich von der Ver-
gangenheit macht, ist auch die Kraft, durch die diese Vergangenheit auf ihn
einwirkt. Ja, man kann sagen: neben der Umwelt und den eigenen Erinnerun-
gen ist das Geschichtsbild eine von jenen Kriften, die den Menschen — einzeln
oder kollektiv — am stirksten bestimmen. Wo immer ein Staat, eine Gemein-
schaft sich verindern, einen Teil ihres bisherigen Ganzen verlieren oder einem
neuen Ganzen sich einfigen — stets erwachsen die Widerstinde dagegen aus
der Bindung an die geschichtliche Vergangenheit, wobei es sich oft um eine
bewuBt und in Verantwortung getragene, hiufig aber auch um eine mehr
emotional empfundene Vergangenheit handelt. Das Thema der vorliegenden
Betrachtung steht mit diesem Phinomen in engem Zusammenhang. Es handelt
von den geistigen Begleiterscheinungen jenes Vorgangs, den man mit dem
Stichwort «Zusammenbruch der europiischen Hegemonie» umschreibt: die
Welt, die als politischer Wirkungszusammenhang eigentlich bis an die Schwelle
des 20. Jahrhunderts ein wesentlich von Europa gestaltetes und bestimmtes
Ganzes war, formt sich zu eigenem Dasein in eigenen Systemen, setzt sich liber
den alten Kontinent hinweg, riickt ihm auf den Leib.

Eine radikale Verinderung, die Europa um so empfindlicher getroffen hat,
als es geistig kaum darauf vorbereitet war. Denn die offentliche Meinung in
den europiischen Staaten war um die Wende des 19. zum 20. Jahrhundert ganz
allgemein getragen vom Vertrauen in die geschichtliche Kraft, die unbegrenzte
Fortdauer der eigenen Nation und des sie tragenden Kontinentes und schopfte
dieses Vertrauen eben aus der geschichtlichen Vergangenheit. Indem der idea-
listische Historismus einen rationalen Optimismus fritherer Zeiten iiberwand,
legte er die Wurzel zu einem organischen Geschichtsoptimismus, der den Ak-
zent weniger auf das «Stirb» als auf das «Werde» setzte.

Dabei ist auf eines zu achten: Einer weitverbreiteten Auffassung nach gilt
das 18. Jahrhundert als das Jahrhundert der Zukunftsgliubigkeit, das 19. hin-
gegen cher als das der Wirklichkeitsnihe, der realistischen Besinnung. Es wire
von Interesse, die Zeugnisse zu durchmustern, auf welche dieser «consensus»
sich stiitzt. Die Akzente lieBen sich unschwer auch anders setzen — in Anbe-
tracht vieler skeptisch-pessimistischer AuBerungen eines Montesquieu, Vol-

831



taire und auch Rousseau einerseits, des hoffnungsfrohen Vertrauens so vieler
wissenschaftlich reprisentativer Personlichkeiten des 19. Jahrhunderts ander-
seits. Es ist nicht ohne Gewicht, wenn ein Mann von dem geistigen Format
eines Hermann Grimm in seinem «Leben Raffaels» bekennen konnte: «Es
stehen mir Entwicklungen der Menschheit vor Augen, die mitzumachen mir
versagt sein wird, die mir aber als so glinzend schon erscheinen, dall es um
ihretwillen wohl der Miithe wert wire, das menschliche Dasein noch einmal zu be-
ginnen» (S. 9 der Phaidon-Ausgabe, Wien o. J.). Dieses Vertrauen in die
regenerierende Kraft der geschichtlichen Menschheitsentwicklung war zu Ende
des 19., zu Anfang des 20. Jahrhunderts fast allbeherrschend und verband sich
mit dem stolzen SelbstbewuBtsein einer Geschichtswissenschaft, die ihrer Me-
thoden und Forschungsinstrumente gewil3 war. Vielleicht noch nie und sicher-
lich nie mehr haben die Historie und ihre Schwesterwissenschaften, die Kunst-,
die Philosophie- und die Literaturgeschichte, in den Augen des gebildeten und
gesellschaftlich tonangebenden Publikums mehr Ansehen besessen als in den
Jahren vor 1914, da der Historismus duBerlich iiberall triumphierte, die War-
nungen eines Jacob Burckhardt und die scharfsinnigen Einseitigkeiten eines
Karl Marx jede Aktualitit verloren zu haben schienen. Vielleicht gibt es kein
bezeichnenderes Zeugnis eines solch sublimierten Geschichtsgenusses als den
Aufsatz des Philosophen Wilhelm Dilthey «Die Typen der Weltanschauung
und ihre Ausbildung in den philosophischen Systemen», wo die Fahigkeit der
Philosophie zur Aufstellung verbindlicher Normen in Frage gestellt wurde mit
der relativierenden Begriindung: «Vor dem Blick, der die Erde und alle Ver-
gangenheiten umspannt, schwindet die absolute Gultigkeit irgendeiner ein-
zelnen Form des Lebens, Verfassung, Religion oder Philosophie» (Gesam-
melte Schriften, Bd. 8, S. 77). Das ist ein Gestindnis des alten Dilthey. Der
jungere bereits hatte in seinem Buche «Einleitung in die Geisteswissenschaf-
ten» die Hingabe an das Einzelne, Individuelle als héchste Aufgabe des Ge-
schichtsschreibers hingestellt und damit die Historie gegen zwei Seiten ab-
geschirmt: einmal gegen den Positivismus, die Soziologie eines Auguste
Comte, der die Geschichte zu einer Funktion der Gesellschaftswissenschaft zu
reduzieren suchte, aber auch gegen die Naturwissenschaften, die mit ihren auf
Gesetzen und Experimenten beruhenden Methoden den Anspruch, Wissen-
schaft im strengen, exakten Sinne zu sein, einmal mehr fiir sich a//ein erheben
zu dirfen glaubten.

Die Historie nahm diese schon von Droysen ausgegangene, von Dilthey
verfeinerte Klirung ihrer Grundbegriffe dankbar auf und hat — vor allem in
Deutschland — jeden Versuch, soziologische oder naturwissenschaftliche Ka-
tegorien in ihr Arbeitsverfahren hineinzutragen, wihrend lingerer Zeit ent-
schieden und selbstbewuf3t abgelehnt.

Jener Satz Diltheys ist aber noch aus einem anderen Grund von Interesse.
Es ist ein weltweite Zusammenhinge umspannendes Postulat, das darin auf-

832



gestellt wird. Die Forderung nach einer globalen Weltgeschichte geht letztlich
auf Voltaire zuriick. Sie ist im Sinne dieses Franzosen lange unerfiillt geblieben,
obwohl im 19. Jahrhundert mehrere Weltgeschichten entstanden sind. Aber
das waren fast durchwegs europiische Geschichten, wenn auch aufbauend auf
den altigyptisch-orientalischen Voraussetzungen. Selbst Rankes groB3es Alters-
werk machte darin eigentlich keine Ausnahme. Nun aber, im Zeitalter des
Imperialismus, wurden weltgeschichtliche Zusammenhinge wirksam, die auch
auf das Geschichtsbild abfirben muBlten: die Rivalitit der groflen Michte, die-
ses Lieblingsthema der Geschichtsschreibung des spiteren 19. Jahrhundert,
tbertrug sich jetzt auf die Kontinente und widerspiegelte sich in den Ausein-
andersetzungen um Asien und Afrika. Dabei hat das Wort Rankes, dal3 die
Idee der Menschheit historisch nur in den grofen Nationen reprisentiert sei,
stimulierend, und zwar sicherlich auch verhingnisvoll stimulierend gewirkt?.
«Weltmacht » wurde zu dem Schlagwort einer historisch-politischen Publizistik,
unter dem sich Kolonialstreben und imperiales Ausgreifen vollzog. Einer der
fithrenden Historiker des wilhelminischen Deutschland, der Betliner Professor
Dietrich Schifer, hat die Kolonisation geradezu als den mallgebenden Ge-
schichtsfaktor dargestellt und erklirt: « Diejenigen Vélker, die in dieser Arbeit
sich auszeichneten vor anderen, sind die leitenden und fihrenden geworden,
Weltmichte, denen die Zukunft beschieden war und noch heute beschieden ist.
Man behauptet nicht zuviel, wenn man sagt, dal die Bedeutung des einzelnen
Volkes fiir den Gang der Weltgeschichte sich in erster Linie abmif3t nach seinen
Leistungen auf dem Gebiete der Kolonisation; jedenfalls ist dies die Arena,
in der um Macht und Dauer gerungen wird. Nur wer hier besteht, kann einen
Platz behaupten im Leben der Volker.» (Kolonialgeschichte, Leipzig 1903,
S. 10.) Und ein anderer der reprisentativen deutschen Geschichtsschreiber
jener Zeit, Erich Marcks, begriiite in seiner 1903 gehaltenen Rede {iber «Die
imperialistische Idee in der Gegenwart» den Imperialismus als das natiirliche
Wachstumsgesetz der michtigen Staaten; die Weltpolitik Kaiser Wilhelms II.
sei die organische Fortsetzung der Europapolitik Bismarcks, wenn auch, wie
er zugab, «das Temperament unserer obersten Leitung, die Form des Auf-
tretens, moglicherweise auch das Verfahren » etwas gedndert hitten, «an einen
Sprung der innerlichen Entwicklung unserer Politik aber», so fihrt er fort,
«mochte ich nicht glauben». Und er schlieBt seine Betrachtung mit den Wor-
ten: «Auch von dem Imperialismus der neuesten Tage, der die Blicke tiberall
ins Weite und Helle zieht, der die Krifte und die Kraft iiberall entfesselt und
steigert, der die Arbeit iiberall wichtiger, die Luft stirker und freier, das Selbst-
gefiihl stolzer und kithner machen muf}, auch von diesem starken Erzieher, so
scharf und hart er sei, von seiner schopferisch weiten Phantasie und seinem
realistisch herben Willen, von seiner ganzen gewaltigen Mannhaftigkeit darf
der Historiker freudig erhoffen, daf} auch an seine Sturmfahne der innere Segen
fiir unsere Welt und fiir unser Volk sich hefte.» (Minner und Zeiten, 2. Bd.,

833



Leipzig 1911, S. 288, 291). Es liegt auf der Hand, daf3 solche Auffassungen
sich mit den Tendenzen der Tirpitzschen Flottenpolitik weitgehend deckten —
Tendenzen, die in ein Wettriisten zur See miindeten, das mit zu einem Anlaf}
zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges werden sollte. Nun wire es allerdings
eine ungebiihrliche Simplifikation, anzunehmen, daf die Geschichtsschreibung
sich hier einfach zur willigen Dienerin politischer Gewalten hergegeben habe:
es war eben vielmehr so, dal gerade solche Historiker, die sich dem Geist
ihrer Zeit willig eroffneten, auch dem bestechenden Reiz solch weltweiter Per-
spektiven besonders ausgesetzt waren. Zudem finden sich Parallelen ja auch in
der Geschichtsschreibung anderer seemichtiger Nationen — man denke an
Seeleys zwar malvoll niichterne « Expansion of England» odet — wesentlich
spater noch — an die solide Kolonialapologetik des Franzosen Georges Hardy.
Und man kann die Beziehung noch erweitern. Wenn ein Erich Marcks das
Bedurfnis empfand, den Imperialismus mit den MaBstiben Bismarckscher
Staatskunst in Einklang zu bringen, so kam diesem Bemiihen besondere Be-
deutung zu, denn er war der grole Bismarckforscher und Bismarckverehrer
unter den Historikern seiner Zeit. Aus ganz anderen geistigen Voraussetzungen
und doch einem merkwiirdig verwandten Anliegen heraus hat Wiadimir 1jitsch
Lenin sich mit dem Imperialismus auseinandergesetzt. Dieser prominente Vor-
kampfer der russischen Sozialdemokratie und Begriinder der bolschewistischen
Bewegung war Uberzeugter Marxist; er widmete dem Imperialismus eine be-
sondere Untersuchung, um dieses Phinomen in Beziehung zum Kapitalismus
zu bringen, der ja von seinem Meister Karl Marx eingehend analysiert worden
war. Das Ergebnis der Leninschen Erorterung war — das zeigt schon ihr pro-
grammatischer Titel («Der Impetialismus als hochstes Stadium des Kapitalis-
mus»), dall der Imperialismus den Kapitalismus nicht etwa aufhebe — denn
das hitte ja die ganze Lehre vom Klassenkampf in Frage gestellt —, sondern
daB er eher das hochste und letzte Stadium des Kapitalismus, sozusagen das
Delirium desselben darstelle. Lenin untersucht die Einstellung der verschiede-
nen Klassen zum Imperialismus und stellt fest: «Auf der einen Seite die gigan-
tischen Dimensionen des in wenigen Hinden konzentrierten Finanzkapitals,
das sich ein auBergewohnlich weitverzweigtes und dichtes Netz von Bezie-
hungen und Verbindungen schafft, durch das es sich nicht nur die mittleren
und kleinen, sondern selbst die kleinsten Kapitalisten und Besitzer unterwirft;
auf der andern Seite der verschirfte Kampf mit den anderen nationalstaatlichen
Finanzgruppen um die Verteilung der Welt und um die Herrschaft iber andere
Linder — all das fiihrt zum allgemeinen Ubergang aller besitzenden Klassen
auf die Seite des Imperialismus. «Allgemeine » Begeisterung fiir seine Perspek-
tiven, wiitende Verteidigung des Imperialismus, seine Beschénigung in jeder
nur moglichen Weise — das ist ein Zeichen der Zeit. Die Imperialistische
Ideologie dringt auch in die Arbeiterklasse ein. Diese ist nicht durch eine chi-
nesische Mauer von den anderen Klassen getrennt.» (Lenin, Ausgewihlte

834



Werke, Bd. I, Berlin 1960, S. 799—800.) Gerade die abschlieBende Bemerkung
zeigt, daf} diese von Lenin diagnostizierte « Krankheit des sterbenden Kapita-
lismus» (wie er sie an anderer Stelle nennt) der beunruhigenden Symptome
auch fiir die revolutionire Front nicht ermangelt: es gilt darum, jene chinesi-
sche Mauer aufzurichten, dem Arbeiter das KlassenbewufBtsein einzuimpfen
und ihn damit zum eigentlichen Proletarier zu machen.

Lenins Abhandlung ist im Frihjahr 1916 in Zirich entstanden. Der Erste
Weltkrieg mit seinen Ausweitungen, seinen Umwilzungen und Neuschépfun-
gen kulminierte in den Jahren 1917 und 1918. Von den drei Kaisermichten
Mittel- und Osteuropas, die in den Krieg getreten waren, horte Osterreich-
Ungarn ginzlich zu existieren auf und zerfiel in mehrere Teilstaaten. RuBland
war in einer ungeheuren revolutioniren Erschiitterung begriffen und hatte
seine westlichen Randgebiete so weit eingebii3t, dall es auBenpolitisch wieder
auf den Stand des 18. Jahrhunderts zuriickfiel. Eine nationale Katastrophe
also, die aber doch Méglichkeiten in sich barg, die Lenin, der nunmehr an die
Macht gelangte Schopfer des neuen RuBland, klar erkannte. In einem 1918
niedergeschriebenen Aufsatz « Die Hauptaufgabe unserer Tage» zieht er kiihl
triumphierend die Bilanz: «Der Krieg hat die Massen aufgeriittelt, hat sie
durch unerhorte Schrecken und Leiden aus dem Schlaf geweckt. Der Krieg
hat die Geschichte vorwirtsgetrieben. Sie fliegt jetzt mit der Geschwindigkeit
einer Lokomotive dahin. Millionen und aber Millionen Menschen machen jetzt
selbstindig Geschichte. Der Kapitalismus ist jetzt reif geworden flir den So-
zialismus.» Und er verschweigt auch die schweren EinbuBlen RuBlands an
duflerer Macht nicht, ja er rechtfertigt sie ausdriicklich mit dem Beispiel
PreuBens, das ja vor mehr als hundert Jahren aus der groB3en Katastrophe von
Jena und dem Verlustfrieden von Tilsit schlieBlich doch als die sik#lare Sieger-
macht hervorgegangen sei: «Wir haben einen ,Tilsiter’ Frieden unterzeich-
net... Jedem, der denken will und zu denken versteht, zeigt das Beispiel des
Tilsiter Friedens (der nur einet von jenen vielen driickenden Friedensvertrigen
war, der den Deutschen in der damaligen Epoche aufgezwungen wurde) ganz
klar, wie kindisch, wie naiv der Gedanke ist, daf ein driickender Frieden unter
allen Umstinden den Untergang bedeute, ein Krieg aber der Weg zu Ruhm
und Rettung sei. Die Epochen der Kriege lehren uns, daB3 der Frieden in der
Geschichte nicht selten die Rolle einer Atempause und der Sammlung der
Krifte fur neue Schlachten gespielt hat. Der Tilsiter Frieden war die grof3te
Erniedrigung Deutschlands, gleichzeitig aber die Wendung zu einem gewalti-
gen nationalen Aufschwung. Damals hat die historische Situation diesem Auf-
schwung keinen anderen Ausweg geboten als den des biirgerlichen Staates. . .
Und wenn also RuBlland jetzt — woran nicht gezweifelt werden kann — vom
,Tilsiter* Frieden einem nationalen Aufschwung, einem groBen vaterlindi-
schen Krieg entgegengeht, so ist der Ausweg fiir diesen Aufschwung nicht der
biirgerliche Staat, sondern die internationale sozialistische Revolution. Wir

835



sind seit dem 25. Oktober 1917 Vaterlandsverteidiger. Wir sind fiir die ,Vater-
landsverteidigung®, aber der vaterlindische Krieg, dem wir entgegengehen,
ist ein Krieg fiir das sozialistische Vaterland, fiir den Sozialismus als Vaterland,
fir die Sowjetrepublik als Teil der Weltarmee des Sozialismus. » (Lenin, Aus-
gewihlte Werke, Bd. 2, Berlin 1959, S. 354—356.) Man sieht: das proletarische
KlassenbewuBtsein wird im Denken Lenins zur Quelle eines erneuerten, ja
— man kann sagen — eines bei ihm tiberhaupt erst jetzt erweckten nationalen
Selbstbewufltseins von internationaler Zielsetzung.

Wie aber stand es nach der schweren militirischen Niederlage um die einst
fihrende Macht der europiischen Mitte? Deutschland befand sich sowohl der
Donaumonarchie als auch RuBlland gegeniiber in einer vergleichsweise giinsti-
geren Position: wohl biilte es Grenzgebiete und alle Kolonien ein, mufite
furchtbare Reparationen auf sich nehmen und sah sich obendrein noch mit dem
moralisch-politischen Makel der Kriegsschuld belastet — aber die Reichsein-
heit und die Substanz des Territoriums blieben doch gewahrt. Gleichwohl ist
das tiberlieferte GeschichtsbewuBtsein vielleicht nirgends schwerer getroffen
worden als gerade in Deutschland. Denn mit dem Krieg war auch die Welt des
monarchischen Obrigkeitsstaates, die eben doch eine Welt der geistig-politi-
schen Geborgenheit gewesen war, verloren gegangen — der neuen, aus der
Niederlage hervorgegangenen Weimarer Republik aber stand man gerade in
den geistig fihrenden Schichten miBtrauisch gegeniiber. Damals, im Novem-
ber 1918, schrieb ein Zeitgenosse: «Das Ende ist da, der Schleier des vierjihri-
gen Geheimnisses ist geliiftet. Es ist ein Ende mit Schrecken, weit schreckli-
cher als es auch diejenigen erwarteten, die seit der Marneschlacht, dem Eintritt
Amerikas in den Krieg und der sichtbar werdenden Ermiidung der Bundes-
genossen einen Sieg immer unmdoglicher fanden und daher eine rechtzeitige
Beendigung auch unter Opfern fiir Gewissenspflicht gegeniiber unserm Volke
hielten» (Ernst Troeltsch, Spektator-Briefe, S. 1). Diese Worte stammen von
Ernst Troeltsch, der in einer Reihe von Artikeln, die dann unter dem Titel
«Spektator-Briefe » in Buchform erschienen sind, die Umwilzungen von 1918
bis 1922 kommentierte: iberlegen, zukunftsoffen, ganz ohne sentimental-
romantische Verklirung einer untergegangenen Welt. Troeltsch — iibrigens
kein Historiker, sondern ein zur Philosophie iibergegangener Theologe — hat
damals auch jenes gewaltige Werk «Der Historismus und seine Probleme» ge-
schaffen, das 1922 — ein Jahr vor seinem Tode — erschien. Es stellt eigentlich
eine grofle Auseinandersetzung mit den geschichtsphilosophischen Systemen
und Werten des 19. und des beginnenden zo. Jahrhunderts dar. «Weltkrieg
und Revolution», sagt Troeltsch, «wurden historischer Anschauungsunter-

836



richt von furchtbarster und ungeheuerster Gewalt. Wir theoretisieren und
konstruieren nicht mehr unter dem Schutze einer alles tragenden und auch die
kithnsten oder frechsten Theorien zur Harmlosigkeit machenden Ordnung,
sondern mitten im Sturm der Neubildung der Welt, wo jedes dltere Wort auf
seine praktische Wirkung oder Wirkungslosigkeit gepriift werden kann, wo
Unzihliges Phrase oder Papier geworden ist, was vorher feierlicher Ernst zu
sein schien oder wirklich auch war. Da schwankt der Boden unter den FiBen
und tanzen rings um uns die verschiedensten Moglichkeiten weiteren Wer-
dens...» (8. 6). Die Frage, die Troeltsch bewegt, spitzt sich eigentlich darauf
zu, wie der Reichtum des geschichtlichen Lebens eingefangen und bewahrt
werden konne, ohne dal der, det diesen Reichtum vor Augen hat, sich einer
«Anarchie der Uberzeugungen» (dies ein von Troeltsch iibernommener Aus-
druck Diltheys) auszuliefern brauche. Es ist im Grunde die Frage nach Nutzen
und Nachteil der Historie fur das Leben — aber sie erwichst bei Troeltsch
nicht aus antihistoristischem Affekt. Fine Handhabe zur Beantwortung findet
Troeltsch in dem Begriff des MaBstabes, der unentbehrlich ist zur Erkenntnis
des Geschichtlichen, der zwar aus der Anschauung des geschichtlichen Lebens
heraus gewonnen werden muB, aber an dieses geschichtliche Leben doch auch
angelegt werden soll, also ordnend und klirend zu wirken hat. Der MaBstab
ist bei aller geschichtlichen Immanenz an den Standort dessen gebunden, der
ihn anlegt, ja er ist letzten Endes — T'roeltsch sagt dies ausdriicklich — Sache
des Glaubens (S. 175). Und dem Historiker erwichst nicht nur die Aufgabe
des Verstehens — die kann dann eben jene fragwiirdigen Ausmalie annehmen,
die Troeltsch ausdriicklich dem «schlechten Historismus » zuweist —, sondern
er soll aktiv mitarbeiten an der Bildung einer Kultursynthese. Sie stellt das
eigentliche Ziel der Geschichtsphilosophie dar. Mit Hilfe einer solchen Kultur-
synthese kann man — wie Troeltsch meint — «Geschichte durch Geschichte
iberwinden und die Plattform neuen Schaffens ebnen» (8. 772). «Geschichte
durch Geschichte iiberwinden » — das heilt: die so bewiltigte Historie ist dann
nicht mehr ein Mittel dsthetischen Geniellens, sondern ein Moment ethisch
bestimmten Wollens und Vollbringens.

Dieser konstruktive Gedanke hat Troeltsch bis in seine letzten Wochen
hinein beschiftigt. Aber nicht er ist der meistgelesene und meistdiskutierte
Geschichtsphilosoph Deutschlands in den 1920et Jahren geworden, sondern
Oswald Spengler. «Der Untergang des Abendlandes» lautet der alarmierende
Titel, den dieser Autor seinen 1918 und 1922 in zwei Bidnden erschienenen
«Umrissen einer Morphologie der Weltgeschichte» gab. Es war das Werk
eines Alleingingers. Noch in jingeren Jahren hatte Spengler seine Stellung als
Gymnasiallehrer aufgegeben, um ganz seinem Werk zu leben, dessen Gedan-
kenlinien fir ihn schon vor dem Ausbruch des Weltkrieges festlagen; als der
erste Band abgeschlossen war und der Verfasser nach langer Bemithung einen
Verleger gefunden hatte, endete der Weltkrieg in einer Katastrophe, und das

837



Werk schlug ein wie kein anderes seiner Art zuvor. Was war das Neue daran?
Einmal, daBl Spengler mit dem Willen zur Deutung der Weltgeschichte als
einer Ganzheit — nicht einer erweiterten europiischen Geschichte — wirklich
ernst machte. Und zwar nicht durch Schaffung einer kunstlichen Synthese,
vielmehr durch Abgrenzung: es gibt nicht etwa eine sich nach und nach er-
weiternde Kultur, sondern eine Mehrzahl von Kulturen, insgesamt acht: die
dgyptische, die babylonische, die indische, die chinesische, die antike, die ara-
bische, die mexikanische oder Mayakultur und endlich die abendlindische oder
faustische. Diese Kulturen stellen in sich organische Gebilde dar, die pflanzen-
gleich sich entfalten, blihen, verblihen und endlich zunichte werden, und
zwar dann fur immer. Eine untergegangene Kultur lebt nicht mehr auf — allen
Renaissancen, die nur Schein sind, zum Trotz. Das hingt im tiefsten damit zu-
sammen, dal3 der Mensch eigentlich nur die eigene Kultur erleben, nur ihre
Formen verstehen kann. Spengler sagt einmal: «Alle Kunst ist sterblich, nicht
nur die einzelnen Werke, sondern die Kinste selbst. Es wird eines Tages das
letzte Bildnis Rembrandts und der letzte Takt Mozartscher Musik aufgehort
haben zu sein, obwohl eine bemalte Leinwand und ein Notenblatt vielleicht
uibrig sind, weil das letzte Auge und Ohr verschwand, das ihrer Formensprache
zuginglich war. Verginglich ist jeder Gedanke, jeder Glaube, jede Wissen-
schaft, sobald die Geister erloschen sind, in deren Welten ihre ,ewigen Waht-
heiten® mit Notwendigkeit als wahr empfunden wurden» (I3, 219—220). Doch
hat Spengler zeitlebens und mit Entschiedenheit die Auffassung, als sei er
Pessimist, von sich gewiesen — vielmehr habe erst er die Moglichkeit geboten,
den geschichtlichen Vorgang in seiner Notwendigkeit zu erfassen: «Es steht
keiner Kultur frei, den Weg und die Haltung ihres Denkens zu wihlen; hier
zum erstenmal aber kann eine Kultur voraussehen, welchen Weg das Schicksal
fir sie gewihlt hat» (I33, 208). Eine entscheidende Stelle, die auch begreiflich
macht, wieso Spengler sich gelegentlich als den Kopernikus der Geschichte
bezeichnen konnte. Allerdings ist eines gewil3: diese organisch determinierte
Geschichtsauffassung, die sich auf Goethe beruft und auch auf die Romantik
hitte berufen konnen — sie allein wire kaum imstande gewesen, aus dem
«Untergang des Abendlandes» die Sensation zu machen, zu der das Buch
wurde. Da spielte etwas anderes mit. Wohl sind nach Spengler Kulturen in
sich geschlossene und nur aus sich heraus verstehbare Wesenheiten, aber sie
machen doch alle ahnliche Wachstumsstufen durch, die sich feststellen lassen —
Spengler spricht von der «Homologie» der Kulturphasen. Und vor allem:
eine Kultur hort nicht abrupt zu existieren auf: sie geht vor ihrem Untergang
durch eine Spitphase, sie wird Zivilisation. In dieses letzte Stadium ist die
abendlindische, die faustische Kultur eingetreten — das gibt dem Titel des
Buches den tieferen Sinn und dem Buche selbst den aufriittelnden, zeitkritischen
Charakter. Der Ubergang setzte ein mit der Franzésischen Revolution und der
Emanzipation des Biirgertums — damals begannen die beiden urspriinglichen,

838



eigentlich kulturtragenden Stinde ihte Bedeutung zu verlieren: der Adel und
das Bauerntum. «Adel und Bauerntum», lehrt Spengler, «sind ganz pflanzen-
haft und triebhaft, tief im Stammlande wurzelnd, im Stammbaum sich fort-
pflanzend, ziichtend und gezuchtet. .. In allen Kulturen erscheinen Adel und
Bauerntum in der Form von Geschlechtern, und das Wort dafir berithrt sich
in allen Sprachen mit der Bezeichnung der beiden Geschlechter, durch die das
Leben sich fortpflanzt, Geschichte hat und Geschichte macht» (II, 414—415).
Diese beiden Stinde haben den urspringlichen Sinn fir den ererbten Besitz,
und dieser Sinn ist ein wesentlicher Charakterzug einer blihenden Kultur
iberhaupt. Mit dem Biirgertum beginnt dieser Sinn seine Urspriinglichkeit zu
verlieren, sich zu abstrahieren — Kennzeichen: Geld, Wertpapiere — wie denn
die Plebs, der dritte Stand, nach Spengler vorwiegend negativ zu bestimmen
ist: «nur der Protest hilt sie zusammen» (II, 443). Spenglers hohnvolle Ab-
neigung gilt infolgedessen der modernen, parlamentarisch gelenkten Demo-
kratie — dieser politischen Schopfung des Burgertums — sie gilt aber auch
dem reinen Denken tiberhaupt. «Das reine, auf sich selbst gestellt Denken war
immer lebensfremd und also geschichtsfeindlich, unkriegerisch, rasselos. Es
sei an den Humanismus und Klassizismus, an die Sophisten Athens erinnert,
an Buddha und Laotse, um von der leidenschaftlichen Verachtung alles natio-
nalen Ehrgeizes durch die groBen Verteidiger priesterlicher und philosophi-
scher Weltanschauungen zu schweigen. .. Es fingt an mit den Menschen der
ewigen Angst, die sich aus der Wirklichkeit in Kloster, Denkerstuben und gei-
stige Gemeinschaften zurtickziehen und die Weltgeschichte fiir gleichgiiltig et-
kliren, und endet in jeder Kultur bei den Aposteln des Weltfriedens. Jedes
Volk bringt solchen — geschichtlich betrachtet — Abfall hervor» (II, 223).
Das Schicksal einer Nation hinge jeweilen davon ab, wie weit es der Rasse —
und darunter versteht Spengler die lebenskriftige Elite — gelinge, solche
Krankheitserscheinungen unwirksam zu machen. Spenglets apodiktisch und
fraglos vorgetragene Geschichtslehre gipfelt dann in dem Bekenntnis, daf3
echte Geschichte nicht «Kulturgeschichte» im antipolitischen Sinne sein
konne, «sondern ganz im Gegenteil Rassegeschichte, Kriegsgeschichte, diplo-
matische Geschichte, das Schicksal von Daseinsstrémen in Gestalt von Mann
und Weib, Geschlecht, Volk, Stand, Staat, die sich im Wellenschlag der grolen
Tatsachen verteidigen und gegenseitig tiberwiltigen wollen» (II, 419). Es ist
eine klare Folgerung aus diesen Einsichten, wenn Spengler auch die Moral
relativiert. Bereits im ersten Band hatte er deduziert, daB es soviel Moralen als
Kulturen gebe (I, 442); im zweiten erklirte er, dall «gut und schlecht» adelige,
«gut und bose» hingegen priestetliche Unterscheidungen seien (II, 422). Das
Sichdurchsetzen der Zivilisation kiindet sich auf verschiedene Weise an. Ein-
mal mit dem Aufkommen der groflen Weltstidte: «Der Steinkoloss ,Welt-
stadt® steht am Ende des Lebenslaufes einer jeden groBen Kultur» (IL, 117).
Damit verbindet sich das Aufkommen des vierten Standes, der Massen. «Es

839



ist», sagt Spengler, «das neue Nomadentum der Stidte. . . ein flutendes Etwas,
das mit seinem Ursprung ginzlich zerfallen ist, seine Vergangenheit nicht an-
erkennt und eine Zukunft nicht besitzt. Damit wird der vierte Stand zum Aus-
druck der Geschichte, die ins Geschichtslose tibergeht. Die Masse ist das Ende,
das radikale Nichts» (II, 445). Dieses letzte Wort — nichts, nihil — gemahnt
ganz unmittelbar an Nietzsche, auf den sich Spengler schon bei seinen Be-
trachtungen iber das Doppelwesen aller Moral anerkennend berufen hatte:
Nietzsche fal3te seine Vision der Zukunft in die Worte: «die Heraufkunft des
Nihilismus», dieser werde den Inhalt der nichsten zwei Jahrhunderte aus-
machen. «Diese Geschichte », heil3t es in seinem sog. « Willen zur Macht », «kann
jetzt schon erzihlt werden: denn die Notwendigkeit selbst ist hier am Werke.
Diese Zukunft redet schon in hundert Zeichen, dieses Schicksal kiindigt sich
iberall an; fiir diese Musik der Zukunft sind alle Ohren bereits gespitzt. Unsere
ganze europiische Kultur bewegt sich seit langem schon mit einer Tortur der
Spannung, die von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wichst, wie auf eine Katastrophe
los: unruhig, gewaltsam, Giberstirzt: einem Strom zhnlich, der ans Ende will,
der sich nicht mehr besinnt, der Furcht davor hat, sich zu besinnen. » (Werke,
Hg. von K. Schlechta, Bd. ITI, Miinchen 1956, S. 634.) Spengler steht diesen
Erwartungen innerlich nahe, geht aber nicht ganz in ihnen auf. Die SchluB3-
siatze seines Werkes legen davon Zeugnis ab: «Fiir uns aber, die ein Schicksal
in diese Kultur und diesen Augenblick ihres Werdens gestellt hat, in welchem
das Geld seine letzten Siege feiert und sein Erbe, der Cisarismus, leise und
unaufhaltsam naht, ist damit in einem eng umschriebenen Kreise die Richtung
des Wollens und Miissens gegeben, ohne das es sich nicht zu leben lohnt. Wir
haben nicht die Freiheit, dies oder jenes zu erreichen, aber die, das Notwendige
zu tun oder nichts., Und eine Aufgabe, welche die Notwendigkeit der Ge-
schichte gestellt hat, wird geldst, mit dem einzelnen oder gegen ihn. Ducunt
fata volentem, nolentem trahunt» (II, 635). Diese SchluBworte erschienen
1922, im Jahre des Rathenaumordes. Es ist sehr schwer zu entscheiden, ob
und wie weit Spengler, der dumpfen, demokratiefeindlichen Instinkten den
Ausdruck seiner Worte lieh, fur das Aufkommen des Nationalsozialismus gei-
stig mitverantwortlich gemacht und als Wegbereiter angesprochen werden
kann. Nihere Beziehungen zu dieser Bewegung hatte er bestimmt nicht ge-
habt, und das einzige Gesprich, das er im Sommer 1933 in Bayreuth mit Hitler
fuhrte, bedeutete fiir ihn eine niederschmetternde Enttiuschung.

Sein letztes Buch, «Die Jahre der Entscheidung», erschien in eben diesem
Sommer 1933, geschrieben aber war es zur Hauptsache schon vor der Macht-
ergreifung Hitlers. Immerhin konnte Spengler in der «Einleitung» noch auf
dieses Ereignis der jiingsten Vergangenheit Bezug nehmen, und da klingt es
wie ein Triumph: «Niemand konnte die nationale Umwilzung dieses Jahres
mehr herbeisehnen als ich. Ich habe die schmutzige Revolution von 1918 vom
ersten Tage an gehalt, als den Verrat des minderwertigen Teils unseres Volkes

840



an dem starken, unverbrauchten, der 1914 aufgestanden war, weil er eine Zu-
kunft haben konnte und haben wollte. Alles, was ich seitdem tber Politik
schrieb, war gegen die Michte gerichtet, die sich auf dem Berg unseres Elends
und Unglicks mit Hilfe unserer Feinde verschanzt hatten, um diese Zukunft
unmoglich zu machen. Jede Zeile sollte zu ihrem Sturze beitragen, und ich
hoffe, daB3 das der Fall gewesen ist» (S. VII). Aber in dem gleichen Buche ste-
hen auch schroffe Worte tiber die innere Sinnlosigkeit eines Einparteienstaates
und tiber die mangelnde politische Begabung der Deutschen iiberhaupt: «Das
Volk der Dichter und Denker, das im Begriff ist, ein Volk der Schwitzer und
Hetzer zu werden» (S. 5). Und das letzte Kapitel des Werkes lautet, bezeich-
nend genug, «Die farbige Weltrevolution» und mindet in eine Frage aus:
«Wie, wenn sich eines Tages Klassenkampf und Rassenkampf zusammenschlie-
Ben, um mit der weiBen Welt ein Ende zu machen? Das liegt in der Natur der
Dinge, und keine der beiden Revolutionen wird die Hilfe der anderen ver-
schmihen, nur weil sie deren Triger verachtet. Gemeinsamer Hal3 16scht ge-
genseitige Verachtung aus... Und wiirden die weifen Fiithrer des Klassen-
kampfes je verlegen sein, wenn farbige Unruhen ihnen den Weg Offneten? Sie
sind in ihren Mitteln nie wihlerisch gewesen... Wir haben vor den Augen
der Farbigen unsere Kriege und Klassenkimpfe gefiihrt, uns untereinander er-
niedrigt und verraten; wir haben sie aufgefordert, sich daran zu beteiligen.
Wiire es ein Wunder, wenn sie das endlich auch fiir sich titen?» (S. 164/165).
Es kann nicht erstaunen, wenn Spenglers letztes Werk gerade solcher Perspek-
tiven wegen von der nationalsozialistischen Kritik als gegenwartsfremd emp-
funden und scharf abgelehnt wurde. Der Vetfasser des «Unterganges des
Abendlandes» zog sich wieder ganz auf sich selbst zuriick und blieb
seinen Uberzeugungen treu, zu denen auch die gehérte, daf fiir die Menschheit
«das Zeitalter der Weltkriege» begonnen habe. Wenige Wochen vor seinem
Tode, im Frihjahr 1936, beantwortete er eine amerikanische Rundfrage, ob
Weltfriede moglich sei, mit einem schroffen Nein: solange es menschliche
Entwicklung gebe, werde es Kriege geben. «Der Pazifismus wird ein Ideal
bleiben, der Krieg eine Tatsache, und wenn die weilen Volker entschlossen
sind, keinen mehr zu fithren, werden die farbigen es tun und die Herren der
Welt sein» (Reden und Aufsitze, Miinchen 1937, S. 293). Das war sein letztes
zu seinen Lebzeiten vertffentlichtes Wort.

Wie bedeutend die Nachwirkung Spenglers war, zeigt der umfassendste
Versuch einer geschichtsphilosophischen Synthese, der nach ihm unternommen
wutde, die «Study of History» des Englinders Arno/d J. Toynbee. Auch er geht
von den Kulturen oder Gesellschaftskorpern als selbstindigen Gebilden aus,
deren er insgesamt 21 nachweist. Aber diese Kulturen sind nicht in sich ge-
schlossen, sondern wirken tiber sich hinaus, aufeinander ein: es gibt Abhingig-
keiten — zum Beispiel Mutter-Tochterkulturen —, es zeigen sich verbindende
Krifte, vor allem Religionen, die Kulturen miteinander verkniipfen, so das

841



Christentum oder auch der Islam. Auch gelangen nicht alle Kulturen zur Ent-
faltung — das hatte auch Spengler angedeutet —; es gibt gehemmte Kulturen,
die nicht weitergedeihen, zum Beispiel die der Eskimo oder der Polynesier.
Und vor allem: das Leben der Kulturen spielt sich nicht organisch und gleich-
formig ab; es wird von fortwihrenden Impulsen bestimmt, deren wichtigster
fur Toynbee in der Doppelheit « Herausforderung und Antwort» («Challenge
and Response») beschlossen liegt. Herausforderungen sind beispielsweise na-
turbestimmte Abliufe — etwa fiir Agypten und Babylonien die periodischen
Uberschwemmungen, die von den Menschen durch die Anlage von Dimmen
und Kanilen beantwortet wurden. Oder in Griechenland zwischen dem 8. und
dem 6. vorchristlichen Jahrhundert der wachsende Bevolkerungsdruck, auf den
die verschiedenen Staaten unterschiedlich reagierten. Korinth und Chalkis
leiteten den BevolkerungsiiberschuB3 in grof3e kolonisatorische Unternehmun-
gen ab, Sparta unterwarf die benachbarten Gebiete und muBte infolgedessen
immer mehr den Charakter eines militirischen Zwangsstaates annehmen. Athen
wiederum intensivierte Handel und Gewerbe und fiigte dadurch den Bevolke-
rungsiiberschull dem eigenen Sozialkdrper ein, was die Veranlassung zur
schrittweisen Demokratisierung seiner politischen Institutionen bot. Ja, Toyn-
bee kann diesen Gedanken dann weiter veristeln und in einer fast physiologisch
anmutenden Betrachtungsweise die verschiedenen Anreize unterscheiden, also
den Anreiz der harten Linder, den Anreiz des Neulandes, der Schlige, des
Druckes, der Belastungen. Das Wachstum der Kulturen besteht eigentlich in
erfolgreichen Antworten auf die verschiedenen Herausforderungen, es voll-
zieht sich im Zeichen einer fortwihrenden Differenzierung, der Bildung von
Untergesellschaften, von Staaten. Dabei kann es bisweilen so etwas wie eine
schopferische Pause geben, die Toynbee «Riickzug und Wiederkehr » benennt,
das heiBt ein Staat kann sich — wie eine groBe Personlichkeit — zeitweise auf
sich selbst zuriickziehen, um dann um so gekriftigter wieder hervorzutreten.
Ein Beispiel: England nach der Niederlage im Hundertjahrigen Krieg und vor
dem Sieg uber die groBe Armada.

Natiirlich muBte sich Toynbee auch mit dem Niederbruch und dem Zerfall
der Kulturen beschiftigen. Auch da scheint ihm keine der deterministischen
Theotien zu taugen — weder die organische Spenglers, noch die Kreislauf-
theorie der Antike und Machiavellis. Der Niedergang beginnt, wenn der Ge-
sellschaftskorper die Fahigkeit zur Selbstbestimmung verliert, wenn die herr-
schende Gruppe aus einer «schépferischen» zu einer «unterdriickten » Minder-
heit wird. Es kommt dann zur Erstarrung, zur Vergotzung verginglicher Ideale,
Institutionen und Techniken. Aber auch der Militarismus kann dazu beitragen,
weil — wie das Beispiel der Assyrer zeige — fortwihrende Aggressivitit zu
einer Erschopfung selbst dann fithren mul3, wenn das Heer technisch auf der
Hohe bleibt. Soziale Spaltungen, die Bildung eines inneren und eines duleren
Proletariats (das heilt der von auBen her vordringenden Barbaren) sind Be-

842



gleiterscheinungen des Zerfalls. Und dieser Zerfall vollzieht sich in der Regel
nicht gleichférmig, sondern rhythmisch — in einer Wechselwirkung von
Flucht und Sammlung.

Toynbee hat bekannt, daB3 er durch Spenglers Buch, «in dem ein wahres
Spriihfeuer geschichtlicher Erkenntnisse auffunkelt» (Kultur am Scheidewege,
Zirich 1949, S. 15), in seinen Uberlegungen bestirkt worden sei — also auch
hier eine Art von «Challenge and Response ». Vieles und Entscheidendes weist
bei Toynbee iber Spengler hinaus — vor allem die Hervorhebung der Hand-
lungsfreiheit, die in sich ja auch die Moglichkeit der Unzerstorbarkeit der
Kultur schlieBft. Zudem hat Toynbee immer wieder betont, daB seine Ge-
schichtslehre letzten Endes auf die Religion ausgerichtet sei, ja er hat sogar das
Gestindnis ausgesprochen, dafl die Kulturen Dienerinnen der Religion dar-
stellten und dies in ein merkwiirdiges Bild gefal3t: « Stellen wir uns die Religion
als einen Triumphwagen vor, so sind die Rider, auf denen er gen Himmel
rollt, die immer wiederkehrenden Zusammenbriiche der Kulturen auf Erden»
(Kultur am Scheidewege, S. 243).

Es soll hier nicht unsere Aufgabe sein, das kithne Gedankengebiude Toyn-
bees im einzelnen auf seine Tragfihigkeit zu priifen. Fiir den Historiker kann
die Geschichtsphilosophie ohnehin nie Offenbarung sein, sie vermag und soll
hingegen immer wieder anregende, stimulierende Impulse vermitteln. Oder,
wie es Friedrich Meinecke einmal formuliert hat: « Jeder Historiker fithrt seine
Geschichtsphilosophie mit sich wie der Wanderer seinen Kognak, aber er
nimmt nur von Zeit zu Zeit einen Schluck?. »

Auch steht ja Toynbees Lehre geistesgeschichtlich, wie gesagt, nicht im
luftleeren Raume: neben Spengler ist da die fundamentale Bedeutung der in
den angelsichsischen Lindern besonders gepflegten «social sciences» zu nen-
nen: Kulturen sind sog7ale Wesenheiten und aus ihren sozialen Strukturen her-
aus zu erforschen — das sind Lehren, wie sie in Amerika von den Briidern
Henry und Brooks Adams bis zu Pitrim A. Sorokin vorgetragen und methodo-
logisch differenziert wurden3. Ausdriicklich hat Toynbee denn auch den Kul-
turen den Primat vor den Staaten eingeriumt und betont, daB die «Staaten
als ziemlich untergeordnete und voriibergehende Erscheinungsformen im Le-
ben der Kulturen» anzusehen seien (Kultur am Scheidewege, S. 232). Ver-
wandte Anliegen hat die um die Zeitschrift «Annales» sich sammelnde Gruppe
franzosischer Historiker vorgetragen, und es ist wohl kein Zufall, wenn Lucien
Febvre, der seine Fachgenossen schon frith auf Toynbee aufmerksam machte,
in dem «Face au Vent» betitelten « Manifeste des Annales nouvelles» bekannt
hat: «...une civilisation peut mourir. La civilisation ne meurt pas.» Und er
sagte voraus, daf sich zwar nicht eine « Okumene », nicht eine weltumfassende
Kultur, wohl aber eine oder zwei «civilisations intercontinentales» bilden
wiirden, jede darnach trachtend, die andere in sich aufzusaugen (Combats pour
Phistoire, Paris 1953, S. 36). So sprach er 1946. Damals war Toynbees groB3es

843



Werk noch nicht abgeschlossen, dessen erster Band 1934 erschienen wat und
dessen letzter 1955 vorliegen sollte.

* *
*

In diesen Zeitraum fillt der Zweite Weltkrieg, seine Vorgeschichte, seine
Folge, der Krieg, der als europiischer Krieg begonnen hatte, zerstorte als
Weltkrieg das politische Gefiige unseres Kontinents.

Kommt der europiischen Geschichtswissenschaft eine geistige Mitverant-
wortung an dieser Entwicklung zu? Insofern sicher nicht, als ihre Hauptauf-
gabe ja schon immer die Etforschung und das Verstehen des Vergangenen
war. Dal} der Historiker sich nicht auf die Erspiirung des Kiinftigen einlassen
diirfe, hat Charles Seignobos selbstironisch betont, wobei er auch die
Erinnerung nicht unterschlug, dal3 er selbst 1913 und 1914 in zwei Zeitungs-
artikeln vorausgesagt habe, da} es keinen Krieg zwischen Deutschland und
Frankreich geben werde. «Cette expérience m’a suffi, j’espére que vous la trou-
verez suffisante» (Etudes de Politique et d’Histoire, Paris 1934, S. 396). Die
Frage bleibt indessen bestehen, ob die wissenschaftliche Historie sich wihrend
der Zwischenkriegszeit den weltpolitischen Wandlungen gegeniiber nicht doch
sehr zuriickhaltend, ja beinahe desinteressiert verhalten hat. Es ist ein bezeich-
nendes (und nur teilweise durch den Zwang zur Kriegsschuldergriindung er-
klirbares) Symptom, wenn damals die Weltkriegsforschung sich vorwiegend
dem «europidischen» Jahr 1914 und nur ganz gelegentlich dem « weltgeschicht-
lichen» Jahr 1917 zugewandt hat. Und der Riickzug der Vereinigten Staaten
aus der Weltpolitik nach 1920 trug sicher mit dazu bei, da3 viele europiische
Historiker auch nach einem Weltkrieg «Weltgeschichte» als eine ins Globale
transponierte europiische Geschichte aufzufassen geneigt blieben — allenfalls
mit wechselnden nationalen Dominanten. Selbst Henri Berrs originaler Ge-
danke einer universalhistorischen Synthese i3t in seiner Verankerung im Zeit-
erleben eine solche Transparenz des Nationalen deutlich werden. «La guerre
de 1914—1918 est, dans I’évolution de 'humanité, un point d’arrivée, un point
de départ... Nous désirions opposer aux tentatives allemandes de ,Welt-
geschichte® une entreprise frangaise, congue et réalisée a la frangaise» (En
marge de histoire universelle, Paris 1934, S. XI). Und ein an sich beachtlicher
Wurf wie Erich Brandenburgs «Europa und die Welt» (Hamburg 1937)
bleibt, zumal auch was die Gegenwartsanalysen betrifft, fast verbissen euro-
piozentrisch und auf die weille Rasse bezogen ; an diagnostischer Kraft kommt
das Buch bei weitem nicht an die « Jahre der Entscheidung » des AuBenseiters
Spengler heran. Vollends haben dann die deutschen Anfangserfolge im Zwei-
ten Weltkrieg ein fast hektisches Hegemonial- und Kontinentbewultsein em-
porschieBen lassen, dessen Spiegelungen auch in der Geschichtsschreibung er-
kennbar werden. Die Deutung der Gegenwart, die daraus erwuchs, blieb je-

844



doch unschopferisch und restaurativ. Mit der Formel «Weltchaos hier, Reichs-
kosmos dort», auf die der Hamburger Historiker Otto Westphal (Das Reich.
Aufgang und Vollendung, 1. Bd., Stuttgart und Betlin, S. 6) anfangs 1941 das
Weltgeschehen bezog, war schon damals nicht mehr weiterzukommen — zu
einem Zeitpunkt, da das britische Weltreich den Kampf weiterfithrte und das
bikontinentale Rufiland, Japan und die Vereinigten Staaten als selbstindige
Kristallisationszentren der Macht neben Deutschland bestanden. Und wenn
Heinrich Ritter von Srbik sich in dem 1942 erschienenen SchluBband der
«Deutschen Einheit» (Bd. IV, S. 483) auf den «Glauben an den europiischen
Ordnungsberuf des alten deutschen Ordnungsvolkes» berief, kniipfte er an
ein im Grunde imaginires ReichsbewuBtsein an, das von den andern Nationen
nicht einmal in der Zeit des Hochmittelalters widerspruchslos hingenommen
worden war. Das Jahr 1945 vernichtete die Grundlage solcher Konstruktionen
fir immer und leitete zugleich den Auflésungsprozel3 der europiischen Kolo-
nialimperien ein. Und nun verwirklichte sich eine Vision, die einsichtsvollen
Beobachtern schon im 19. Jahrhundert vor Augen gestanden hatte — wofiir
Tocqueville nur das berithmteste, aber nicht das einzige Beispiel ist: die
Vereinigten Staaten von Amerika und RuBiland traten als d7e beherrschenden
Weltmichte hervor, die sich den interkontinentalen Vorrang streitig machten
— mit ganz anderen Machtgrundlagen und Machtmitteln, als sie je einem
europiischen Hegemonialstreben zur Verfiigung gestanden hatten. Ein Gegen-
satz, der doch auch das Ergebnis eines groBen Nivellierungsvorganges dar-
stellt. Der Prozel3 der Entmachtung Europas, der sich in den letzten Jahrzehn-
ten vollzogen hat, ist parallel gegangen mit dem Zerfall der letzten Weltkultu-
ren, die neben dem Westen und neben dem Bolschewismus noch so etwas wie
autochthone Gebilde darstellten. Die Welt lebt heute — das ist eine bekannte
Erscheinung — weitgehend aus der Ubertragung westlicher Modelle, und
zwar gilt das auch fur den Osten, wenn man die europiisch-naturrechtlichen
Wurzeln des Marxismus und damit des Leninismus im Auge behilt. Ja, viel-
leicht ist tiberhaupt erst auf der Grundlage dieser zivilisatorischen Vereinheit-
lichung die grofle west-6stliche Weltpolaritit, in die wir hineingestellt sind,
moglich geworden. Eine Polaritit der Welt- und damit auch der Geschichts-
anschauungen: hinter Amerika und dem europiischen Westen die biirgerlich-
demokratischen, aber auch die stindisch-kirchlichen und selbst die sozialisti-
schen Krifte und damit weitgehend das iibetlieferte Geschichtsbild. Dabei gilt
es freilich das zu bedenken, worauf Max Silberschmidt (in dem Werner-Naf-
Gedenkband der «Schweizer Beitrige zur Allgemeinen Geschichte») hinge-
wiesen hat: «die Kommandotibernahme Amerikas ist so glatt abgelaufen, weil
Amerika und Europa strukturell, geistig, ethisch, wirtschaftlich, militirisch,
maritim sehr nahe verwandt sind, aber doch eben nur verwandt: Amerika ist
nicht ,wir‘, und Empfindlichkeiten sind bekanntlich da besonders stark, wo
die Unterschiede klein sind, aber doch als wesentlich empfunden werden

845



.. .Amerikas Aufstieg ist unabweisliches Symbol unseres Versagens; wit be-
diirfen seiner Hilfe, ohne daB wir uns das gerne eingestehen» (Schweizer Bei-
trige zur Allgemeinen Geschichte, Bd. 18/19 [1960/61], S. 526).

- Und der Osten? Der Aufstieg Rufllands aus dem machtpolitischen Nichts
der Revolutionswirren war, wie wir sahen, von Lenin vorausgesehen und be-
wullt eingeleitet worden. Dal3 diese Moglichkeit auch AuBenstehenden nicht
entging, zeigt sich an den Worten des klugen Diagnostikers Ernst Troeltsch,
der schon im Herbst 1920 in seinen «Spektatorbriefen» schrieb: «Der Bolsche-
wismus in seinem wirklichen russischen Verstand, der sich von den bei uns im
allgemeinen so benannten verschiedenen Radikalismen und Aufgeregtheiten
sehr unterscheidet, ist eine Weltmacht, méchtig durch Militir, Diplomatie und
Propaganda. .. Unter diesen Umstinden sind seine Diplomaten und Cisaren
sehr wohl befihigt, Weltpolitik zu treiben, um so mehr, als sie tiber betricht-
liche diplomatische Talente und neue, verwirrende Methoden der Diplomatie
verfiigen» (Ernst Troeltsch, Spektator-Briefe, S. 152—153). Und Oswald
Spengler fithrt in seinen «Jahren der Entscheidung» einmal die AuBerung
eines Russen an, der zu ihm sagte: «Was wir in der Revolution geopfert haben,
bringt das russische Weib in zehn Jahren wieder ein.» Wozu der Verfasser des
«Untergangs des Abendlandes» bemerkt: «Das ist der richtige Instinkt. Solche
Rassen sind unwiderstehlich» (S. 158). Ubrigens weist Oswald Spengler in der
gleichen Schrift darauf hin, daB der damals noch in Entwicklung begriffene
Aufbau einer russischen Industrie in Zentralasien strategisch zur Folge habe,
daB ganz WestruBBland zu einem Glacis werde, das im Kriegsfall gerdumt wet-
den konne. Und er zieht daraus (schon 1933) die Konsequenz: «Aber damit
ist jeder Gedanke einer Offensive von Westen her sinnlos geworden. Sie
wiirde in einen leeren Raum stoBen» (S. 44).

Der Zweite Weltkrieg bestitigte die Richtigkeit dieser Vorhersage in einem
fir Deutschland und Ostmitteleuropa verhingnisvollen Ausmal. An seinem
Ende entstand ein bis in das Zentrum unseres Kontinentes hineinreichendes
russisches GroBreich, das die panslawistischen Triume des 19. Jahrhunderts
der Verwirklichung nahebrachte — ein Imperium, dessen altes Staats- und
SendungsbewuBtsein ungeheuer verstirkt wurde durch den zu der alleingiilti-
gen Lehre erhobenen Marxismus-Leninismus. Das ist ja das Singulire und
Erschreckende an der Erscheinung der &stlichen Macht, dal sie mit einem
Anspruch auftritt, den noch nie ein GrofBstaat der neuern Geschichte erhoben
hatte — dem Anspruch nimlich, die Wissenschaft schlechthin zu verfechten.
Damit implizite auch die Geschichtswissenschaft, die wiederum nur ein Mittel
ist, den schrittweisen, aber unaufhaltsamen Sieg der kommunistischen Gesell-
schaftsordnung in seiner Notwendigkeit darzutun und ideologisch vorzube-
reiten. Der Sowjethistoriker A. L. Sidorov sagte in seinem Exposé fiur den
X. Internationalen Historikerkongrel in Rom von 1955: «Es ist eine kolossale
und bei weitem noch nicht geloste Aufgabe der historischen Wissenschaft, eine

846



jede weltgeschichtliche Epoche in ihrer ganzen Kompliziertheit und Mannig-
faltigkeit zu zeigen, in der widerspruchsvollen Verflechtung des Neuen, Heran-
reifenden, dem die Zukunft gehort, mit dem Alten, das hartnickig versucht,
seine Positionen zu halten, und im Kampf mit ihm unabwendbar unterliegt »
(Relazioni, Vol. VI, S. 398—399). Durch die SchluBfolgerung, die ein klares
Glaubensbekenntnis darstellt, sind der Gang und das Resultat der Untersu-
chung zwar bereits vorgezeichnet, aber die Andeutung, daB es sich um eine
«bei weitem noch nicht geloste Aufgabe der historischen Wissenschaft » handle,
gestattet einen Riickschluf3 auf die Wegstrecke, die auch nach der Ansicht
dieses fithrenden Mannes der Sowjetwissenschaft noch zu durchmessen ist.
Trotz der Fixierung der Lehre bleibt eben das Werk der Klassiker des Marxis-
mus-Leninismus so ausgedehnt, daf} es immer wieder zu nicht genehmen Inter-
pretationen, zu BeschieBungen mit unbequemen Zitaten kommen konnte.
Vera Piroschkew hat in einem interessanten Aufsatz «Sowjetische Geschichts-
wissenschaft im inneren Widerstreit (1956—1959)» (Saeculum, Bd. 11, 1960,
S. 180—198) auf das Tauwetter hingewiesen, das der 20. Parteikongre der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion vom Februar 1956 mit seiner Ver-
urteilung Stalins durch Chruschtschew in der Sowjethistorie auszulésen be-
gann — was sich vor allem in den Aufsitzen der Zeitschrift «Voprosy istorii»
(Fragen der Geschichte) spiegelte, wo nicht nur eine kritische Beurteilung
Stalins einsetzte, sondern sogar die Rolle der Menschewiki in der Vorrevolu-
tion positiver gewiirdigt wurde, wie auch die Wertungen tber die iltere rus-
sische Geschichte allenthalben ins Rutschen kamen. Das dauerte ungefihr ein
Jahr, bis ein im Mirz 1957 erschienener Leitartikel «Fiir die Leninsche Par-
teilichkeit in der historischen Wissenschaft» den Kampf gegen diesen soge-
nannten Revisionismus etdffnete. Die neue Richtung — hiel es nun — habe
«zur falschen Beleuchtung der Ereignisse der Vergangenheit, zur Entstellung
von Fragen, die schon lingst entschieden sind und keine Zweifel erregen» ge-
fihrt. Indirekt wird auch das gefihrliche Verfahren, aus erweiterten Quellen-
bestinden erweiterte Einsichten zu gewinnen, geriigt. Denn (so heiB3t es wort-
lich): «Der sowjetische Historiker ist kein abseitsstehender Beobachter, kein
Kanzleimensch und mechanischer Kopist der Materialien, kein Kollektionir
der ihm zufillig in die Hand geratenen Kenntnisse.» Sodann wird ein klarer
Trennungsstrich gezogen und der russischen Geschichtsschreibung warnend
vor Augen gehalten: «Wenn die bourgeoise Historiographie bemiiht ist, den
Klassencharakter ihrer historischen Forschungen zu verbergen, wenn sie zu
diesem Zweck verschiedene Maskierungen anwendet, so handelt das Prole-
tariat und die von ihm angefiihrten Volksmassen ganz anders. Dem falschen
Spiel der Bourgeoisie und ihrer Gelehrten, die eine Vorurteilslosigkeit mimen,
ihren Erklirungen, daB die Geschichte und die anderen Gesellschaftswissen-
schaften iiber den Klassen stiinden, stellt das Proletariat und seine marxistisch-
leninistische Avantgarde die kommunistische Parteilichkeit in der Wissenschaft

847



entgegen, die feste und folgerichtige Behauptung seiner Klassenposition, die in
ihren Wurzeln dem bourgeoisen Objektivismus entgegengesetzt ist. Der
Marxismus-Leninismus hat unumstéBlich bewiesen, daB3 es in der Gesellschaft,
die in zwei feindliche Klassen geteilt ist, keine iiber den Klassen stehende
Ideologie gibt und geben kann.» Die Schirfe dieser Erklirung ist in einer zwei
Jahre spiter erlassenen Verlautbarung noch prononciert worden — unter
gleichzeitigem Hinweis auf eine AuBerung Chruschtschews (am 21. Parteitag),
wonach auch nach dem Sieg des Kommunismus — also im kommunistischen
Endzeitalter — nicht nur der Staat, sondern auch die Diktatur bestehen bleiben
wiirden.

Wir stehen damit vor dem eigenartigen Phinomen, daBB eine Revolution
meht als 40 Jahre nach ihrem siegreichen Durchbruch im Begriffe ist, sich
immer mehr zu radikalisieren — zum mindesten im ideologischen Bereiche,
Vielleicht auch deshalb, weil sie in China noch jiingere und schirfere Radika-
lismen gezeitigt hat. Es unterliegt keinem Zweifel, dal die magnetische Kraft
dieser Ostlichen Ideologien sich gegenwirtig fast als stirker denn je erweist —
trotz oder vielleicht gerade ihrer zivilisatorischen Riickstindigkeit wegen.
Denn sie beanspruchen herrisch eine Dimension ganz fiir sich, welche die Di-
mension menschlichen Hoffens ist: die Zukunft.

Das ist eine Schranke, welche die wissenschaftliche Historie nicht iiberwin-
den kann, so wenig sie giiltige Gesetze zur Bewiltigung der Vergangenheit
aufzustellen vermag. Und doch ist sie, wie Jan Huizinga schon vor mehr als
dreiBlig Jahren feststellte, durch diese Beschrinkung «ihrer eigenen Vollwertig-
keit und Unantastbarkeit jetzt besser bewulBt als frither. Gerade in ihrem in-
exaten Charakter, in der Tatsache, daB3 sie nie normativ sein kann noch zu sein
braucht, liegt ihre Sicherheit» (Wege der Kulturgeschichte, Miinchen 1930,
S. 65).

Und wir missen hinzufigen: ihre einzige Sicherheit. Der Historiker sieht
sich einer Welt gegeniiber, die in Wandlung begriffen ist — das ist zu einer
Formel geworden und gilt fur die heutige Zeit doch so gut wie fir diejenige
des Thukydides oder Jacob Burckhardts. Der Historiker kann keinen Fixpunkt
auflerhalb dieser Wandlungen beziehen, er ist ihnen unterworfen wie jeder
Zeitgenosse und mul} sie doch in Verantwortlichkeit zu erkennen und verste-
hen suchen. Darin liegt die Rechtfertigung und die Verginglichkeit seiner
Aussage.

1Vgl. dazu Ludwig Dehio: Ranke und der deutsche Imperialismus. Hist. Ztschr.,
Bd. 170 (1950), S. 307ff. (wiederabgedruckt in: Deutschland und die Weltpolitik im 20. Jaht-
hundert, Miinchen 1955).

2Miindlich ubetliefert von Prof. S. A. Kachler (Gottingen).

3Vgl. dazu wie zu Toynbee: Joseph Vogt, Wege zum historischen Universum. Von
Ranke bis Toynbee, Stuttgart 1961.

848



	Das europäische Geschichtsbild und die weltpolitischen Wandlungen des 20. Jahrhunderts

