
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

RENAISSANCE UND BAROCK

Zur Neuauflage des Frühwerks von Heinrich Wölfflin

1888 erschien bei Theodor Ackermann in
München Heinrich Wölfflins Schrift
«Renaissance und Barock », mit der sich der
damals Vierundzwanzigjährige an der Universität

München habilitierte. Das Buch eröffnet
die Reihe von Wölfflins «großen» Werken,
die über die «Klassische Kunst» (1899), die
«Kunst Albrecht Dürers» (1905) und
die «Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe»
(1915) zu «Italien und das deutsche
Formgefühl» (1931) reicht. Alle diese Schriften,
mit Ausnahme der zuletzt entstandenen,
fanden noch zu Lebzeiten ihres Autors mehrere

Auflagen; im FaU der «Klassischen
Kunst» und der «Grundbegriffe» kam es
auch nach dem 1945 erfolgten Tode von
Heinrich Wölfflin zu Neuauflagen, einer
achten und einer elften. Mit dem Frühwerk
«Renaissance und Barock» verhielt es sich
anders. Zwar erschien es 1907 und 1908 in
zweiter und dritter Auflage, zurückhaltend
bearbeitet von Hans Willich, und 1926
veranstaltete der Bruckmann-Verlag eine vierte
Neuedition, die sich von den früheren
Auflagen grundlegend unterscheidet : Hans Rose
überarbeitete nämlich den Text und versah
ihn mit einem ausführlichen Kommentar.
Was sich hier ereignete, ist in zweifacher
Hinsicht aufschlußreich: wie sein Lehrer
Jacob Burckhardt kümmerte sich auch
Wölfflin nicht persönlich um die Neuauflagen

der eigenen Bücher und um die damit
verbundenen Anpassungen an den jeweiligen
Stand der Forschung; er überließ in souveräner

Sorglosigkeit dieses Geschäft seinen
Schülern. Bereits 1924 hatte Konrad Escher
die siebente Auflage der «Klassischen
Kunst» neu ediert, und 1943 tat Kurt
Gerstenberg das gleiche mit dem «Dürer». Ro¬

ses Bearbeitung von «Renaissance und
Barock» aber war, gegenüber den von Escher
und Gerstenberg äußerst behutsam
vorgenommenen Eingriffen in den authentischen
Wölfflinschen Textbestand, von tiefgreifender

Art gewesen ; sie brachte die schmale
Publikation von 1888 auf mehr als den doppelten

Umfang; sie überwucherte die originale
Gestalt und erwies sich insofern als

Symptom einer eigenwertigen Problembereicherung

und Materialerfassung — gerade in den

zwanziger Jahren erfuhr die Erforschung des

Barocks eine starke Ausweitung.
Auch Roses Ausgabe von «Renaissance

und Barock » war bald vergriffen. So kam es,
daß Wölfflins Frühwerk auf dem Büchermarkt

eine Rarität darstellte. Dem ist nun
abgeholfen : der Benno-Schwabe- Verlag (Basel-

Stuttgart), der, noch während des Zweiten
Weltkrieges, die «Gedanken zur
Kunstgeschichte», hierauf die «Kleinen Schriften»
und schließlich die «Grundbegriffe» und die
«Klassische Kunst» in seine Obhut genommen

hatte, brachte unlängst die fünfte Auflage

von « Renaissance und Barock » heraus,
einen Nachdruck der Ausgabe von 1888.

Dies geschah in der Überlegung, daß nur sie

die Wölfflinschen Gedanken und Formulierungen

rein und unverändert wiedergibt. Die
integrale Edition des ursprünglichen Textes
bekundet sich auf der ganzen Linie als Vorteil,

selbst dort, wo es sich um die Charakterisierung

überholter Literatur handelt; der
Umstand setzt den Leser ins Wissen um die

spezifischen Bedingungen, unter denen dieses

Werk geschaffen wurde, das im wahren
und eigentlichen Sinn Epoche gemacht hat.
Dem fotomechanischen Nachdruck sind
neugefertigte Reproduktionen der wichtigsten

IU



im Text besprochenen Baudenkmäler angefügt.

Der Untertitel der Studie lautet: «Eine
Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien. » Das Vorwort beginnt
mit den Sätzen: «Die Auflösung der
Renaissance ist das Thema der folgenden
Untersuchung. Sie soll ein Beitrag zur
Stilgeschichte sein, nicht zur Künstlergeschichte.
Meine Absicht war, die Symptome des Verfalls

zu beobachten und in der .Verwilderung
und WiUkür' womöglich das Gesetz zu
erkennen, das einen Einblick in das innere
Leben der Kunst gewährte. Ich gestehe, daß
ich hierin den eigentlichen Endzweck der
Kunstgeschichte erblicke. » Damit ist mit
aller wünschenswerten Klarheit die Programmatik

umschrieben, der sich die Schrift
verpflichtet weiß. Der maßgebende Horizont
der Interpretation ist nicht ausgerichtet auf
die individualgeschichtüche Vergegenwärtigung

der Werke einzelner Meister, vielmehr
auf den Prozeß der allgemeinen stilgeschichtlichen

Wandlung im Ablauf Renaissance-
Barock am Komplex der römischen
Baukunst des 16. und 17. Jahrhunderts. Die
methodischen Voraussetzungen dieser Zielsetzung

gründen zunächst in einer Arbeit von
Wölfflin selber, nämlich in seiner Dissertation

von 1886: «Prolegomena zu einer
Psychologie der Architektur», die, seit sie

Joseph Gantner 1946 an die Spitze seiner

Ausgabe der « Kleinen Schriften » gesteUt hat,
rasch als das erkannt worden sind, was sie in
der Tat repräsentieren: eine allererste
Absteckung des Rahmens von Wölfflins gesamter

wissenschaftlicher Lebensarbeit, den die

späteren Bücher, bis hin zu den «Grundbegriffen»,

fortschreitend geklärt und sowohl
mit erkenntnistheoretischer Begrifflichkeit
wie mit aus dem historischen Bereich
gewonnener Anschauung gefüüt haben. Auf
der andern Seite aktualisiert Wölfflin in
« Renaissance und Barock » ein Gedankengut,
das von Jacob Burckhardt herstammt. Daß
schon im «Cicerone» ein Grundriß deutUch
zu erkennen ist für den Ideenbau zumal der
«Klassischen Kunst», betont Burckhardts
Biograph Werner Kaegi zu Recht. Aber auch

die Habiütationsschrift ist nach Thema und
Durchführung nicht zuletzt in Auseinandersetzung

mit dem «Cicerone» entstanden;
auch Wölfflin besitzt als Ausgangspunkt für
die Beurteüung des Barocks das Bewußtsein
von der klassischen Kunst als einer
Lebensangelegenheit, nicht bloß einer Geschmacksfrage

; auch er sieht, wie der Burckhardt des

«Cicerone», die Wandlung von der Klassik
zum Barock zunächst im Zeichen der
Arbeitshypothese von «Verwüderung und
Willkür ». Freüich gewinnt er schUeßUch
positive Kategorien der Barockeinschätzung.
Was dem späten Burckhardt gleichsam
beiläufig, «aphoristisch» einsichtig wird —
eben ein positives Barockbild —, das geUngt
Wölffün schon in «Renaissance und Barock »

auf wissenschaftüch-systematischem Weg.
Doch auch die in der Schrift sich offenbarende

methodische Absicht ist in Umrissen
bereits bei Burckhardt angelegt. «Renaissance

und Barock» wirkt wie eine frühe
konsequente Anwendung und Beherzigung
eines Wortes von Burckhardt — es ließen
sich ihm ähnlich lautende an die Seite stellen

—, die ein Brief vom 1./2. August 1879
aus London enthält : «Wo soll das hinaus mit
unserer Kunstgeschichte, wenn auf diese

Manier gesammelt wird? und Niemand die
eigentliche Gesamtübersicht mehr macht?
Hätte ich ein Jahr hier zu vertun, ich würde
in die Hände spucken und mich mit anderer

guter Leute Hülfe bemühen, die lebendigen
Gesetze der Formen in möglichst klare
Formeln zu bringen. »

Gemäß der Tendenz auf Erfassung der
allgemeinen Elemente dessen, was im Übergang

von Renaissance zu Barock geschieht,
exponieren die beiden ersten Abschnitte von
Wölfflins Arbeit («Das Wesen des Stilwandels»;

«Die Gründe des Stilwandels»)
diejenigen kritischen Formbegriffe, die imstande
sind, den Wandel phänomenologisch vor
Augen zu rücken. Es bildet für den heutigen
Leser, zumal den kunsthistorisch einigermaßen

eingeführten, ein hohes Vergnügen,
die erstmalige Anwendung von Begriffen
verfolgen zu können, welche seither zum
AUgemeingut der Kunstgeschichte und der
Kunstbetrachtung geworden sind. Am
Anfang steht der Begriff des «Malerischen». Er



spielte zwar in der Barockdiskussion der
achtziger Jahre des 19. Jahrhunderts — als
kunsthistorisches Äquivalent zum
Impressionismus — eine beträchtliche RoUe, aber
indem Wölfflin den Begriff nach den Aspekten

von Licht und Schatten, Linien und Massen,

Fläche und Raum, des freien Stils, des
Unabsehbaren und Unergründlichen entfaltet

und ausfächert, erobert er ihm eine ganz
neue erkenntnistheoretische Tragkraft.
Zugleich indessen reicht er nicht aus zur
Umschreibung des Barockphänomens ; dem
Malerischen geseüen sich die Begriffe des großen
Stils (Steigerung der Größenverhältnisse ins
Kolossale), der Massigkeit (Vervielfachung
der architektonischen Motive ; Betonung der
Schwere) und der Bewegung bei. NamentUch
diese letztere Kategorie wird mit
außerordentlichem Nachdruck der Barockerkenntnis

dienstbar gemacht und damit ein zentraler

Sachverhalt getroffen: sie vereinigt als

gemeinsamer Nenner verschiedene barocke
Stileigentümlichkeiten : Verhältnis von
Kraft und Masse; Auflösung der Horizontalen

; VerschneUerung der Linienbewegung;
Hochdrang ; Steigerung der Plastik nach der
Mitte; Schwingung der Mauer; Spannung
von «unbefriedigten» Proportionen.
SchUeßUch gelangen die in der Komposition
der Innenräume nach Beleuchtungseffekten
wurzelnde Unübersehbarkeit und Unbe-
grenztheit des barocken Raumes zur
Behandlung, womit vollends bisher unbekannte
Betrachtungsperspektiven resultieren. Die
Gründe des Stilwandels erklären sich nicht
positivistisch kausal, weder mechanisch von
der Technik her, noch psychologisch aus
einer «Ermüdung des Formgefühls»; sie
werden vielmehr konfrontiert mit der
«Grundstimmung der Zeit» — «diese

Grundstimmung.. kann nicht ein bestimmter

Gedanke sein oder ein System von
Sätzen, sonst wäre sie gar keine Stimmung».
Die Architektur bringt das Lebensgefühl
einer Epoche in ihren monumentalen
Körperverhältnissen zur Erscheinung. «Als Kunst
aber wird die Architektur dieses Lebensgefühl

ideal erhöhen, sie wird das zu geben
suchen, was der Mensch sein möchte. »

Wölfflin versteht die Organisation des

menschlichen Körpers als Formprinzip der

Kunst — das war die Grundthese der
«Prolegomena»; zugleich aber kündigt sich die
Abkehr von dieser naturaüstischen Doktrin
an und die Hinwendung zu einer historisierenden

Einsicht in die Geschichtüchkeit der
Sehformen. Zwar bringt Wölfflin den
Formwandel in Beziehung zum Stimmungswandel
(«Die Zeit der Nachrenaissance ist ernst von
Grund aus... in allen Sphären macht sich
dieser Ernst geltend»), aber der Bezug
bleibt ein lockerer: in «Renaissance und
Barock» beginnt sich die für Wölfflins Lehre
so zentrale Konzeption von der «autonomen
Augengeschichte » abzuzeichnen, beginnt
sich eine spezifische Konzeption der
Stilgeschichte als Geschichte der bildnerischen
Darsteüungsprobleme, der Anschauungsformen

herauszukristallisieren. Letztlich
interessiert Wölfflin die von allen außerkünstlerischen,

geistesgeschichtlichen Strömungen
unabhängige innere Gesetzmäßigkeit des

Formwandels, die immanente Veränderung
optischer Entwicklungskomponenten mehr
als der geschichtliche, kultureUe
Gesamtzusammenhang, den die Kunst jeweils
«ausdrückt». Das wird, am Beispiel von «Renaissance

und Barock», besonders deutlich
dadurch, daß Wölffün, wie er im Vorwort
bemerkt, den Plan einer parallelen Darstellung
des antiken Barocks erst im letzten Augenblick

hat fallen lassen. Die ParaUeüsierung
wäre deshalb möglich gewesen, weil für
Wölfflin der Formwandel von Renaissance

zu Barock am Ende beinah so etwas wie das

ahistorische Musterbeispiel eines autonomen,
logischen und irreversiblen Prozesses
repräsentiert, der nach seiner erkenntnistheoretischen

Struktur auch auf andere Epochen der

Kunstgeschichte angewendet werden könnte.
In dem 1893 erschienenen Aufsatz «Die
antiken Triumphbogen in Italien» hat Wölfflin
dann wenigstens teüweise die 1888 geschaffenen

Kriterien auf einen Gegenstand antiker
Kunst übertragen. Es ist also nicht zu
übersehen, daß in «Renaissance und Barock»
jener «Formalismus» angelegt ist, den die

Kritik an WölffUns Lehre verabsolutieren
soUte, um ihrerseits die Kunst primär rein
auf Ausdruck hin zu deuten unter
Vernachlässigung der Autonomie der Sehformen, die
für Wölfflin bis zuletzt, bei allen partieUen

113



Revisionen und Zugeständnissen, die
Grundsätzlichkeit eines « Glaubensbekenntnisses »

besaß. Indessen bringt nun gerade der dritte
Abschnitt des Buches eine großartige Schau
auf die « Entwicklung der Typen », die die
bloß formalen Prämissen weit übersteigt,
weil sie in eins mit der Systematik der Formen

im Kirchenbau (Zentralbau, Langbau;
Fassadenbildung; Innenraum), im Palastbau,
in Villen und Gärten eine Systematik der
künstlerischen Aufgaben einschließt. « Kunst
nach Aufgaben » — das war ein Hauptanliegen

des alten Burckhardt; in den 1898
postum verlegten «Beiträgen zur Kunstgeschichte

von Italien » hat er das Anliegen in
bezug auf das Altarbild, das Porträt und die
Sammler in einer Weise realisiert, die bis zum
heutigen Tag vorbildlich geblieben ist. Von
der Situation der gegenwärtigen (zumal
deutschsprachigen) Kunstgeschichtswissenschaft

her geurteilt, die das Kunstwerk in
seinen ursprünglichen Lebenszusammenhang
zu rücken trachtet, eignet denn auch diesem
dritten Abschnitt von « Renaissance und
Barock» die höchste Aktualität. Wölfflin ist
später nie mehr darauf zurückgekommen;
schon im zweiten Teil der «Klassischen
Kunst », dort, wo von der neuen Gesinnung,
der neuen Schönheit, der neuen Bildform die
Rede geht, regiert eine rein auf die künstlerische

Form ausgerichtete Systematik.

Mit dem Buch «Renaissance und
Barock» ist die Kunstgeschichtsschreibung
resolut aus dem Feld herausgetreten, das Jacob
Burckhardt einmal (Brief vom 20. April
1875) ironisch als den «Käse der Künstler-
geschichte» apostrophiert hat. «Ich wollte
diejenigen Studien machen, durch welche ich
imstande wäre, das Dozieren der Kunstgeschichte

zu einer reinen Geschichte der Stile
und der Formen umzubilden. » Das Postulat,
das Burckhardt selber lediglich zum Teil
noch praktizieren konnte, ist von seinem
Schüler auf meisterliche Art in «Renaissance
und Barock» als «Kunstgeschichte ohne
Namen » verwirklicht worden. Hierin beruht
die allgemein wissenschaftsgeschichtliche,
methodische Bedeutung des Buches:
Mündigerklärung der Kunstgeschichte als eigen¬

ständiger Fachdisziplin der Geisteswissenschaften.

Davon nicht zu trennen und von
ebenbürtigem Gewicht ist die Funktion, die
die Schrift hinsichtlich der Erkenntnis des

Barocks für sich reklamieren darf. Zur selben

Zeit, als Männer wie Gurlitt, Dohme, Justi
den Begriff des Barocks nach
Persönlichkeitswertung und Materialerfassung gewaltig

ausdehnten und anreicherten, hat der
vierundzwanzigjährige Wölfflin den Nachweis

erbracht, daß Barock mehr ist als

Sekundärerscheinung der Renaissance, nämlich
ein eigenwertiger Stil voll nur ihm gehörender

Beschaffenheit. Die Wirkung, die von
dieser Erkenntnis ausging, hat am prägnantesten

Hans Tintelnot umrissen in seinem

hervorragend präzisen Aufsatz « Zur Gewinnung

unserer Barockbegriffe»: «Damit war
der Anstoß zu einer ungeheuren Ausweitung
des Barockerlebnisses für das 20. Jahrhundert

gegeben. » — Wölfflins Prosa in
«Renaissance und Barock» verfügt noch nicht
über den Glanz, den freien, lebhaften Tonfall
der «Klassischen Kunst»; die Sprache ist
bewußt sachlich nüchtern, beinah asketisch,
kühl verhalten. Aber die Befähigung für den
treffenden Ausdruck triumphiert auf Schritt
und Tritt ; vor allem durch die eigentümliche
Substantivierung von Adjektiven hat Wölfflin

sich hier das für die phänomenologische
Beschreibung von Kunstwerken geeignete
sprachliche Instrumentarium geschaffen, das

er, als der große Deuter der Form, fortan so
vollkommen handhabte. Immer wieder
stößt man, auch in «Renaissance und
Barock», auf unvergeßliche Formulierungen
voll plastischer Leuchtkraft, zumal wenn
Wölfflin von der Klassik der Renaissance

spricht und ein bekenntnishafter Ton
mitschwingt. «Man möchte ewig in ihrem
Bezirk weilen. » Bisweilen gewinnt die Satzfolge
rauschende Fülle; dann befindet sich das

Wort in Einklang mit dem beschriebenen
Vorwurf: «In seiner höchsten Leistung, in
den Innenräumen der Kirchen, tritt ein ganz
neues, auf das Unendliche gerichtetes Raumgefühl

in die Kunst ein: die Form löst sich
auf, um das Malerische im höchsten Sinn, den
Zauber des Lichtes, einzulassen. Die Absicht
geht nicht mehr auf eine bestimmte kubische
Proportion, auf ein wohltätiges Verhältnis

114



von Höhe, Breite und Tiefe eines bestimmten
geschlossenen Raumes: der malerische Stil
denkt zuerst an den Beleuchtungseffekt: die
Unergründlichkeit einer dunklen Tiefe, die
Magie des Lichts, das von oben aus den
unsichtbaren Höhen der Kuppel sich ergießt,
der Übergang vom Dunkeln zum Hell und

HeUeren, das sind die Mittel, mit denen er
wirkt. » — So ist denn die Neuausgabe dieses

genialen Frühwerks eines genialen
Kunsthistorikers in jedem Betracht eine nicht
genug zu lobende verlegerische Tat.

Eduard Hüttinger

BÜCHER ÜBER KUNST

Aus der Fülle der in den letzten Jahren
erschienenen Bücher über bildende Kunst
seien hier einige bisher an dieser Stelle noch
nicht besprochene Publikationen herausgegriffen.

— In der Entstehung der modernen
Kunst ist die Gestalt von Henry van de Velde

von bahnbrechender Bedeutung. Der gleiche
Hans Curjel, der die große, eben bei Piper in
München erschienene «Geschichte meines
Lebens» von van de Velde herausgegeben
und übersetzt hat, ist auch der Herausgeber
einer handlichen, in einem der kleinen Piper-
Bände vereinigten Auswahl aus den Schriften
des großen belgischen Kunstpädagogen, so
aus seinen Büchern «Die Renaissance im
Kunstgewerbe» (1901) und «Der neue
Stil» (1907), doch auch aus einzelnen
Zeitschriften und Vorträgen1. Die Einleitung
zeigt, immer innerhalb der kulturellen
Gesamtsituation, die Lebensstationen des 1863

in Antwerpen geborenen van de Velde auf:
Paris, Brüssel, seine durchgreifenden Erfolge
als Innenarchitekt auf den Ausstellungen für
angewandte Kunst in Paris 1895/96, Dresden
1899 und Köln 1914, seine Tätigkeit seit

1902 in Weimar am dort für ihn neu gegründeten

«kunstgewerblichen Seminar», das
eine Vorstufe zu dem 1919 von Gropius
geschaffenen «Bauhaus» darstellte. 1917 folgt
die Übersiedlung des während des ersten
Weltkriegs in Deutschland angefeindeten
Belgiers in die Schweiz. Nach einem reichen
internationalen Wirken während der
Zwischenkriegszeit wohnte er seit 1948 bis zu
seinem Tode im Jahre 1957 in Oberägeri.

Viele Gedanken van de Veldes berühren
sich mit dem in der rororo-Enzyklopädie er¬

schienenen Taschenbuch, in welchem S.
Gideon unter dem Titel «Architektur und
Gemeinschaft» eine Fülle von Aspekten der
modernen Kunst aufzeigt2. Es ist gewissermaßen

ein positives Gegenstück zu dem in
der gleichen Reihe erschienenen Bändchen

von Hans Sedlmayr « Die Revolution der
modernen Kunst », worin die vom selben Autor
in seinem Werk «Verlust der Mitte» historisch

entwickelte Ablehnung der modernen
Kunst ebenfalls im Rahmen einer allgemeinen

Kulturkritik ihre polemisch überspitzte
Negierung findet3.

Ihrer Problematik wegen soll hier
ausführlicher auf zwei Werke über Architektur
und Städtebau eingegangen werden. Das so
umstrittene Feld des modernen Bauens mit
seinem ebenso problematischen Verhältnis
zur Tradition behandelt in grundsätzlicher
Weise der Architekt Wolfgang Th. Otto in
seinem Buch über den «Raumsatz»4. Ob ihm
eine grundlegende Lösung gelingt, bleibt
allerdings fraglich. Beachtenswert sind indessen

Ziel und Methode des klug und mit
Verantwortung geschriebenen Buches.

Unter « Raumsatz » versteht Otto in
Analogie zur Sprache eine gleichsam syntaktische
Ordnung des Bauwerks nach «Autoritätsräumen

» als Subjekt und nach « Komplcmen-
tärräumen» oder zugewandten Räumen als

Objekt. Auf diese Weise soll zwischen den
einzelnen Räumen eines Hauses ein klarer
Bezug im Sinne einer Rangordnung entstehen

und sowohl für den einzelnen Raum wie
für den baulichen Organismus als Ganzes
eine befriedigende Grundlage geschaffen
werden, damit eine unorganisch wuchernde

115



Agglomeration vermieden wird. Aber auch
der einzelne Raum soU wieder seinen
menschbezogenen Sinn bekommen, als Möglichkeit
der Einsamkeit, der Versenkung, doch auch
der Gastfreundschaft und des angeregten
Austausches. Der Raum bedeutet also mehr
als nur eine praktisch-technische Funktion,
die man berechnen kann; vielmehr entfaltet
er seelische Werte. —¦ Dem aüem läßt sich
ohne weiteres zustimmen, ebenso der löblichen

Grundtendenz, das heutige Bauen aus
seiner einseitigen Abhängigkeit von Material,
Konstruktion und nüchternem Zweck sowie
aus einem maschinell gewordenen Planungsverfahren

zu befreien. In diesem Bestreben
geht das Buch einig mit den Pionieren der
modernen Architektur : Frank Lloyd Wright,
Walter Gropius und Le Corbusier.

Leider aber befriedigt das Werk weder in
der historischen Herleitung noch in der
praktischen Anwendung dieser Grundsätze.
Es überwertet die griechische Antike in ihrer
Bedeutung für die spätere Entwicklung, so
daß es den Leistungen der Gotik und
namentUch der Renaissance und des Barocks
nicht mehr gerecht wird. Bei der Betrachtung
des dorischen Tempels wird, der Sicht des

modernen, von innen nach außen bauenden
Architekten entsprechend, die Cella gegenüber

dem künstlerisch ungleich wichtigeren
Außenbau überwertet. Noch weniger
vermag Otto aus dieser einseitig vom Räume
ausgehenden Wertung die Bedeutung der
Fassade in den großen nachantiken Epochen
zu erfassen.

Doch auch dort, wo sich die moderne
Gestaltungsweise auf reine, vom Inneren her
geformte Körper reduziert, vermögen Ottos
ModeU-Beispiele ästhetisch nicht durchwegs
zu überzeugen. Es zeigt sich hier, ähnlich wie
bei so vielen andern Architekten unserer
Zeit, und nicht zuletzt auch bei Le Corbusier,

wie eine vollkommen durchdachte
Theorie noch keineswegs ihre sinnfällige
Ausformung in der architektonischen
WirkUchkeit gefunden hat; vielmehr bewegen
sich die an sich so beherzigenswerten
Gedanken in einem merkwürdig luftleeren
Raum. — Was das Buch von Wolfgang
Th. Otto dennoch wertvoll macht und zur
Lektüre empfiehlt, ist seine Neubelebung

geistiger Prinzipien, doch auch seeUscher

Werte für das Bauen auch in unserer Zeit. —
EbenfaUs vom Räumlichen her, nun aber

nicht mehr den einzelnen Baukörper,
sondern den Organismus einer ganzen Stadt, ja
unser Dasein überhaupt betreffend, sucht
Wolfgang Rauda prinzipielle Ordnungen des

Bauens zu gewinnen. In seiner Studie über
«Raumprobleme im europäischen Städtebau

» geht er von den Grundlagen des
Raumerlebnisses überhaupt aus, um sich dann auf
das eingehendste mit der architektonischen
Gestaltung des von Bauten, doch auch von
Gärten und Wasserflächen eingefaßten
Freiraumes zu beschäftigen5. Der einzelne Platz,
das Zentrum einer Stadt, aber auch ganze
Stadtanlagen werden von der Antike bis zur
Gegenwart durch die verschiedensten Epochen

hindurch sorgfältig überprüft. Die
EinsteUung der Bauten auf der athenischen
Akropolis auf den einen festen Standpunkt
beim Austritt aus den Propyläen und die
ähnlich konzipierte Anordnung von Dom,
Baptisterium und Campanile in Pisa, die alle
drei auf einen einzigen maßgebenden
Betrachtungspunkt hin fixiert sind, findet ihr
Gegenstück im Durchschreiten mittelalterlicher

Erlebnisräume, in denen das künstlerische

Erfassen von Straßen- und Platzbildern
sich in der Zeit voüzieht. Diese rhythmisch
freien und asymmetrischen Anlagen haben
im venezianischen Canal grande, den man
nur vom fahrenden Boot aus richtig erleben
kann, ihr glänzendstes Beispiel, doch wird in
ähnüchem Sinne auch das Limmatufer in
Zürich zwischen Rathaus, Großmünster und
Wasserkirche gewürdigt. Die Renaissance
erweckt in ihren wiederum statischen
Gestaltungen das «Standpunktsehen» der Antike
zu neuem Leben. Im Barock dagegen wird
dieses statisch-metrische Gestaltungsprinzip
von einer neuen Dynamik der Seh- und
Bewegungsrichtungen durchdrungen, wie es

zum Beispiel in Prag der Zug über die
Karlsbrücke, an St. Nikiaus vorbei zum Hradschin

empor oder auch der Blick über die Elbe auf
die einstige Schauseite von Dresden veran-
schauüchen. — Der Wert von Raudas reich
dokumentiertem Werk Uegt nicht zuletzt in
der Fruchtbarmachung einer sorgfältig
erforschten Vergangenheit für die städtebauli-

116



chen Probleme der Gegenwart. Beispiele aus
Kopenhagen, Kassel, Hamburg, München,
Basel und Zürich zeigen neben anderen, wie
die aus der Vergangenheit gewonnenen
Prinzipien der metrisch gebundenen und der
frei rhythmischen Ordnung samt ihren
Durchdringungen gerade heute ihre Bedeutung

besitzen, als Hilfe in der «Not der
Freiheit», deren in einer traditionslos gewordenen

Gegenwart unser Bauen und städtebau-
Üches Gestalten bedarf. Daß es dabei nicht
um starre Regeln geht, sondern um Richt-
ünien für eine dadurch um so fruchtbarere
schöpferische Freiheit, ist für diese Studie
selbstverständüch. — Der anspruchsvoüe
Text wird durch überaus aufschlußreiche
Strichzeichnungen, Pläne und Photoaufnahmen

ergänzt, denen jeweilen ausführliche
Legenden beigegeben sind. Im übrigen kann
nicht nur der Fachmann, sondern auch jeder
am Bilde unserer alten und neuen Städte
interessierte Laie aus diesem Buche reichen
Gewinn ziehen.

Die Ästhetik, die im 19. Jahrhundert eine
in weiten Kreisen angesehene Wissenschaft
darsteUte, ist heute weitgehend in der
Kunstgeschichte und in der Kunstkritik aufgegangen.

Um so verdiensdicher erscheint deshalb
der kleine Artemis-Band, in welchem sich
Hugo Perls unter dem Titel «Das Geheimnis
der Kunst» mit Grundfragen des Schönen
auseinandersetzt, undogmatisch und ohne
System, sondern aus der lebendigen
Anschauung einer Fülle von Beispielen aus aUen

Gebieten der Kunst6. Es sind geistvolle
Betrachtungen, die trotz der Dichte der Gedanken

und des Gewichts der Probleme leicht zu
lesen sind und gerade dort anregend wirken,
wo sie bisweüen zum Widerspruch reizen.
Perls betont mit Recht, daß das Schöne aus
sich selber besteht, unabhängig beispielsweise

vom Guten, das keineswegs immer
auch schön ist. Schönheit soU aus sich selbst
und nicht aus einem andern erklärt werden,
soweit eine Erklärung durch die Vernunft
überhaupt möglich ist, denn gerade jener unter

der faßbaren Oberfläche von Material und
Technik, von Marmor, Holz, Leinwand und
Farbe liegende Kern des Kunstwerks, den
wir als «schön» empfinden, ist vom gleichen
Geheimnis umgeben, wie die unergründli¬

chen Tiefen der menschUchen Seele. So ist
die Erfaßbarkeit der Schönheit auch weniger
von irgend einer Kennerschaft abhängig als

von der Liebe, die man dem Kunstwerk
entgegenbringt.

Grundfragen des Schöpferischen werden
in der äußerlich losen Form von Tagebuch-
Aufzeichnungen in den «UnwiUkürüchen
Kunstreisen» berührt, die Karl Kerényi als

Buch herausgegeben hat'. Wer den durch
seine Studien über Mythologie bekannten
Forscher von einer mehr persönüch zwanglosen,

doch keineswegs geistig anspruchslosen

Seite kennen lernen will, findet hier
eine FüUe von Betrachtungen, die oft sehr

spontan aus dem unmittelbaren Augenschein
klassischer Stätten oder auch im Zuge, im
Flugzeug oder auf dem Schiff aufgezeichnet
wurden. Das Buch ist von einem Menschen

geschrieben, für den das Reisen zum Schicksal

geworden ist. Für Kerényi, in dessen

ungarischer Abstammung man noch etwas von
der Wanderleidenschaft eines Zigeuners zu
spüren meint, ist die Reise eine Art Pilgerfahrt.

Das «Unwillkürliche » bedeutet für ihn
mehr als einmal den Anruf einer Gottheit,
und unter der banalen Oberfläche des heutigen

Europa scheint für ihn ein Erdteil zu
ruhen, der noch immer den Göttern geweiht
ist. Vorab in Griechenland, doch auch im
Tessin, wo der Gelehrte so etwas wie eine
zweite Heimat fand, lebt dieses geistige und
doch in seinem Urgrund so sinnüche Europa
weiter, und hier ist es, wo uns eine wahre,
innere Heimat gezeigt wird. Kerényi vermag
als «Eingeweihter» und «Erleuchteter»
sowohl in der Atmosphäre der Landschaft wie
auch im Kunstwerk, das in einem sorgfältig
ausgewählten und reproduzierten Bildteü
veranschaulicht wird, diese höhere Welt
immer wieder zu beschwören. Damit wird das

Buch auch für alle jene zur Mahnung und
Wegleitung, die des Mißbrauchs des

Begriffes «Bildungsreisen» überdrüssig geworden

sind.

Innerhalb der Kunstüteratur ist die Grenze
zwischen im strengen Sinne wissenschaftUchen

PubUkationen und solchen populärer
Art besonders fließend. Zur letzteren Gat-

"7



tung gehört die «biographie romancée » samt
den zur Romanform stilisierten Erinnerungen,

wie sie die beiden folgenden leicht
lesbaren, aber durchaus gehaltvollen Bücher
darstellen.

Das eine ist der zweite Band der Erinnerungen

des inzwischen verstorbenen
Kunsthistorikers Giovanni Stepanows. Noch aus dem
alten Rußland stammend, dann aber in
Italien, seiner Wahlheimat, eingebürgert, hat

er durch seine brillanten Vorträge in den
verschiedensten Ländern, so auch in der
Schweiz, ein dankbares Publikum gefunden.
Von den hochgesteüten PersönUchkeiten, die
seine Zuhörer waren, erzählen seine stets zur
direkten Rede rekonstruierten Erinnerungen,

ferner von seinen vielen Reisen sowie

von seinen Freuden und Sorgen um seinen

aus keineswegs unbeschränkten Mitteln
erbauten Wohnsitz auf Capri. Der stattliche
Band ist zugleich ein sympathisches Denkmal

für Stepanows ihm im Tode vorangegangene

Gattin, die ebenfaUs aus Rußland
stammende Pianistin Elena Rombo. Das
Buch verdichtet sich an einzelnen Stellen zu
zusammenhängenden Schilderungen ganzer
Kunstepochen, wie der frühchristlichen Zeit
in Rom oder der französischen Gotik.

Noch ausgeprägter ist die Romanform
in den unter dem Titel «Streifzüge eines
Kunstsammlers » erschienenen Aufzeichnungen

des amerikanischen Ölmagnaten und
Kunstsammlers /. Paul Getty, die von Ethel
le Vane in bisweilen fast zu beüetristisch
spannender Weise zum Buche ausgearbeitet
wurden, wobei die Rücksicht auf das Publi¬

kum der amerikanischen Originalausgabe
mitgespielt haben mag9. Ausgezeichnete
Abbildungen begleiten den sehr leichten Text,
der die Jagd nach erlesenen Kunstwerken
aus der Zeit von der Antike bis zum
Impressionismus schildert und fesselnde Einbücke
in den Betrieb des internationalen Kunsthandels

eröffnet. Der Kunst-Roman Ethel le
Vanes wird ergänzt durch einzelne «Novellen»,

in denen J. Paul Getty mit einer für
einen amerikanischen Geschäftsmann
erstaunlichen historischen Einfühlungsgabe
sich die Entstehungsgeschichte einzelner seiner

Antiken ausmalt.
Richard Zürcher

1 Henry van de Velde: Zum neuen Stil,
R. Piper & Co. Verlag, München. 2S.

Gideon : Architektur und Gemeinschaft, Rohwolts
deutsche Enzyklopädie, Rohwolt, Hamburg.
3Hans Sedlmayr: Die Revolution der modernen

Kunst, Rohwolts deutsche Enzyklopädie,
Rohwolt Hamburg. «Wolfgang Th. Otto:
Der Raumsatz, neue Gestaltungsprobleme der

Architektur. Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart.

"Wolfgang Rauda: Raumprobleme im
europäischen Städtebau, Verlag Georg D. W.
Callwey, München. 6Hugo Perls: Das
Geheimnis der Kunst, Artemis-Verlag, Zürich.
'Karl Kerényi: Unwillkürliche Kunstreisen,

Rhein-Verlag, Zürich.8Giovanni Stepanow:
Im Banne der Formen, Verlag Huber & Co.,
Frauenfeld. 9Ethel le Vane, J. Paul Getty:
Streifzüge eines Kunstsammlers, Verlag F.
Bruckmann, München.

MALERBRIEFE

Der Künstler besteht allein durch sein Werk.
AUes andere, was er etwa sonst noch geleistet

hat, ist im Vergleich dazu nebensächlich.
Es kann seine letztlich immer geheimnisvolle
Gestalt im besten Falle scheinbar rational
etwas verständlicher machen. Das Kunstwerk
erklärt sich allein aus sich selber. Nur indem
man es schauend befragt, kann man sich ihm

nähern. Alles andere mag dem Wissen, der

Künstlergeschichte, auch etwa der Kunstgeschichte

nützlich sein; dem Eindringen in
das künstlerische Gebilde helfen Daten,
Zahlen, Kenntnisse nicht.

Erwartet man nicht mehr von ihnen —
etwa die Lösung des «künstlerischen
Geheimnisses », das eben ganz im formulierten

118



Werk beschlossen ist — so können Briefe
manchmal, direkt und indirekt, eine gute
Quelle zur Künstlergeschichte sein. Was
Künstler über Kunst mündlich oder schrift-
Uch von sich geben, ist häufig mißverständlich

und oft genug irreführend, wenn nicht
gar gänzlich danebengehend.

Die Briefe Cézannes sind künstlerisch
belanglos; niemand würde sie lesen, wenn ihr
Schreiber nicht der Maler wäre, der so
ungewöhnliche und großartige Bilder gemalt hat

— mit der großen Ausnahme jener wenigen
bekannten Stellen in Briefen an die jüngeren
Maler Emile Bernard und Camoin ganz
gegen Ende seiner Schaffenszeit, da er, von
außen dazu gedrängt, in großer Klarheit und
französischer Prägnanz die Einsichten
formuliert, die seiner Auffassung vom Kunstwerk

zugrunde liegen und die zu so großer
Nachfolge und zu so viel Mißverständnissen
geführt haben: «Geht in den Louvre. Doch
nachdem man die großen Meister, die dort
ruhen, gesehen hat, muß man sich beeilen,
wieder herauszukommen und in sich selbst,
im Kontakt mit der Natur, die Instinkte und
die künstlerischen Empfindungsmöglichkeiten,

die in einem stecken, Zu verlebendigen
trachten.» «Ich arbeite sehr langsam, da die
Natur sich mir sehr vielgestaltig darbietet
und es unablässig gilt, Fortschritte zu
machen. Man muß sein Modell gut betrachten
und sehr richtig empfinden und sich außerdem

noch mit Kraft und Gewähltheit
ausdrücken. Der Geschmack ist der beste Richter.

Er ist selten. Die Kunst wendet sich nur
an eine äußerst beschränkte Zahl von
Individuen1. »

Der Leser dieser Briefe wird über solche
und ähnliche überraschend und leuchtend
aus den eher verhüllenden als eröffnenden
Konventionalismen heraustretende Stellen
hinaus besonderen Eindruck gewinnen von
dem einfachen, gesunden, ungemein starken
Charakter dieses einsamen und verschwiegenen

Menschen, der mit zäher und selbstver-
ständlicher,sich nie schonender Beharrlichkeit
dem künstlerischen Wege folgt, den er sich

vorgezeichnet sieht und der ihn in der Welt
allen, auch seinen Angehörigen und Freunden,

schwierig, ja oft genug komisch
erscheinen ließ und der dabei immer ein gro¬

ßer, überlegener Herr blieb. Ergreifend wirken

sowohl die Bescheidenheit, mit der
Cézanne die Ergebnisse seiner lebenslangen
Arbeit immer wieder als Studien und Versuche

bezeichnet, als auch die Einsicht, daß er
nicht oder doch noch nicht zu formulieren
vermochte, was er als zu erstrebendes Ziel
vor sich sah.

Die Übersetzung liest sich mühelos.
Einen besonderen Einbück in die Eigenart des

wundervollen Menschen Cézanne, zumal des

alten, gewähren die Bildbeigaben in ihrer
ergreifenden Wahrheit und Ehrlichkeit. Sie

sind Dokumente aus einer Welt, die heute

lange vergangen ist.
Die Briefe, die der norddeutsche Philosoph

Eberhard Grisebach (1880—1945), der

von 1931—1945 Ordinarius an der Universität

Zürich war, an Künstler schrieb und von
ihnen erhielt, dokumentieren, wie ausgedehnt

und intensiv das künstlerische Leben
im deutschen Kulturkreis vor Ausbruch des

Ersten Weltkrieges 1914 war, als die
Moderne heraufzog2. Grisebach lebte damals

in Jena. Einige Professoren der Universität,
vor allem Rudolf Eucken und Botho Graef,
bemühten sich, jene Gegend Mitteldeutschlands,

in der das Phänomen der Kunst nicht
dauernd heimisch war, an die zu Anfang dieses

Jahrhunderts ungemein starke und lebendige

Bewegung der modernen Kunst
heranzuführen. In diesem Zusammenhang kam der

außergewöhnliche Auftrag an Hodler für die

große, wandbildhafte Komposition «Auszug
der Jenenser Studenten in die Schlacht »

zustande. Und aus dieser Atmosphäre heraus

sind die frühen Beziehungen Grisebachs zu
Malern wie Hodler, Munch, Amiet, Liebermann,

August Macke, Giovanni Giacometti,

Hermann Huber und seit 1915, während

des Ersten Weltkrieges, zu Ernst Ludwig

Kirchner zu verstehen, für den die

Berührung mit Grisebach lebensmäßig von
schicksalhafter Bedeutung wurde. Durch
familiäre Beziehungen brachte Grisebach den
kranken Kirchner 1917 in Davos unter. Dort
blieb er bis zu seinem Ende 1938. Die Briefe

von Kirchner und über Kirchner aus dessen

zwanzig Davoser Jahren sind der Kern dieser

Veröffentlichung. Sie sind biographisch
aufschlußreich, indem sie aus erster Hand er-



schütternden Einblick in den schwierigen
inneren Haushalt dieses sensiblen, kranken,
von alpdruckhaften Vorstellungen gequälten
Menschen eröffnen, der es sich selber und
seiner Umgebung schwer machte, zu einem
erquicküchen Verhältnis zu kommen.

Die Pubükation wirft manche, besonders
für uns in der Schweiz interessante
Streiflichter auf die Situation der bildenden Kunst
vor und während des Ersten Weltkrieges.
Aus den bei Künstlerbriefen gewohnten Un-
verbindlichkeiten ragen hier Briefe von
Macke und von Kirchner bemerkenswert
substantiell heraus.

Während heute wichtigtuerische
Anbiederungen von Herausgebern an den Gegen¬

stand ihrer Pubükation durchaus nicht als

Seltenheiten auffaUen, geht umgekehrt in
dieser als vornehmes Denkmal für Eberhard
Grisebach angelegten Briefsammlung die
Diskretion über den Gelehrten doch wohl
einmal zu weit, wenn man die Daten über
ihn im Personenregister suchen muß.

Walter Hugelshofer

xPaul Cézanne: Briefe. Übersetzt und
herausgegeben von Jon Rewald. Diogenes-
Verlag, Zürich. 2 Maler des Expressionismus
im Briefwechsel mit Eberhard Grisebach.
Christian-Wegner-Verlag, Hamburg 1962.

Herausgegeben von Lothar Grisebach.

DIE SCHRIFTEN PLATONS

Im Rahmen eines umfassenderen Hinweises
auf die Piatondeutung der Gegenwart wurde
seinerzeit an dieser Stelle auf das
Wiedererscheinen von Paul Friedländers Platon-
Werk aufmerksam gemacht1. Der 1928
herausgekommene erste Band mit dem Untertitel

«Eidos, Paideia, Dialogos» ist 1954 in
erweiterter Form mit der veränderten
Inhaltsumschreibung «Seinswahrheit und
Lebenswirklichkeit » neu gedruckt worden. Im
Jahre 1957 kam die 2. Auflage der ersten
Hälfte des 1930 veröffentlichten zweiten
Bandes über die Platonischen Schriften dazu;
jetzt liegt endlich auch dessen andere Hälfte
vor, so daß ein lange vermißtes
Arbeitsinstrument für den Platonleser wieder voü
zugänglich ist2.

Auch die Durchsicht des letzten Bandes

zeigt den Wert und die Würde eines Werkes,
das während dreißig Jahren einen sicheren
Halt für die Auseinandersetzung mit Piaton
darstellte. Er enthält die Interpretation der
Schriften der mittleren Schaffensperiode
(Symposion, Phaidon, Staat) und des
Spätwerkes (Theaitetos, Parmenides, Phaidros,
Sophistes, Poütikos, Phüebos, Timaios, Kri-
tias, Gesetze). Jeder Dialog wird in der von
Friedländer mit Meisterschaft geübten Me¬

thode der symbolischen Deutung dem Leser
erschlossen. Nicht mehr ist, wie in früheren
Platon-DarsteUungen, die philosophische
Erörterung möglichst aus der «dramatischen
Einkleidung », wie man es zu nennen pflegte,
herausgelöst, um den «Problemgehalt» zu
erheUen. Form und Inhalt bilden vielmehr
für Friedländer eine Einheit, wobei jede
Geste eines Mitunterredners für das
Verständnis von Bedeutung sein kann. Diese
über das Gedankliche weit hinausgreifende
Gesamtschau mündet letztlich in eine, wenn
auch unausgesprochene, verehrende Bewunderung

für den Meister Piaton — und
wiederholt damit in faszinierender Weise die von
jenem selbst erreichte Wirkung, die Gestalt
seines Lehrers Sokrates immer wieder zur
geheimen Mitte eines Dialoges zu verdichten.

Das angedeutete Vorgehen, das seine

Bewährung bei den Schriften der Früh- und
Reifezeit voll erfährt, zeigt allerdings in der
Anwendung auf die Spätdialoge, denen der
vorüegende Band zur Hauptsache gewidmet
ist, auch seine Grenze. In diesen nämlich tritt
die Gestalt des Sokrates langsam in den
Hintergrund, die Mitunterredner aber haben
gelegentlich kaum eine andere Aufgabe als jene

120



uns aus den philosophischen Schriften
Ciceros bekannte, den Lehrvortrag durch
Zwischenbemerkungen zu gliedern. Wird aber

hier, wie es Friedländer tut — in der 2. Auflage

mehr noch als in der 1. — an der sym-
boüschen Interpretationsweise festgehalten,
so ist die Gefahr nicht fern, daß Bezüge
nicht heraus-, sondern hineingelesen werden.

Der zuletzt geäußerte Einwand soll der
Bedeutung des Werkes als einer einheitlichen
Schau Piatons keinen Abtrag tun. Es wirkt
besonders imponierend, wenn ein Vergleich
mit der 1. Auflage die unaufhörUche Wachheit

des Verfassers zeigt, mit der er die
Entwicklung der Piatonforschung verfolgt und
in seine Darstellung hinein verarbeitet hat,
meistens im Sinne einer Vertiefung, gelegent-
üch auch als Korrektur einst ausgesprochener

Ansichten. So ist das Buch auf der Höhe
der Zeit gebUeben — in wohltuendem
Gegensatz zu vielen bedeutenden Publikationen
der letzten Generation, die als anastatische
Neudrucke, im besten FaU mit einem Nachwort

versehen, heute neu aufgelegt werden.
Zur Zeitgemäßheit des Friedländerschen

Buches gehören auch die zu jedem Dialog
gegebenen Hinweise auf die Literatur:
Ausgaben, Übersetzungen, Kommentare und

Abhandlungen, die von Wichtigkeit sind,
findet man in übersichtlicher Zusammenstellung

jeweilen vor die Anmerkungen gesteUt,
die, früher als Fußnoten gegeben, in der

Neubearbeitung einen geschlossenen
Anhang bilden. Hinzugekommen sind Indizes,
die den Zugang im einzelnen sehr erleichtern,

während seinerzeit lediglich auf den
Platon-Index von Otto Apelt verwiesen
wurde.

Damit wird der seit der 1. Auflage
gewachsene innere Gehalt des Buches auch
durch Verbesserungen mehr äußerücher Art
ergänzt; um so mehr verdient es das Werk
Friedländers, das während Jahrzehnten nicht
seinesgleichen fand, auch in Zukunft an
erster SteUe in der Piatondeutung der Gegenwart

genannt zu werden.

Ernst Gegenschatz

1 Schweizer Monatshefte, 39. Jahr, Heft 2,
Mai 1959. 2Paul Friedländer, Piaton, Band

IQ, die Platonischen Schriften, zweite und
dritte Periode, zweite erweiterte und verbesserte

Auflage, Walter de Gruyter, BerUn

i960.

In den nächsten Heften lesen Sie

Bundesrat Paul Chaudet

Kurt Furgler

Oscar Cullmann

Dietrich Schindler

Emil Walter

Walter Sulzbach

Meinrad Inglin

Jean Starobinski

Emmanuel Lévinas

Liselotte Richter

Emil Staiger

Politische Tradition und aktuelle Probleme der Eidgenossenschaft

Atominitiative II

Zwischen zwei Konzilssessionen

Die Entwicklung der Aufgaben des IKRK

Die Technisierung der Welt
Die Vereinigten Staaten und die Auflösung des

Kolonialsystems

Mißglückte Reise durch Deutschland

Kierkegaard und die Maske

Existenz und Ethik

Kierkegaard und sein Gegentypus

Die Kunst in der Fremde der Gegenwart

121


	Bücher

