
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

NEUE GOETHE-LITERATUR

Glaube und Weltsicht

« Die Distanz der gegenwärtigen Welt zu der

gesamten Gedankenwelt Goethes nimmt
schneU zu ; während das Eigentlich-Poetische
sich in seiner Jugendfrische erhält, ist jene
Welt Mißdeutungen ausgesetzt. Das Goethe-

sche Gesamtstreben bedarf daher einer eigenen

Interpretation»: so formuliert Wilhelm
Flitner die Einsicht, die seinem hervorragenden

Buch «Goethe im Spätwerk» (erstmals
Hamburg 1947) zugrunde liegt, und die
Aufgabe, die sich seine zusammenhängende
Gesamtauslegung von Goethes großen
Altersschöpfungen stellt1. Goethe ist ihm, wie
Augustinus, wie Dante, ein «homo religio-
sus». Freilich steht er in der Entwicklung
der abendländischen Frömmigkeit «an einem
Punkt der Krise, auf der Paßhöhe zwischen
den Zeiten », aber der Bezug auf das Göttliche

hat ihn geformt. Die religiöse Position,
die er grundsätzlich schon in den Genie jähren

als dem Zeitraum der Konzeption gefunden

hat, wird im Spätwerk vollendet. Dieses

Spätwerk — die autobiographischen Schriften,

die Lyrik der letzten Dezennien, die
Wanderjahre, Faust II und der Torso der
naturwissenschaftlichen Arbeiten — ist als eine
Gesamtaussage zu verstehen. Der zyklischen
Art des Goetheschen Talentes gemäß, das,
wie dieser selber sagt, gerne « gleichzeitig aus
einem gewissen Mittelpunkt sich nach allen
Seiten hin versucht », entstehen diese Werke
in den gleichen Jahren nebeneinander. Sie

sind, höchst selbständige Gebilde zwar, doch
zutiefst aufeinander bezogen, sie ergänzen
sich und verweisen aufeinander. Die Auslegung

dieser geistigen Gesamtproduktion und
die Entzifferung der dichterischen Symbolsprache

Goethes müssen Hand in Hand die
«Resultate» seines Lebens und Denkens
erschließen. Indem Flitner den Versuch dazu

unternimmt, bietet er nicht nur einen hoch¬

bedeutsamen Beitrag zur Interpretation der

genannten Werke, sondern zugleich eine
beglückende und wahrhaft erhellende Einführung

in Glauben, Weltsicht und Ethos des

alten Goethe.
Als Homo religiosus — das heißt natürlich

nicht schlechtweg als Christ oder gar als

kirchlicher Christ — erscheint der Alte von
Weimar auch in Walter Muschgs gedankenschwerem

und sprachgewaltigem Aufsatz
«Goethes Glaube an das Dämonische2».
«Die stumme Anerkennung der unbekannten

Mächte über dem Menschen», heißt es

da, «ist das Einzigartige am alternden
Goethe. Es gibt wohl keinen andern weltlichen

Dichter der modernen Zeit, der diesen
Mächten noch so fraglos einen so weiten
Spielraum überläßt wie er. Das Merkmal
jeder höheren Religion, jeder wahren
Wissenschaft und Politik war ihm die ,Unter-
ordnung unter einen höheren, die Ereignisse
ordnenden Willen, den wir nicht begreifen,
eben weil er höher als unsere Vernunft und
unser Verstand ist'. »

Es ist erfreulich, wenn auch ein
protestantischer Theologe gewillt ist, sich Goethe
sachlich und ohne das übliche (vielleicht ja

begreifliche) Vorurteil zu nähern. An dem
Buch von Heinz Zwicker: «Goethe, Wesen
und Glaube» ist nur der gute Wille zu
rühmen3. Die erbauliche Absicht ist, Goethe
als Vorbild zu empfehlen. Sachkenntnis,
Methode und Sprache sind unzulänglich.

Um die letzten Einsichten des späten
Goethe ist es Hermann Schmitz m seinem
gewichtigen Werk «Goethes Altersdenken im
problemgeschichtlichen Zusammenhang » zu
tun4. Ein schwer verständlicher, bisher
kaum beachteter Text, eine Reflexion in
Anlehnung an die Plotinlektüre des Dichters
von 1805, ausführlich interpretiert und in
weiteste Zusammenhänge gestellt, ist die
Mitte der Darstellung, die Goethe als philo-

790



sophischen Denker würdigen will. Von dieser

« Plotinkritik » aus versucht der Verfasser,

die Metaphysik Goethes und sein
Verständnis der Lebensproblematik systematisch
aufzurollen. Die wesentlichen Grundbegriffe
Goetheschen Denkens erscheinen in der

trotz schulmäßiger Umständlichkeit fesselnden

Darlegung nach einer ungezwungenen,
von innen her bestimmten Ordnung. Freilich,

werden nicht die aus dem Zusammenhang

gelösten Belege oft weit überfordert?
Können wirklich die Erdgeistszene und die

Regenbogenterzinen im Faust als «wuchtige
Absagen an den Piatonismus » gelten Ist im
Kampf gegen Newton der «eigentliche,
wirkliche Gegner» tatsächlich Piaton?
Derartige Fragen drängen sich ständig auf. Die
Zweifel erhalten Gewicht, wenn auf Seite 234
ein Goethescher Lieblingsvergleich (Systole-
Diastole) offenbar nicht verstanden wird. So

etwas erschüttert das Vertrauen in die faktische

Zuständigkeit und festigt auch die
Überzeugungskraft der häufigen Polemik
gegen das «herkömmliche Goethebild»
nicht.

Wenn sich die bisher genannten Arbeiten
vorab mit der Gedankenwelt des alten
Goethe befassen, wie sie etwa seit Schillers
Tod in Erscheinung tritt, so ist es das Ziel
von Julia Gauß, «den einzigartigen
Objektivierungsprozeß zu erfassen, mit dem Goethes
zweite Lebenshälfte einsetzte». Ihre
«Goethe-Studien», gründlich, kenntnisreich,
lebendig, gescheit, beginnen mit dem Verhältnis

zu Spinoza, einem der großen
«Lebemeister », vor der Italienreise und führen bis
etwa in die Divanzeit, entscheidende
«Bildungserlebnisse», wie man früher gesagt
hätte, in zeitlicher Abfolge entwickelnd5.
Man wünscht der kleinen Schrift viele Leser.

Das Buch «Goethe, Die Erhöhung des

Menschen, Perspektiven einer morphologischen

Lebensschau» von Friedrich Hiebei
steht im Zeichen Rudolf Steiners6. Es beruht
auf Grundlagen, die man weder beweisen
noch widerlegen kann, sondern nur annehmen

oder ablehnen. Auch wer den Glauben
des Verfassers nicht teilt, wird trotz teilweise
höchst anfechtbarer Auswahl und Deutung
manches darin finden, was das Nachdenken
lohnt, sofern ihm nicht die unerträglich ge¬

zierte und zugleich nachlässige Sprache die

Lust vorher nimmt. «Habe nichts dagegen,
daß ihm so sei; aber daß michs erfreut, das

müßt ich lügen» (Zahme Xenien V).
Schließlich sind hier noch zwei Neuausgaben

zu erwähnen. Die zu Lebzeiten des

Autors in dem Band « Geist und Form »

veröffentlichte Abhandlung von Karl Vietar:
« Goethes Anschauung vom Menschen »

entwickelt die anthropologischen Gedanken
Goethes7. Reinhard Buchwald legt in wesentlich

vermehrter Ausgabe seine bekannte

Sammlung « Das Vermächtnis der deutschen
Klassiker» wieder vor, die keiner Empfehlung

mehr bedarf8.

Zum Faust

«Die Masse von Worten nimmt zu, man
sieht zuletzt von der Sache gar nichts mehr»
(Goethe an Meyer, 29. 10. 1817). Die
Feststellung trifft besonders auch für den Faust
und die ihm geltende Literatur zu. Der
«Dünenschutt der Stunden », der sich hier angehäuft

hat, überdeckt nicht nur das Drama
selbst, sondern oft auch jene Arbeiten, die

Notwendiges zum Verständnis der
«inkommensurablen » Dichtung beigetragen haben.
Es ist eine melancholische Beobachtung, wie
schnell auch \v irkliche Erkenntnisse verloren
gehen können.

Darum ist man dankbar, daß in der
Reihe «Literatur als Kunst» die Untersuchung

des unlängst verstorbenen Kurt May:
«Faust II. Teil, In der Sprachform gedeutet »,

wieder zugänglich gemacht worden ist9. Dieses

Buch, zum erstenmal 1936 erschienen,

gehört zu den grundlegenden Arbeiten über
Faust II. Von Szene zu Szene, von
Versgruppe zu Versgruppe untersucht es dessen

Versform und Sprachgestalt. Dabei geht es

dem Verfasser darum, «das Bedeutungsmäßige

in seiner sprachlichen Verwirklichung
einzufangen», in dem Geformten immer
auch «das Bedeutete mitzuergreifen». Mit
vollem Recht kann er feststellen, er sei auf
seinen Wegen «sicherer zum Ziel gelangt als

die vielen sich widersprechenden, mehr oder
minder geistvollen Gehaltsinterpreten ».

Über ihre besonderen Ergebnisse hinaus ist

791



die Arbeit wegweisend geworden für den
Übergang der Literaturwissenschaft von der
geistesgeschichtlichen Betrachtungsweise zur
Strukturinterpretation. Dank ihrer zugleich
strengen und schmiegsamen Methode kann
sie immer noch als ein Muster und Vorbild
recht verstandener Interpretationskunst
gelten.

Mit Faust II beschäftigt sich auch das

umfangreiche Buch von Gottfried Diener:
«Fausts Weg zu Helena, Urphänomen und
Archetypus10». Es deutet im Zusammenhang

jene schwierige Szenenfolge, die mit
der « Finsteren Galerie » einsetzt und bis zum
Ende der «Klassischen Walpurgisnacht»
reicht, die «Antezedenzien zu Helena» also,
um mit Goethe zu sprechen. Die Zusammenhänge

und den Sinn dieser Szenen hat in
erster Linie durch ungewöhnlich bedeutende
Forschungen G. W. Hertz erschlossen. Diener

kennt und anerkennt die Ergebnisse von
dessen Lebensarbeit, in erfreuUchem Gegensatz

zu den meisten neueren Faustauslegern.
Mit Maß zieht er dazu die Symboldeutung
von Emrich heran, und vor allem, wie der
Untertitel besagt, sucht er von der Jungschen

Psychologie her Licht zu gewinnen.
Leider kann er zwei Hauptversuchungen der
Faustinterpreten nicht widerstehen, nämlich
erstens: viel gelehrtes Wissen beizubringen,
das vom gedichteten Wort hinwegführt, statt
zu ihm hin; und zweitens: überwundene
Vorstufen für die Deutung zu benützen
und darauf Kombinationen zu bauen, als ob
sie zum Werk gehörten. Das hat zur Folge,
daß sein Kommentar mitunter eher verwirrend

als klärend wirkt.
Ein «einfühlsam Wissender», wie er

selbst einmal Schiller nennt, war RudolfBach.

Mehr als die Hälfte des aus seinem Nachlaß
herausgegebenen Essaybandes «Leben mit
Goethe» nimmt das fragmentarische «Faust-
Tagebuch» ein11. Es ist reich an überaus
feinen Einzelbemerkungen namentlich
künstlerischer Natur. Der bedeutendste Versuch
des Bandes scheint mir die «Geschichte des

Nausikaa-Planes » zu sein.

In seiner sorgfältigen Studie
«Erscheinungsformen der Sorge bei Goethe» leistet
Heinz Moenkemeyer vor allen Dingen einen
Beitrag zu einer Kernfrage im Streit um die

«perfektibilistische» Faustauffassung12.
Edmond Vermeil hat geistreich über « Revolutionäre

Hintergründe in Goethes Faust»
geschrieben 13.

Eine gute Auswahl der für die Interpretation

oft verwendeten Zeugnisse bietet
das Bändchen «Goethe über den Faust»,
herausgegeben von Alfred Dieck, und etwa
gleichwertig das ostdeutsche «Goethe über
seinen Faust», besorgt von O. A. Bergelt11.

Albrecht Webers Buch «Wege zu Goethes
Faust» mag dem Lehrer methodische

Anregung geben15. Ohne Bedeutung: Oswald

Woyte: «Erläuterungen zu Goethes Faust,
Teil II16».

Die unerläßlichen Einzelerklärungen findet

man in der schönen Dieterich-Ausgabe
«Faust und Urfaust», erläutert von Ernst
Beutler, oder ausführlicher, mit vorzüglicher
Entstehungsgeschichte, Faustwörterbuch
und Literaturangaben in dem «Kommentar
zu Goethes Faust» von Tb. Friedrich, den

L.J. Scheithauer mit glücklicher Hand auf den
neuesten Stand gebracht hat17. Brauchbar
sind auch die «Erläuterungen zu Goethes
Faust I» v-on Jacob Steiner™. Der gleiche
Verfasser, das sei hier angemerkt, hat «Sprache
und Stilwandel in Goethes Wilhelm Meister »

untersucht und überzeugend in der konkreten

sprachlichen Einzelheit den Unterschied
der Theatralischen Sendung und der
Lehrjahre, den Wandel des Dichters vom Sturm
und Drang zur Klassik nachgewiesen19.

Wirkungsgeschichte

«Ein Kapitel deutscher Ideologie» nennt
Hans Schwerte im Untertitel sein faszinierendes

Buch « Faust und das Faustische20 ». Das
Wort «faustisch» bildet ihm «eine der am
deutlichsten ablesbaren Kennmarken
deutschen Schicksals, und nicht nur des geistigen

». Er zeigt, wie der ursprünglich rein
literarische Ausdruck, «weltanschaulich»
ausgeweitet und mit dem Deutsch-Nationalen

verschmolzen, ins Feld politischer
Auseinandersetzung gerät und zu einem
ideologischen Kampfwort wird. Dieser Vorgang
vollzieht sich zusammen mit einem interpre-
tatorischen Prozeß: der «Enttragisierung der

792



Tragödie Goethes », die, im Sinn einer
Umwertung von Fausts Schuld in ein humanes,
prometheisches Verdienst, umgedeutet wird.
Mit dem derart national getönten und
mythisch-religiös aufgehöhten «Faustischen»
beginnt sich etwa seit 1870 eine immer breitere

Schicht deutscher Menschen zu identifizieren.

Als «emotionale Chiffre» wird es,
weitgehend von der Goetheschen Dichtung
gelöst, zu einem « oppositioneUen Sinnzeichen

gegen die übrige, sogenannte festliche'

Welt» und verfälscht schließlich auch
die politische Realität: «Ein ,So soll und
muß es werden' im Namen der Autorität
Fausts schob sich über das reale ,So ist es'.
Eine ,Ersatzwelt', eine ,zweite WirkUchkeit',
die ,faustische Wirklichkeit' legte sich über
die ,erste'. Unendlichkeitsperspektiven, bald
imperial drapiert, verstellten das der Nation
Zugemessene. » Diese «Verzerrung realen
nationalen Verhaltens und realen politischen
Handelns durch das Schlagwort» nennt
Schwerte «die faustische Ideologie». Er
zeichnet ihre vielfach verschlungene
Entwicklung in aUen Phasen genau nach. So
leistet er — über die Geschichte einer literarischen

Fehlinterpretation und Grenzüberschreitung

hinaus — einen eindrucksvollen
Beitrag zur deutschen Selbstbesinnung und
Selbstkritik.

Sozusagen die Folie oder den aUgemeinen
Hintergrund, vor dem sich die scharf
herausgearbeiteten Züge einer solchen
Auseinandersetzung mit dem Faustmythus abheben,
bietet Wolfgang Leppmann unter dem Titel
«Goethe und die Deutschen, Vom Nachruhm

eines Dichters21 ». Das Ziel seiner
Arbeit ist, «die Hauptbestandteile des
deutschen Goethebildes in ihren Umwertungen
zu verfolgen». Da die Schwankungen des
Goetheschen Nachruhms unlösbar mit der
Entwicklung des nachgoetheschen Deutschland

verknüpft sind, entsteht so etwas wie
eine deutsche Geistesgeschichte der letzten
hundertfünfzig Jahre am Leitfaden der
Goetherezeption. Mit ausgeprägtem Sinn fürs
Detail — der Verfasser wirkt seit langem in
den USA — breitet er sachkundig und klug
eine FüUe Material vor dem Leser aus, zum
Teil auch solches, das bisher kaum über
engste Fachkreise hinaus bekannt war, wie

Lehrpläne und Stoffprogramme höherer
Schulen. Dazu weiß er Akzente zu setzen,
hat ein unabhängiges Urteil und den Mut,
auch einmal einer umstrittenen Gestalt, wie
zum Beispiel H. St. Chamberlain, Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen. Schließlich
schreibt er gewandt, im guten, gelegentlich
auch im schlechteren Sinne journalistisch,
und findet immer wieder prägnante
Formulierungen. Jedenfalls ist ihm eine Darstellung
geglückt, die man gefesselt und mit wachsendem

Vergnügen liest und der man für
vielfältige Anregung, Belehrung und Bereicherung

dankbar bleibt.

Östliches

Wiederholt konnte an dieser Stelle auf den

Beitrag Ostdeutschlands zur Goetheforschung,

der ungewöhnüches Gewicht hat,
hingewiesen werden. Es handelt sich da einmal

um editorische Leistungen, wie Gru-
machs Ausgabe der Unterhaltungen des

Kanzlers von Müller oder das monumentale
Sammelwerk von Momme Mommsen (auf
die damit verbundenen Quellenforschungen
von Katharina Mommsen soll in einer nächsten

Besprechung eingetreten werden) oder

um die Akademie-Ausgabe, die seit einiger
Zeit freilich, wie es scheint, ins Stocken
geraten ist.

Dagegen ist vor kurzem in der
bewundernswerten Publikation der «Schriften zur
Naturwissenschaft » durch die Leopoldina ein
neuer Band erschienen : « Naturwissenschaftliche

Hefte », bearbeitet von Dorothea Kuhn22.

Man liest hier die Texte nicht systematisch
geordnet wie in den gängigen Ausgaben,
sondern so, wie Goethe selber sie veröffentlicht

hat, nämlich zusammen mit autobiographischen

Darstellungen und Gedichten.
Dadurch wollte er den «ganzheitlichen » Aspekt
seiner Forschung und ihren inneren
Zusammenhang mit den übrigen Resultaten seines

Lebens betonen, dem Untertitel dieser Hefte
gemäß: «Erfahrung, Betrachtung, Folgerung,

durch Lebensereignisse verbunden. »

Ein anderes Unternehmen von
hervorragender Bedeutung ist nunmehr
abgeschlossen, die Ausgabe von «Goethes Brief-

793



Wechsel mit C. G. Voigt», bearbeitet von
Hans Tümmler unter Mitwirkung von Wolfgang

Huschke23. Minutiöse Anmerkungen
und ein ausführliches Gesamtregister
(zusammen 300 Seiten!) schließen den vierten
und letzten Band. Möchte bald ein Praktiker
kommen und zeigen, was für Erkenntnisse
dieser geschäftlichen Korrespondenz
abzugewinnen sind, wie es W. Burkhard-Wuhr-
mann unlängst für den Band der «Amtlichen
Schriften» vorgemacht hat24!

Im Zusammenhang mit dieser Editionstätigkeit

steht die Ordnung und Erschließung

von Goethes Sammlungen, die von
den «Nationalen Forschungs- und Gedenkstätten

der klassischen deutschen Literatur in
Weimar» durchgeführt wird. Hans-Joachim
Schreckenbach hat den vorzüglichen Katalog
von «Goethes Autographensammlung»
bearbeitet. Karl-Heinz Hahn ediert das
Bestandsverzeichnis des Goethe- und Schillerarchivs, wo
zahlreiche Manuskripte und Schriftstellernachlässe

auch aus späterer Zeit aufbewahrt
werden25. Das alles sind Beispiele der großen
Leistungen im Dienst Goethes in der Sowjetzone.

Anders liegen die Dinge, sobald man
aus dem Bereich der Herausgeber- und
Sammlertätigkeit in das Gebiet der Darstellung

und Deutung tritt. Hier machen sich
sogleich die doktrinären Einflüsse geltend;
das Bild ist fast immer ideologisch oder
propagandistisch ausgerichtet und beleuchtet
oder verzeichnet.

So im «Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft26».

Deren Vorstand ist jetzt «paritätisch»

bestellt, mit deutlichem Überwiegen
des östlichen Einflusses. An der
Hauptversammlung in Weimar 1962 nahmen fast doppelt

so viele Mitglieder aus der Zone teil wie
aus dem Westen. Wenn es im Tätigkeitsbericht

der Ortsgruppe Weimar heißt: «In
ihrem Kern kann und darf unsere GeseUschaft

nicht quietistisch sein», so wird
niemand den Sinn dieser Worte mißverstehen,
der an der Spitze des Jahrbuchs den
Festvortrag des Staatssekretärs für Hochschulwesen,

Wilhelm Girnus, gelesen hat. Es
handelte sich um eine Tasso-Interpretation,
«die, verbunden mit einer politischen
Nutzanwendung, die sonst bestehende Urteilsbildung

über diese Dichtung durch eine marxi¬

stische Deutung mit Gegenwartsbezug
ersetzte», wie sich der Versammlungsbericht
ausdrückt. Es ist also wieder die Ideologie,
welche die Goetheauffassung bestimmt, nur
mit verändertem Vorzeichen.

Sie herrschte auch auf dem Kolloquium
über Probleme der Goetheforschung, das Ende
i960 eine ansehnliche Zahl Gelehrter aus
dem Ostblock mit wenigen Vertretern des

Westens in Weimar zusammenführte. Ein
Sonderheft der Weimarer Beiträge, Zeitschrift
für deutsche Literaturgeschichte von 370 Seiten

Umfang ist ihm gewidmet27. Andreas B.

Wachsmuth, der (westliche) Präsident der
Goethegesellschaft, hat hier wie in dem von
ihm herausgegebenen GoetheJahrbuch mit
diplomatischem Geschick und großem Mut,
aber wohl auf verlorenem Posten gegen die
doktrinären Vereinfachungen gekämpft, in
einem Punkt übrigens ausgerechnet durch
den sowjetrussischen Teilnehmer gegen die
ostdeutschen Genossen unterstützt.

Als besonders militante Verfechterin des

«Diamat» tritt bei jeder Gelegenheit Edith
Braemer hervor. Ihr Buch «Goethes Prometheus

und die Grundpositionen des Sturm
und Drang» ist einseitig und scharf
polemisch, wenn auch überall gescheit und nicht
mit Phrasen, sondern mit Sach-Argumenten
streitend28. Ihr ist Goethe der große
«progressive» Rebell; des Prometheusfragment
und der Hymnus sind «die Dichtung, in der
sich die literarische Vorrevolution am
deutlichsten kundgibt». Man kann gegen ihre
Arbeiten einwenden, was sie einmal mit
geringerem Recht Oskar Walzel vorwirft:
«Äußerungen Goethes, die nicht in das

gewünschte Schema passen, werden uminterpretiert

oder bagatellisiert. »

Über das Buch von Herbert Lindner:
«Das Problem des Spinozismus im Schaffen
Goethes und Herders » dürfen wir uns kurz
fassen29. Es arbeitet mit Sätzen, die den
Eindruck erwecken, als ob sie an einem
marxistischen Schulungskurs eingepaukt worden
wären. Ein Beispiel: «Als die Bourgeoisie mit
der Entwicklung und Erstarkung der
Arbeiterklasse in ihre historisch-reaktionäre Phase

eintrat, breitete sich der Irrationalismus mehr
und mehr aus, weil er sich auch vorzüglich
zur Verteidigung der reaktionären kapitali-

794



stischen GeseUschaftsordnung eignet» (S.
166).

dtv

Doch, um mit Erfreulicherem zu schließen:
der Taschenbuch-Goethe ist nun vollständig
erschienen30! Im Augenblick, da diese Zeilen
geschrieben werden, steht nur der
fünfundvierzigste und letzte Band noch aus, der
Lebenschronik, Bibliographie und Register
bringen soll. Die Ausgabe hält, was ihre
Anfänge versprachen. Soweit ich sehe, weist sie

nur eine einzige empfindliche Lücke auf:
zum Faust vermißt man das Fragment von
1790 sowie die Paralipomena, die hier besonders

wichtig wären. Ich habe bei ausgedehnter

Lektüre auch nur einen einzigen wirklich
verderblichen Druckfehler entdeckt: in
Sonett XV muß es natürlich heißen
«Silbespielen» und nicht «Silberspielen» (I, 245).
Im übrigen müßte man sich in Superlativen
erschöpfen, um das Geleistete zu kennzeichnen.

Die Ausgabe war zweifellos ein großes
verlegerisches Wagnis. Es hat sich gezeigt,
daß sie einem echten Bedürfnis genügte. Ihr
Erfolg ist aber zu einem wesentlichen TeU
auch der weitsichtigen Planung und
überlegenen Gestaltung zuzuschreiben. Diese
Bände sind im Inneren wie im Äußeren
wohlgeschaffen. Sie werden die akademische

Jugend erreichen, und nicht nur sie.
Vielleicht werden sie mithelfen, daß der Name
Goethes doch nicht so bald «märchenhaft»

wird und wie ein ferner Stern am Himmel
verblaßt, mit dem kaum jemand mehr eine

Vorstellung verbindet. Fritz Rittmeyer

1Schünemann, Bremen 1957, Sammlung
Dieterich 175. 2Metzler, Stuttgart 1958.

3Haupt, Bern 1959. 4Bouvier, Bonn 1959.
5 Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1961.
6 Francke, Bern 1961. Vgl. Besprechung
NZZ, 4. 5. 1962. 7Francke, Bern i960.
8 Insel 1962. 9 Hanser, München 1962.

10Klett, Stuttgart 1961. "Hanser, München
i960. "Schmitz, Gießen 1954. 13Progreß-
Verlag, Düsseldorf o. J. "Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen 1958. — Verlag der

Nation, Berlin o. J.15 Diesterweg, Frankfurt-
Berlin-Bonn o. J. 16Bange, Hollfeld/Obfr.
o. J. 17 Schünemann, Bremen o. J. — Re-

clam, Stuttgart 1959. Vgl. Schweizer Monatshefte,

Januar i960, S. 1048. "Natur och

Kultur, Stockholm 1959. "Atlantis, Zürich
1959. 20Klett, Stuttgart 1962. "Kohlhammer,

Stuttgart 1962. 221. Abt., Bd. 8. Böhlau,
Weimar 1962. 23 Schriften der Goethe-Ges.
56. Böhlau, Weimar 1962.24Mitteilungen der

List-Gesellschaft, Fase. 3, Nr. 5/6. 25Beide

Arion, Weimar 1961.2624. Bd., Böhlau, Weimar

1962. Vgl. NZZ, 12. 1. 1963. "Sonderheft

i960, Arion-Verlag, Weimar. 28Ebd.

1959. 29Ebd. i960. 30Goethe, Sämtliche

Werke, Bd. 1—45, ed. P. Boerner und viele
Mitarbeiter, Deutscher Taschenbuch-Verlag
1961—1963.

HUMANISMUS UND ROMANTIK

«Wir wissen heute.. daß überhaupt keine
historische Kultur alle menschlichen
Möglichkeiten verwirklicht und sind darum
prinzipiell bereit, zum Beispiel die indische oder
chinesische Kultur neben der Antike als

nicht minderen Ranges anzuerkennen. Wenn
diese uns dennoch mehr als sie angeht, so.
darum, weil Griechen und Römer unser eigenes

Dasein vorgeformt haben. » Der Satz

findet sich in Fritz Wehrlis Einleitung zu dem
Sammelband «Das Erbe der Antike», der 14

Beiträge zu einer Ringvorlesung an der
Universität Zürich vereinigt1. Er könnte als Leit¬

motiv über sämtlichen Arbeiten stehen,
deren Themen von der «Geschichte der klassischen

Philologie» (Heinz Haffter), vom
Fortleben der Antike in Konstantinopel
(Marcel Beck) und im Mittelalter (Reto R.
Bezzola) bis zur «Philosophie des
Abendlandes» (Hans Barth) und zur «Deutschen
Klassik» (Emil Staiger) reichen. Im Mittelpunkt

steht Walter Rüeggs Vortrag über den

« Humanismus » ; mit Hilfe des Begriffes der

«familiaritas», welche die Humanisten mit
ihren klassischen Vorbildern verband,
gelingt die Vergegenwärtigung ihrer Eigenart

795



und Einzigartigkeit. (Mit Bezzolas Mittel-
alterdarsteUung berührt sich übrigens ein
glänzender Vortrag, den Hugo Friedrich im
Mainzer Institut für europäische Geschichte
über Dante gehalten hat2. Zu bedauern ist

nur, daß diese Vortragsreihe in Gestalt
einzelner Heftchen erscheint — in einer anderen
uns vorliegenden Arbeit behandelt Hans
Georg Schenk «Die Kulturkritik der
europäischen Romantik3» —, statt wie die
Ringvorlesung als handlicher Band : Im Gedränge
der Neuerscheinungen verliert sich ihre
Wirkung.) Freilich läßt auch das Zürcher
Symposion die Antwort auf die bange Frage
offen, ob die traditionelle kulturpädagogische
Begründung unserer humanistischen Studien
im Zeitalter der Raumfahrt noch genüge, ob
nicht das Erbe durch historische
Vergegenwärtigung zwar gewahrt, aber erst recht
fragwürdig geworden sei.

Sie stellt sich weniger dringlich bei einem
Werke wie Arnold von Salis' «Antike und
Renaissance — Über Nachleben und Weiterwirken

der alten in der neueren Kunst4 ». Das
Buch ist 1947 unter keinem glücklichen Stern
erschienen und hat mindestens in Deutschland
nicht die verdiente Beachtung gefunden; so

rechtfertigt sich der erneute Hinweis, zumal
das Thema hier zum ersten Male zusammenfassend

behandelt ist. Den mit der
generationenlangen Kontroverse über Beginn und Wesen

der Renaissance vertrauten Leser erfreut
von Salis' klare Ablehnung der fast zur Mode
gewordenen Rückdatierung und inhaltlichen

Verwirrung des Renaissance-Begriffes:
Nicht die beliebig zu vervielfältigenden
Proto-Renaissancen und Prähumanismen,
sondern Burckhardts Thema — die Renaissance

— « bleibt für uns der große Gärungsprozeß».

Sodann überraschen die aus
profundem Wissen und mit viel Grazie
vorgetragenen Einzelheiten der sieben Motivkreise,

an denen — wenngleich nur dem
geschulten oder geführten Auge — das Nachleben

der Antike sichtbar wird. Jedermann
kennt beispielsweise den kapitolinischen
« Dornauszieher ». Daß seine Gebärde auf
vielen heiligen und profanen Bildern der
Renaissance wiederkehrt, oft freilich in anderer

Sinngebung (etwa als sich bekleidende
Nymphe nach dem Bad), führt zu jenem

Problem des wissenden «Zitierens», dessen

Aufspüren in Kunst und Dichtung zu den
subtilsten Vergnügungen des Forschers
gehört. Und wie beruhigend zu vernehmen, die
Aufnahme des sitzenden «Sandalenbinders»
in eine Mariengruppe von Luca Signorelli
habe «natürlich nicht irgendwelche Bedeutung

sachlicher oder gar symbolischer Art »

Vielleicht ist es gerade dieser Verzicht auf
Hintergründigkeiten, der die Frage nach
dem Sinn unserer humanistischen Bestrebungen

gar nicht erst aufkommen läßt. Was im
Drange humanistischer Rechtfertigungsbemühungen

meist übersehen wird, ist nämlich
die Tatsache, daß die Griechen uns Kunst
und Dichtung auch als Spiel verstehen
gelehrt haben, welches gar keiner Rechtfertigung

bedarf. Dafür bietet von Salis' prachtvoll
ausgestattetes Werk überzeugende Belege.

In der Literaturwissenschaft ist die Stoff-
und Motivgeschichte oft mit weniger Geist
betrieben worden als von den Kunsthistorikern.

Elisabeth Frenzel, die Verfasserin eines
Lexikons dichtungsgeschichtlicher Längsschnitte
mit dem Titel «Stoffe der WeltUteratur », hält
es für geraten, die angeblich veraltete
Methode mit dem Hinweis zu verteidigen, « der
vielleicht wichtigste Beitrag, den die
Stoffgeschichte für die Literaturwissenschaft zu
leisten» vermöge, scheine «in literarästheti-
schen Erkenntnissen zu liegen » ; es gehe ihr
«weniger um historische Zwecke als um die
innere Struktur der Stoffe, ihre Qualität und
ihren Charakter, ihre Eigenbewegung...5 ».

Für den Benutzer des Buches wird das
historische Element trotzdem im Vordergrund
stehen — wie könnte es bei chronologisch
angelegten Artikeln auch anders sein? Der
Band enthält auf 670 Seiten nahezu 300
«Längsschnitte» durch die Weltliteratur;
auf etwas mehr als durchschnittlich zwei
Seiten kann das analysierende Element nicht
sehr stark ausgebildet sein. Dies ist auch
nicht die vordringliche Aufgabe eines
Lexikons; wer ästhetische Erkenntnis wünscht,
wird sie hier nicht suchen. Das unbestreitbare
Verdienst der Verfasserin, deren Leistung zu
bewundern ist, besteht in der Stoffsammlung,
die es bei Gelegenheit der nächsten Auflagen
auszubauen gilt (zum Beispiel Winckelmann :

die Namen Rossettis und Arcangelis sind

796



falsch geschrieben; Cavaceppis Bericht, der
den meisten Bearbeitern des Stoffes ebenfalls
bekannt war, fehlt). Auch scheint mir, daß

etwa in der amerikanischen Literatur noch
mehr zu finden wäre. Wer Marcus Cunliffes
«Amerikanische Literaturgeschichte » liest,
die doch nur einen knappen, aber recht
übersichtlichen und im Urteil treffenden Abriß
darstellt, wird bereits auf weiteres Material
stoßen6. Trotzdem hat die Verfasserin mit
ihrem Werk eine empfindliche Lücke ausgefüllt.

Die «Stoffe der Weltliteratur» werden
in der Bibliothek jedes literarisch Interessierten

bald ebenso zu finden sein wie die «Daten

deutscher Dichtung — Chronologischer
Abriß der deutschen Literaturgeschichte von
den Anfängen bis zur Gegenwart», welche
die gleiche Verfasserin zusammen mit Herbert

A. Frenzel kompiliert hat. Die dritte,
verbesserte und vermehrte Auflage sowie
eine Taschenbuchausgabe beweisen ihre
Brauchbarkeit7. Daß Daten «ein paar
Jahrzehnte lang nicht hoch im Kurs standen », hat
vor allem bei der jüngeren Generation jenes
unklare Geschichtsbild zur Folge, welches
mit den Jahrhunderten wie mit kleiner
Münze umzugehen pflegt. Den nebulosen
Vorstellungen abzuhelfen, dienen neben den
reinen Daten die übersichtlichen Einleitungen

zu den einzelnen Epochen und die
stichwortartigen Inhalts- und Problemanalysen
der Werke. Trotz einzelner Versehen (Sanna-
zaros «Arcadia » ist keine spanische, sondern
eine italienische Dichtung) und dem allzu
summarischen Register, welches das Auffinden

der einzelnen Werke eines Autors nicht
leicht macht, empfiehlt sich das Buch durch
seine didaktischen Vorzüge.

Literatur und Psychologie

Einen «Einfluß Freuds» auf die deutsche
Literatur weisen die «Daten» freilich nur in
einem Falle (bei Brückners «Krankheit der
Jugend») nach, obwohl er natürUch weit
stärker ist. Daß Sigmund Freud umgekehrt
von der Dichtung wiederholt Anregung
empfangen hat, zeigen seine Schriften zur
Psychoanalyse, die Alexander Mitscherlich unter
dem Titel« Das Unbewußte » herausgegeben
und eingeleitet hat. Der Band enthält elf
Studien, darunter den umfangreichen Essay

über «Das Unbehagen in der Kultur». Wir
wählen den Ausdruck « Essay » mit Bedacht,
weil Freud auch ein hervorragender Schriftsteller

war. Ob man seinen Thesen rückhaltlos,

mit Einschränkungen oder gar nicht
zustimmt; ob man seine enorme Wirkung auf
die Weltliteratur begrüßt oder bedauert, und
das heißt im Grunde : ob man die Freiheit der

Willensentscheidung anerkennt oder nicht —
die Kenntnis seiner Arbeiten gehört zum
geistigen Rüstzeug des Literaturfreundes.
Zahlreiche moderne (und vielleicht auch einige
ältere) Dichtungen bleiben ohne Freuds
Schematismus unverständlich, und die
Literaturtheorie muß sich mit den Zusammenhängen

von Literatur und Psychologie
auseinandersetzen.

Freuds Schriften, vor allem sein Begriff
der «Verdrängung», bildeten auch einen

Ausgangspunkt für Hans Blühers Untersuchung

über «Die Rolle der Erotik in der
männlichen Gesellschaft», die jetzt, mit
einem Vorwort von Hans Joachim Schoeps, als

verständig gekürzter Neudruck vorliegt9.
Die andere Wurzel für Blühers Theorie der

menschlichen Staatsbildung nach Wesen und Wert

war die Jugendbewegung. Fast ein halbes

Jahrhundert nach dem ersten Erscheinen hat
das Buch seine Sprengkraft verloren; Blühers

echte Erkenntnisse sind Gemeingut
geworden, während seine unbekümmerten
Naivitäten, besonders wenn sie Nietzsches

Begriffe usurpieren, stark verblüht wirken.
Daran ändert auch das Vorwort von 1949 zu
einem damals geplanten Neudruck nichts.
Indessen hat das Buch auch für den
Literarhistoriker hohen dokumentarischen Wert:
nicht so sehr weil der Verfasser das «Malteser

»-Fragment und andere SteUen des

«geborenen Männerbündlers » Schiller in seinem
Sinne interpretiert, sondern weil das Erlebnis
des jugendbewegten Männerbundes an der

Wiege zahUoser poetischer Schwärmer des

Jahrhundertanfangs gestanden hat und weil
kulturprägende Erscheinungen, wie der
George-Kreis, ohne Kenntnis des
Männerbund-Ideales heute kaum mehr zu verstehen
sind. Es ist kein Zufall, daß Blüher sein Buch
mit Georges Versen über den «neuen adel»
beschließt.

Die Abneigung gegen das weibUche Ge-

797



schlecht teilt Blüher mit einem Autor von
stärkerer literarischer Potenz. Nachdem
einige französische SchriftsteUer den Marquis

de Sade als Vorläufer der schrankenlosen
Freiheit des Individuums wiederentdeckt
haben, lag die Versuchung nahe, seine
Ausgewählten Werke in deutscher Sprache zu
veröffentlichen, wenn auch mit den vom Gesetz

gebotenen Vorsichtsmaßnahmen10. Die Ausgabe

soll drei Bände umfassen; bisher liegt
uns der zweite vor, herausgegeben von Marion

Luckow nach verschiedenen Übersetzern.
Er enthält den zweiten Teil der Biographie,
die politischen Schriften, Teile aus den
Romanen «Aline und Valcour » und « Justine »

(in zweiter Fassung), das Schauspiel «Ox-
tiern», das einzige, mit dem Sade einen
gewissen Erfolg erzielte, drei Erzählungen aus
den «Verbrechen der Liebe», einen
dokumentarischen Anhang, der ein gutes Zeitbild
der großen Revolution gibt, und einen
Kommentar. Ohne Kenntnis der Originale läßt
sich der Wert der Ausgabe kaum beurteilen,
zumal die — offenbar berechtigten —
Kürzungen ein sachliches Urteil überhaupt
erschweren. Der «göttliche Marquis», wie ihn
seine Verehrer blasphemisch zu nennen
beliebten, ist wie alle Asozialen ein bedauernswertes

Geschöpf. Daß er 27 Jahre im
Gefängnis und im Irrenhaus zubrachte, wird
man der Gesellschaft nachsehen, die guten
Grund hatte, sich vor ihm zu schützen; daß
sie ihm dadurch Gelegenheit bot, seine

extremen Phantasien in Ruhe zu Papier zu
bringen, entbehrt nicht der diaboüschen
Ironie. «Aline und Valcour » geht offensichtlich

auf Richardsons « Pamela » zurück. Wie
sich das große Thema des 18. Jahrhunderts
in normalen Gehirnen spiegelte, sieht man
am besten an Goldonis Dramatisierung des

Stoffes, die dann Rudolf Borchardt in einer
dreiaktigen Komödie bearbeitet hat. (Der
«Pamela »-Stoff ist Elisabeth Frenzel in ihrem
Lexikon übrigens entgangen.) Sie findet sich

zusammen mit fünf anderen dramatischen
Stücken im letzten Band seiner « Gesammelten

Werke », herausgegeben von Marie Luise
Borchardt unter Mitarbeit von Ernst Zinn, der
Borchardts «Dramen» enthält11. Der andere

geistige Ahnherr des Marquis ist Rousseau,
dessen fanatischen Glauben an die Güte der

Natur Sade in ein noch fanatischeres
Bekenntnis zur Bosheit der Natur umkehrte.
Geistesgeschichtlich läßt sich seine Perversion

als pathologische Reaktion auf die
überhitzte Empfindsamkeit verstehen, der er
eiskalte Empfindungslosigkeit entgegensetzte.
Darum ist das eintönige Thema seiner

Erzählungen der Sieg des Lasters über die
verfolgte Unschuld, den er durch eine
Schinderphilosophie umständlich zu begründen
sucht. Was dem Erzvater der «schwarzen
Romantik» vor allem mangelt, ist jeder
Anflug von Charme; er hat recht, wenn er einmal

schreibt, seine «Justine» könne «selbst
den Teufel anwidern». Wie alle gehäuften
Greuel in der Literatur wirken seine Tiraden

gegen Tugend und Christentum oder für den
sexuellen Exzeß und den Lustmord
allerdings unfreiwillig erheiternd, wenn sie —
was bald geschieht — die Grenzen des guten
Geschmacks erreichen. Merkwürdigerweise
hat sich aber niemand zu einem befreienden
Gelächter entschließen können. Vielmehr hat
die Forschung, vor allem Mario Praz ln sel"

nem (demnächst in deutscher Sprache
erscheinenden) Werk «Liebe, Tod und Teufel
in der schwarzen Romantik» nachgewiesen,
daß zahlreiche Autoren des 19. Jahrhunderts
sich von Sade haben hypnotisieren lassen wie
die Kaninchen von der Schlange12. So sind
bedeutende Spuren seiner Lektüre von Byron
über Swinburne, Baudelaire, Flaubert bis zu
D'Annunzio nachweisbar. Diese erstaunliche

Tiefenwirkung ist wohl nur durch die
Faszination zu erklären, die das Böse auf den
Menschen ausübt. Sie ist ein literarhistorisch wie
kulturpsychologisch gleich interessantes Thema.

Auf jeden Fall stellt Sade in der französischen

Literatur einen SonderfaU dar. Für ihn
trifft das Wort nicht zu, das Robert Minder im
ersten seiner fünf Essays über « Kultur und
Literatur in Deutschland und Frankreich»
schreibt, die Einbürgerung des Künstlers
habe sich in Frankreich unter zwei Aspekten
vollzogen: «Er sagt aus, wie die Gemeinschaft

ist; er ruft, wie sie sein soll13.» Im
übrigen lehren Minders glänzende Studien,
daß der im westdeutschen Sprachbereich
meist vernachlässigte soziologische
Gesichtspunkt, sofern er mit Geist vertreten

798



wird, Aufschlüsse über das Wesen der
Literatur zu geben vermag, die sich der rein
ästhetischen Betrachtung entziehen. Unter
dem Aspekt des Pfarrhauses oder der
Kadettenanstalt läßt sich selbst über Schiller, Rilke,
Musil, Benn noch Neues sagen.

Von Schelmen und Sansculotten

Freilich haben auch einige deutsche
Literarhistoriker den Elfenbeinturm verlassen und
betrachten die Literatur unter anderem als

soziales Phänomen. Das ergibt sich beinahe

von selbst beim barocken Roman, dessen
beide Typen, der höfische und der Schelmenroman,

in erster Linie soziologisch faßbar
sind *. Ahnherr aller Schelme bis zu Albert
Vigoleis Thelen, dem Hochstapler Felix
Krull und dem Zwerg Oskar ist der Spanier
Lazarillo von Tormes. Die Geschichte seines

Lebens, seiner Leiden und Freuden, angeblich

von ihm selbst, in Wahrheit von einem
nicht mit Sicherheit ermittelten Humanisten
erzählt, hat Walter Widmer samt der Fortsetzung

übertragen und ein knapp informierendes

Nachwort geschrieben14. Das Buch ist
eine Augenweide durch die vorzügliche
Wiedergabe der 73 Textillustrationen des
holländischen Künstlers Leonard Bramer (1596 bis
1674) nach den in München aufbewahrten
Originalen. Nur selten stimmen Wort und
Bild so trefflich überein wie hier; einige
Zeichnungen kommen Rembrandts Geist
nahe. Wegen der Seltenheit der Originalausgaben

noch wertvoller ist der Neudruck von
Johann Beers Romanen «Die teutschen
Winter-Nächte & Die kurzweiligen Sommer-
Tage », herausgegeben von Richard Alewyn,
dem verdienten Wiederentdecker dieses

vergessenen Barockerzählers (1655—1700)15.
Nachdem Alewyn schon vor einigen Jahren
Beers «Narrenspital sowie Jucundi Jucun-

*Vgl. dazu jüngst Marcel Bataillon, «La
picaresca». A propos de La picara Justina, in:
Wort und Text — Festschrift für Fritz
Schalk, Frankfurt am Main (Vittorio
Klostermann) 1963, S. 233: «L'irruption massive,

entre 1598 et 1605, de ,1a vida picaresca'
comme matière de littérature doit avoir des

raisons profondes et extralittéraires. »

dissimi Wunderliche Lebens-Beschreibung»
publiziert hatte16, sind nun vier von Beers 21

Romanen wieder zugänglich. Ihre textliche
Darbietung befriedigt sowohl den Forscher
wie jenen Leser, an den sich der Herausgeber
vornehmlich wendet und « der nichts als sein

Vergnügen sucht ». Dieses findet er in höchstem

Maße, denn neben Grimmeishausen ist
Beer der unterhaltsamste Erzähler des
deutschen Barock. Der Genuß der «Winter-
Nächte» und der « Sommer-Täge » wird
durch die Wiedergabe von 24 Kupfern nach
den Erstdrucken erhöht; ohne die Qualität
von Bramers Zeichnungen zu erreichen, fangen

sie diepikareskeStimmungvorzüglichein.
Zu den nahezu vergessenen deutschen

Schriftstellern gehört auch Johann Gottfried
Seume. Es war ein glücklicher Gedanke, seine

«Prosaschriften» mit einer Einleitung von
Werner Kraft im 200. Jahre nach seiner Geburt
neu zu drucken17. Sie umfassen — leider
unkommentiert und durch Druckfehler ent-
steUt — die Autobiographie des Verfassers,
den « Spaziergang nach Syrakus », den
Reisebericht über Rußland, Finnland und Schweden,

einige kleinere Schriften meist politischer

Art, die nicht unbedeutenden Aphorismen

sowie als Rarität die in den früheren
Seume-Ausgaben fehlende, 1793 zu
Warschau erschienene Abhandlung «Über
Prüfung und Bestimmung junger Leute zum
Militär». Goethe nannte Seumes Gedichte
« griesgrämisch, mißwollend, sansculottisch »

(das letzte Adjektiv verrät die Ursache seiner

Abneigung); Kraft nennt ihn «skeptisch,
stoisch und mutig » ; Hans Mayer würde ihn
in die «plebejische» Tradition unserer
Literatur einreihen. Alle Charakterisierungen
treffen Grundzüge seines Temperamentes.
Freiwillige und unfreiwillige Ortsveränderung

(bis nach Kanada) war sein Schicksal;
was er literarisch daraus zu gewinnen
verstand, gehört zur ansehnlichen Prosa der
klassischen Zeit. Er schreibt knapp und klar;
hin und wieder hört man seine lateinischen
Muster durch. Ohne dem Originalitätswahn
zu frönen, ist er originell; als ihn die
Kaiserinmutter in Petersburg zu sehen wünscht,
reagiert er : « Meine halbhuronische Personalität

geriet durch einige Sekunden ins
Betroffene. » Es lohnt sich, ihn zu lesen ; er lehrt

799



die Welt deutlicher sehen, denn auch die
soziale Wirklichkeit entzieht sich ihm nicht.

Romantische Politik und Kritik

Das gleiche gilt für Bettina von Arnim. Doch
ging sie weiter als Seume und wollte «

Konstitution, Preßfreiheit, Vernunft und Licht ».

Sie trat für die unterdrückten Polen und
Juden ein, forderte menschenwürdiges Dasein
für die Armen, bekämpfte Zensur und
Todesstrafe. Nach David Friedrich Strauß
bestand ihr Ziel darin, «den König von Preußen

(Friedrich Wilhelm IV.) zu vermögen,
sich seiner Schranken zu entreißen und der
geistigen Bewegung unserer Zeit in die
Arme zu werfen ». Von der Wiener Reaktion
wurde sie als «Kommunistin» verdächtigt
und ihr Buch verboten. In Preußen wäre
dasselbe geschehen, hätte sie ihm nicht die (vom
König genehmigte) Widmung vorangestellt,
die zugleich sein Titel war: «Dies Buch
gehört dem König. » Der Zorn der Zensur entlud

sich gegen den Kritiker Adolf Stahr,
welcher die undisziplinierte Weitschweifigkeit
von Bettinas Buch in einer Broschüre
gedanklich konzentriert hatte. Die Zensoren
erkannten die Gefahr: Bettinas Buch «hält sich
in poetischer Sphäre und unbestimmten
Bildern, diese Flugschrift drängt den angeblichen

Sinn und Inhalt... zu einem scharf
ausgeprägten und allgemein verständlichen
Bilde zusammen, welches alle bestehenden
Zustände in subversiver Tendenz ent-
steUt... ». Bettina war in der Tat keine
Sozialrevolutionärin im modernen Sinne ; nicht
mit politischem Kalkül, sondern mit dem
Herzen protestierte sie gegen die
gesellschaftlichen Mißstände. Dabei verwandte
sie, wie auch in ihrem zweiten politischen
Buch, den « Gesprächen mit Dämonen », eine
Form, die sie nicht beherrschte, eben den

Dialog. Gustav Konrad, der verdiente Herausgeber

ihrer «Werke und Briefe», hält es für
die «Aufgabe der Kritik, Bettina hier in
ihren Intentionen zu rechtfertigen » ; die Frage
der Wertung sei «unangebracht18». Wir
können eine solche Auffassung nicht teilen.
Bestünde die Aufgabe der Kritik in der
Rechtfertigung von Intentionen, so müßte
sie auch der letzten Stümperei etwas abge¬

winnen, denn die Absichten sind immer gut.
Allein in der Kunst gilt das Können. Bettinas
poUtische Bücher sind literarisch mißglückt;
darum taten sie auch geringe politische
Wirkung. Wer in die Politik eingreifen will,
muß ihre Sprache sprechen. — Die Ausgabe,
über deren erste Bände wir an dieser Stelle
früher berichtet haben (vgl. Schweizer
Monatshefte, 40. Jahr, Heft 6, September i960,
S. 631ft), liegt nun vollständig vor, und wir
begrüßen sie wärmstens. Die Bände III und
IV enthalten neben den genannten Büchern
und einer mutigen Schrift über die polnische
Frage die Märchen, Gedichte und kleineren
Prosastücke, Band V, herausgegeben von
Joachim Müller, eine reiche Auswahl aus dem
Briefwechsel, darunter eine größere Anzahl
bisher unveröffentlichter Briefe. Daß eine
einheitliche Schreibweise infolge der
verschiedenartigen Vorlagen nicht erzielt werden

konnte, wird den Benutzer weniger stören

als das Fehlen des Kommentars, das sich
hier besonders störend bemerkbar macht.
Indessen läßt sich wenigstens Bettinas «Ge-
hirnsinnüchkeit»,die ihr der Fürst Pückler einmal

vorhielt, auch kommentarlos genießen.
Ihrer Richtung sage fast nichts mehr zu

als «grelle verworrene Opposition», schrieben

die Brüder Grimm an Dahlmann, nachdem

sie sich 1844 wegen eines politischen
ZwischenfaUes mit Bettina überworfen
hatten; später gUch sich das Verhältnis wieder
aus und wurde durch verwandtschaftliche
Bande gefestigt. Wer in die nicht immer
ungetrübten Beziehungen der späten (und
teilweise verspäteten) Romantiker Einblick
gewinnen will, findet ihn in der ausgezeichneten

ZusammensteUung von Briefen,
Dokumenten und geschickt verbindenden Texten,
die Wilhelm Schoofnun auch «Jacob Grimm»
gewidmet hat19. Wir haben an dieser Stelle
wiederholt auf Schoofs solide Veröffentlichungen

aus dem Grimm-Kreis empfehlend
hingewiesen (vgl. 37. Jahr, Heft 5, August
1957, S. 426; 42. Jahr, Heft 9, Dezember
1962, S. 975); auch der Band über Jacob
Grimm mit dem schlichten Untertitel «Aus
seinem Leben» hält die glückliche Mitte
zwischen Gelehrsamkeit und Lesbarkeit.

Über die Ausläufer der Romantik sind
wir im allgemeinen besser unterrichtet als

800



über ihre Anfänge, deren Zeugnisse bis vor
kurzem nicht immer leicht zugänghch waren.
In den letzten Jahren ist eine Änderung
eingetreten, und da die Ideen in der Luft zu
Uegen scheinen, ergibt sich sogleich ein
Embarras de richesse. August Wilhelm Schlegels

« Kritische Schriften » Uegen in zwei
Neudrucken vor. Die eine, ausgewählt, eingeleitet

und erläutert von Emil Staiger, eröffnet
eine neue Reihe «Klassiker der Kritik», als
deren Herausgeber Staiger selbst verantworthch

zeichnet20; die andere, herausgegeben
von Edgar Lohner, soU auch Schlegels Briefe
umfassen und ist auf sechs Bände berechnet,
von denen bisher zwei mit den Titeln
«Sprache und Poetik» und «Die Kunstlehre

» vorliegen21. Beide Sammlungen gehen
im wesentUchen auf die Schlegel-Ausgaben
von Böcking beziehungsweise Minor zurück
(denn hinter der «Kunstlehre» verbergen
sich die von Minor herausgegebenen
«Vorlesungen über schöne Literatur und Kunst ») ;
darum greift die Bezeichnung «herausgegeben

von...» in Lohners Sammlung zu hoch.
Zum Glück überschneiden die Bände einander

nur in vier FäUen. Staiger bietet Texte
dar, «die nicht aUein für den Literarhistoriker,

sondern für einen weiteren Kreis von
Lesern von Interesse sind», während Lohners

Auswahl auch den Dante-Essay, die
metrischen Untersuchungen und den «Wettstreit

der Sprachen» gibt. Dafür ist Staigers
Auswahl reichhaltiger (16 Stücke gegenüber
io) und farbiger, indem sie auch einige
Essays über Schlegels Zeitgenossen und über
Autoren der Romania einbezieht. Nach Lage
der Umstände ist keiner der Neudrucke zu
entbehren. Staigers schöne Einleitung
entschädigt für Lohners etwas ausführUchere
Kommentare.

Romantiker-Zeitschriften

Bettina, die Grimms und die Schlegels
gehörten zu den Mitarbeitern der «Zeitung für
Einsiedler», die Arnim in Gemeinschaft mit
Brentano in Heidelberg herausgab.
Denkwürdiges Zeugnis romantischer Verspieltheit,

Verwilderung, Vernachlässigung, ist
sie als einer der vorzüglichen fotomechanischen

Nachdrucke der J. G. Cottaschen

Buchhandlung Nachf. zu Stuttgart jetzt wieder

greifbar, mit einem instruktiven Nachwort

von Hans Jessen22. Weit sorgfältiger
haben Kleist und Adam Müller den in Dresden

erscheinenden «Phöbus — Ein Journal
für die Kunst» redigiert. Nachwort und
Kommentar sind Helmut Sembdner zu danken,
der auch Nachwort und QueUenregister zu
den ebenfaUs von Kleist geleisteten «Berliner
Abendblättern» beigesteuert hat23. Mit dem
hier bereits angezeigten «Athenäum» der
Schlegels (vgl. 42. Jahr, Heft 9, Dezember
1962, S. 975) sind also alle bedeutenden
Romantiker-Zeitschriften in originaler Gestalt
wieder zugänglich. Gemeinsam ist ihnen die

Kurzlebigkeit. Die «Einsiedler »-Zeitung
erschien fünf Monate, der «Phöbus» während
des ganzen Jahres 1808, die «Abendblätter»
vom Oktober 1810 bis März 1811. Fragt sich
der Leser, ob er ernstlich bereit gewesen
wäre, sie länger zu abonnieren, so wird er
wahrscheinUch verneinen. Zwar waren
erstklassige Mitarbeiter tätig; aber oft Ueferten
sie nicht ihr Bestes, und wenn sie es taten,
wurden die Beiträge durch den stereotypen
Hinweis «Die Fortsetzung künftig» zerrissen.

Spezifisch publizistisches Talent ist nur
Kleist eigen; darum bekam er auch
Schwierigkeiten mit der Zensur, die ihm bald die
Lust an der Arbeit und die Leser raubte. Die
Heidelberger Dioskuren hingegen pflegten
— dem idyllischen Titel ihres Blattes zum
Trotz — muntere Polemik gegen den «alten
Krachwedel » Voß, durch die sich das PubUkum

gelangweUt fühlen mußte. Kleist
wiederum konnte sich zwar im «Phöbus»
entfalten, nicht aber in den «Abendblättern»,
die meist nur vier Oktavseiten Umfang
hatten; der Zwang der Knappheit kam freiUch
seinem anekdotischen Genie entgegen. Doch
keiner der Redaktoren traf auf die Dauer
jene mittlere Tonlage zwischen Unterhaltung,

Belehrung und Geschmacksbüdung, die
Wielands «Teutschem Merkur »und Böttigers
Fortsetzung 37 Lebensjahre ermöglichte.

Die fotomechanischen Wiedergaben
atmen jenen Reiz des Unmittelbaren, die kein
bloßer Neudruck vermitteln könnte. Die
Anschauung von Satz, Druck und Kunstbeilagen

ist das geeignete Mittel, um den
Geschmack der Zeit fast physisch nachzuemp-

801



finden. Selbst die (sehr seltenen) Anzeigen in
den «Abendblättern » werfen ein SchlagUcht
auf das Publikum, an das Kleist sich wandte.
So heißt es am 21. Dezember 1810: «Ein
vorzüglich schönes Weihnachts-Geschenk
zur Zimmer-Verzierung für den gebildeten
Theil des Publikums sind Göthe, SchiUer,
Herder und Wieland, vier saubere Gips-
MedaiUons, geformt nach Gerhard von Kü-
gelgen in Dresden, von Posch...» — Als
Kommentator der Kleistschen Organe hat
Sembdner philologische Meisterarbeit geleistet.

Es ist ihm gelungen, Kleist als Verfasser
oder Bearbeiter einer großen Zahl von
Beiträgen in den «Abendblättern» sowie die
QueUen zu ermitteln, nach denen er seine

Zeitung gestaltete. Die Register, die aUen

Nachdrucken beigegeben sind, ermöghchen
rasche und sichere Orientierung. Wir geben
der Hoffnung Ausdruck, der Verlag werde
nach Schillers «Hören», dem einzigen bisher
fotomechanisch vervielfältigten Organ der
Klassik, Goethes Zeitschriften, die «Propyläen»

und «Über Kunst und Altertum»,
folgen lassen.

Ein Hauch romantischen Geistes weht
noch im «Briefwechsel» zwischen Stefan
George und Friedrich Gundolf, herausgegeben
von Robert Boehringer mit Georg Peter
Landmann21. Selbst in den Augenblicken höchster
Entzückung sind die Äußerungen freilich
nicht ganz frei von leisen Spannungen
zwischen dem schon gefestigten Manne und dem
schwärmerischen Jüngling, dem Meister und
dem Jünger. Die Zuneigung des Achtzehnjährigen

ist unbedingt, die des Dreißigjährigen
nüchtern mit einem Unterton des Väterlichen

und Herrscherlichen, dem sich Gundolf

« dumpf, dann wilüg » unterordnet. Als
er selbst zum Gelehrten und Lehrer
herangereift ist und einen Liebesbund schUeßt, der
Georges Billigung nicht findet, werden
Verstimmung und Bruch unvermeidlich. Beide
haben darunter geUtten, tiefer gewiß Gundolf,

dessen warmherzige Güte der Starre
Georges nicht gewachsen war. Nach
fünfundzwanzigjähriger Freundschaft kann es
kein grausameres Urteü geben als die Äußerung

Georges gegenüber Edith Landmann,
nachdem Gundolf ihm seinen Entschluß zur
Heirat mitgeteilt hatte: «Da ist eine kranke

SteUe im Gehirn. » Doch das Mißverstehen
bahnt sich bereits in den Versen an Gundolf
an : «Warum so viel in fernen menschen
forschen und in sagen lesen...» Liegt doch
nichts näher als die Antwort : Weü ein jeder
sein Telos nur erfüUt, wenn er dem eigenen
Genius gehorcht, weil die darsteUende
Begabung eine andere ist als die primär
schöpferische. Als George die Widmung von Gundolfs

«Kleist» an Elisabeth Salomon unter
dem Zeichen der «Blätter für die Kunst » las,
über das er aUein verfügen woUte, war auch
er tief betroffen ; eine Kränkung dessen, was
in der Sprache seiner Anhänger «der Staat»
heißt, konnte er nicht nachsehen. Denn es

fehlte ihm jene Heiterkeit des Herzens, die
Gundolf besaß und die ein Zeichen des
GöttUchen im Menschen ist. Nicht ohne Erschütterung

lesen wir den ehrfürchtig und
sorgfältig edierten Briefwechsel, der mit AbbU-
dungen und erläuternden Zwischentexten
versehen ist: Verhüllend offenbart er eine
menschliche Tragödie unter Geistern hohen
Ranges.

Horst Rüdiger

•Artemis-Verlag, Zürich-Stuttgart 1963.
2Franz-Steiner-Verlag GmbH., Wiesbaden
1956. 3Ebd. 464 Tafeln, 30 TextabbUdungen;
Eugen-Rentsch-Verlag, Erlenbach-Zürich.
6Alfred-Kröner-Verlag, Stuttgart 1962. 6R.

Piper & Co., Verlag, München 1961.
'Kiepenheuer & Witsch, Köln-Berlin 1962;
Deutscher Taschenbuch-Verlag, München
1962. 8 S.-Fischer-Verlag, Frankfurt am Main
i960. 'Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart 1962.
10MerUn-Verlag, Hamburg 1962. 11Ernst-
Klett-Verlag, Stuttgart 1962. "Carl-Hanser-
Verlag, München 1963. 13 Insel-Verlag,
Frankfurt am Main 1962. "Winkler-Verlag,
München 1963.15 Insel-Verlag, Frankfurt am
Main 1963. "Rowohlts Klassiker der Literatur

und Wissenschaft, Hamburg 1957.
17 Joseph-Melzer-Verlag, Köln 1962.
"Bartmann-Verlag, Frechen-Köln 1961—1963.
"Ferd. Dümmlers Verlag, Bonn 1961,
20 Artemis-Verlag, Zürich-Stuttgart 1962.
21W.-Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 1962—
1963. 22i9Ó2. 23Ebd. 1961, 1959. 24Helmut
Küpper, vormals Georg Bondi, München-
Düsseldorf 1962.

802


	Bücher

