
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 6

Artikel: Richard Wagners Wertung als Dichter

Autor: Beidler, Franz W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Wagners Wertung als Dichter

FRANZ W. BEIDLER

Als Wagner bekannt und bald berühmt wurde, war er für die Welt zunächst
ein Opernkomponist und später ein Musikdramatiker. Aber ein
Opernkomponist, der seine Texte selbst verfaßte.

Das war etwas Neues. Alle großen Meister der Oper hatten ihre Librettisten.
Die Abfassung von Operntexten war im 18. Jahrhundert zu einem spezialisierten

Zweig der dramatischen Dichtung geworden. Namentlich Pietro
Metastasio, Lorenzo da Ponte und Eugène Scribe hatten darin eine hohe
Technik entwickelt. Freilich blieb die Dichtung, auch wenn sie gut und sinnvoll

war, doch immer der Musik untergeordnet und bildete zumeist nur einen
Vorwand zur Komposition von Rezitativen, Arien, Duetten, Chorensembles
oder zur Entfaltung prächtiger Szenerien wie in der Großen Oper Meyer-
beers, welche die Bühnen beherrschte, als Wagner seine Laufbahn begann.
Und oft genug waren es wie die «Euryanthe» der unglückseligen Helmine
von Chezy Machwerke ohne jeden dichterischen Gehalt.

Und nun trat auf einmal ein Wagner mindestens seit dem «Holländer»
mit dem Anspruch auf, seine Werke seien Ton-Dichtungen, die allen
Anforderungen, wie sie an Wort-Dichtungen zu stellen sind, zu genügen bestimmt
seien; denn sie seien eben Dramen im antiken Sinn.

Voraussetzung dazu war eine Doppelbegabung als Musiker und als Dichter.

Bei Wagner verschmolzen denn ja auch der dichterische und der
musikalische Schaffensprozeß zu einer Einheit, wie er selbst immer wieder betont
hat. Zu dieser subjektiven Voraussetzung kommt eine objektive hinzu: An
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert wird Musik mehr und mehr zu
einer Ausdruckskunst, das heißt zu einer Kunst, die außermusikalische
Vorstellungen, Gefühle und Geschehnisse, ja literarische und philosophische
Ideen zum Ausdruck bringen will. Dadurch nähert sie sich dem Bereich der

Dichtung an, oder wie Paul Bekker in seinem Wagner-Buch sagt : « Es treten
die großen darstellenden Ausdrucksgestalter an die Stelle der schöpferischen
Klanggestalter, die femininen Gefühlsnaturen an die Stelle der maskulinen
Formnaturen. Wagner ist eine solche Gefühlsnatur, nicht primärer Musiker,

nicht primärer Dichter, sondern wie Berlioz, Liszt, Schubert, Mendelssohn,

Schumann primärer Ausdrucksempfinder. »

Wie hat sich nun die deutsche Literaturgeschichtsschreibung zu Wagners
Anspruch verhalten, auch als Dichter voll anerkannt zu werden? Die erste

Erwähnung Wagners in einer Literaturgeschichte findet sich, soviel ich sehe,

635



in der «Geschichte der Deutschen Literatur seit Lessings Tod» von Julian
Schmidt (Neuauflage 1858, 3. Band). Aber es ist noch keineswegs eine Würdigung

Wagners als Dichter. Vielmehr enthält der Gustav Freytag gewidmete,
etwas regeUose Band ein Kapitel über «Deutsche Musik», dessen Aufnahme in
eine Literaturgeschichte der Verfasser damit rechtfertigt, daß sich «der
Ideahsmus auf dem Weg der Reflexion in die Tonkunst geflüchtet» habe,
nachdem das eigentliche Drama seine Aufgabe mehr und mehr realistisch
erfasse. Schmidt bespricht die bis zu diesem Zeitpunkt geschaffenen Werke
Wagners, der mit den bterarischen Tendenzen der Zeit im guten wie im
schlimmen Hand in Hand gehe, ausführlich, aber in einer zwiespältig-kritischen,

oft scharf ablehnenden Art, der man es anmerkt, daß der Kritiker,
obwohl jünger als Wagner, ihm ziemlich fassungslos gegenübersteht. Bei dem
Altliberalen der «Grenzboten», der den Zorn von Ferdinand Lassalle und
Lothar Bucher herausgefordert hat, sprachen dabei auch politische Vorbehalte

gegen die «sogenannte Demokratie» mit, von der Wagner zunächst

getragen worden sei. Wes Geistes Kind Schmidt war, enthüllt sich in folgenden

Sätzen: «Wagner spannt die Phantasie gewaltsam an, nicht durch das

Medium des Gemüts und des Gewissens, wie aUe großen Dichter und Komponisten,

sondern unmittelbar, wie aUe Romantiker, Charlatane und Magiker.
Sowohl seine Poesie wie seine Musik durchzittert jener anspruchsvolle
seltsame Ton, der dem Anschein nach etwas sehr Spiritualistisches ist, eigentlich
aber die gemeine Sinnbchkeit affiziert. Man hat ihn gar zu einem nationalen
Dichter machen woUen wegen seiner mittelalterUchen Stoffe, aber die
charakteristische Eigenschaft der deutschen Nation beruht auf dem Gemüt, der
Einheit der idealen Anschauung mit dem Gewissen, und in dieser Beziehung
sind Wagners Opern durchaus undeutsch. Seine Sitthchkeit ist eine

transzendente, von dem Gemüt wie von dem Gewissen losgelöst. »

Die nächste, freibch ungleich weniger anspruchsvoUe und weit kürzere

Erwähnung Wagners trifft man in der Literaturgeschichte, die der Konstanzer

Münsterpfarrer Gustav Brugier 1865 bei Herder in Freiburg i. Br. erscheinen
ließ. Dort wird Wagner als «genialer Reformator der Operntextdichtung»
gepriesen, der auch an diesem Orte rühmlich genannt werden müsse. « Seine

selbstgedichteten Texte übertreffen nicht nur die bis anhin üblichen weitaus

an dichterischem Gehalt, sondern haben zugleich auch altehrwürdige Stoffe
deutscher Epik dem Empfinden der Gegenwart auf ihre Weise wieder näher

gebracht. »

Wiederum sieben Jahre später hat sich Heinrich Kurz, der seit 1834 als

pohtischer Emigrant in der Schweiz und seit 1839 als Kantonsschulprofessor
in Aarau lebte und 1873 dort starb, im 4. Band seiner Literaturgeschichte
(1872 bei Teubner in Leipzig) sehr viel ausführhcher mit Wagner beschäftigt.
Sein Werk ist so gestaltet, daß einem aUgemeinen Kapitel über die verschiedenen

Literaturgattungen jeweils Sonderkapitel über einzelne Dichter und

636



Schriftsteller folgen. Ein solches ist nun auch Wagner gewidmet, sogar mit
einem stilisierten Bildnis. Kurz würdigt ihn zunächst ähnlich wie Brugier,
meint dann aber, Wagner wolle ja nicht die Oper, sondern das Drama: «Aber
was er auch sagen mag, seine Dichtungen sind am Ende doch Opern, in
welchen der Text, so gut und schön, so neu und poetisch er auch ist, der
Musik untergeordnet ist. WoUte man sie mit ihm als dramatische Kunstwerke
ansehen, so würde man ihnen das größte Unrecht tun; denn sie entsprechen
dem Begriff derselben doch in keiner Weise, während sie als Operntexte
betrachtet das höchste Lob verdienen. »

Das von Kurz gegebene Stichwort wird in der Folge von vielen
Literarhistorikern und -kritikern in verschiedenen Formen abgewandelt, sei es, daß

Wagner nur als Bearbeiter von Stoffen aus der Literaturgeschichte für die

Opernbühne erwähnt wird, wie dies Robert König in seiner populären
Literaturgeschichte tut (1878 bei Velhagen & Klasing), sei es, daß geradezu
ausgesprochen wird, Wagner habe in einer Geschichte der Literatur keinen Platz

zu beanspruchen. Mit äußerster Schärfe vertrat der als SchiUer-Biograph
bekannt gewordene Richard Weltrich diese Auffassung, und zwar in einer

Monographie «Richard Wagners Tristan und Isolde» (1904), die aUerdings
eine Streitschrift gegen den Wagnerianer Wolfgang Golther war. In einem

Kapitel über die sprachliche Beschaffenheit des Textes wirft er Wagner
«Sprachstümpereien, dürre Prosa, gespreizte Rhetorik und manierierten
Wortschwall» vor und ruft schließlich zornig aus: «Nur Verblendung kann
die Wagnerschen Bühnenwerke in eine Entwicklungslinie mit dem Drama
Shakespeares, Schillers, Kleists und Hebbels steUen, nur Verblendung kann

glauben, daß das Musikdrama Wagners das aus gesprochenem Dialog und

gesungenen lyrischen Chören zusammengesetzte altgriechische Drama erneuert
habe. Wagner gehört nicht in die Geschichte der Dichtung, er gehört in die
Geschichte der Musik (auch in die Geschichte des Theaters wie in die
aUgemeine Kulturgeschichte).» Auf nahezu den gleichen Ton ist eine zu ihrer
Zeit ziemlich weit verbreitete populäre Literaturgeschichte von Paul Heinze
und Rudolf Goette (1890) gestimmt. Darin wird Wagner nicht etwa in dem

Kapitel über die Bühnendichtung, sondern in dem vorausgehenden über die
Neuromantik wie folgt «gewürdigt»: Seine Libretti stünden als Poesie
betrachtet auf einer sehr niedrigen Stufe. Wohl seien einige Lieder recht anmutig,
und die Texte bezeichneten gegenüber den «kindisch-blödsinnigen herkömmlichen

Libretti» allerdings einen Fortschritt, aber den Maßstab einer ernsten
Kritik könnten sie nicht vertragen. «Es läßt sich eben nicht leugnen, daß

Wagner die Sprache durch geschmacklose Anwendung des Stabreims wie
durch verfehlte Neubildungen gemißhandelt (sie!) hat und daß seine Texte
im großen und ganzen nichts weiter sind als mit Geschick in Reime gefügte
Prosa.» Ähnlich, wenn auch maßvoUer äußerte sich der bekannte Dichter
und Schriftsteller Rudolf von Gottschall: Wagners Dichtungen stünden als

637



Operntexte außerhalb des Literaturdramas, das er ja selbst grundsätzlich
verwerfe; im übrigen könne der dichterische Ausdruck «doch nur als poetisches
Stammeln betrachtet werden, das eben seine Bedeutung darin sucht, für die
musikalische Belebung den sprachlichen Anhalt zu geben». Zu der gleichen
Auffassung bekannte sich Adolf Stern, der bedeutende Dresdener
Literarhistoriker, obschon man gerade von ihm eine schärfere Ablehnung hätte
erwarten sollen; denn er war mit zwei unerbittlichen Gegnern Wagners eng
befreundet, mit dem Kulturhistoriker Wilhelm Heinrich Riehl und mit Friedrich

Hebbel. In seinem Buch «Die deutsche Nationalliteratur vom Tode
Goethes bis zur Gegenwart», das 1886 erschien und einen Auszug aus seiner

mehrbändigen deutschen Literaturgeschichte darsteUt, ist ein Kapitel « Die
Erhebung gegen die Herrschaft der Tendenzpoesie» enthalten. Darin stellt
Stern den in der Literatur aufgekommenen Drang dar, « der Herrlichkeit und
Kraftfülle der Poesie der Vergangenheit wieder mächtig zu werden», der
trotz großer Mißgriffe (etwa bei Wilhelm Jordan) bedeutsam gebheben sei.

In diesem Zusammenhang sagt er: «Selbst im verwahrlosesten Gebiet der
deutschen Poesie, in dem der Operndichtung, machte sich dieser Drang
geltend», fährt dann aber sogleich fort: «Nicht hierher gehört eine eingehende
Besprechung und Würdigung der Bestrebungen Richard Wagners, der,
Musiker und Dichter zugleich, wennschon vor aUem Musiker, die
geringgeschätzte und in der Tat geringzuschätzende Operndichtung durch ihre
Wandlung in ein musikalisches Drama zu neuem Leben und zur Herrschaft
zu erheben trachtete » und begründet diese ausweichende Haltung mit dem

lapidaren Satz: «Diese Dichtungen stehen und fallen mit ihrer Musik.»
Diese Beispiele dürften genügen, um darzutun, daß die Literaturgeschichtsschreibung

im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts Wagner wenn nicht
ausschließlich, so doch ganz überwiegend als Musiker bewertete, seine Texte
nur mit großen Einschränkungen als Dichtungen gelten ließ und demzufolge
nicht bereit war, ihm einen Platz einzuräumen, bestenfalls ganz am Rande.

Genau um die Jahrhundertwende ändert sich dieses Bewertungsbild. 1899
läßt der Berliner Literarhistoriker und Goethe-Biograph Richard M. Meyer,
einer der vielen Schüler von Wilhelm Scherer und neben Erich Schmidt wohl
sein bedeutendster, ein Monumentalwerk von fast iooo Seiten Umfang: «Die
deutsche Literatur des Neunzehnten Jahrhunderts» erscheinen. Darin
unternimmt er den großangelegten und als geglückt zu bezeichnenden Versuch
einer umfassenden, sachlichen Würdigung Wagners und seiner Bedeutung für
die Literaturgeschichte. Er kehrt die bisherige Betrachtungsweise radikal um
und stellt sie sozusagen vom Kopf auf die Füße, indem er erklärt: «Den
Musiker haben wir hier nicht zu würdigen und den Philosophen nur zu streifen.

Aber in Wagner ist die Musik von seiner dichterischen, die Textgestaltung
von seiner musikalischen Anschauung mitbeherrscht, und so ist in gewissem
Sinn jedes seiner Werke, die agitatorischen Prosaschriften selbst nicht ganz

638



ausgenommen, ein ,Gesamtkunstwerk'. » Auf eine treffende Charakterisierung
der geistigen Persönlichkeit und der Kunstlehre Wagners läßt Meyer einen
besonderen Abschnitt seiner sieben inhaltsschwere Seiten umfassenden Würdigung

über ihn als Dichter folgen, den er mit dem Bekenntnis einleitet, es sei

schwierig, den «tonvermählten Dichter» nur nach seinen Versen zu beurteilen.

«Wagen wir es doch, so müssen wir auch wagen auszusprechen, daß er in
seinen Dichtungen die Höhe der eigenen Forderungen so wenig erreicht hat,
wie etwa der ihm in mancher Hinsicht vergleichbare Klopstock. » Er verhehlt
Wagners dichterische Schwächen keineswegs; dennoch sei er als Dichter
bewundernswert, «wo er wirklich dem Strom der Sprache folgt, wie in dem
hinreißenden Schluß des ,Tristan' oder vor allem in den köstlichen Meistersingern',

die als ganzes in die kleine, sehr kleine Reihe echter deutscher
Lustspiele von dauernder Bedeutung zu steUen sind. »

Es ist schwer zu beurteilen, ob Richard M. Meyer rein aus eigener Erkenntnis

den Anstoß zu einer neuen Bewertung der dichterischen Qualitäten Wagners

gegeben hat oder ob vielmehr eine allgemeine Wandlung der Anschauungen,

bedingt durch den Erfolg und die wachsende Verbreitung von Wagners

Werk, einen ersten Niederschlag in seiner Darstellung gefunden hat. Wie
dem auch sei, sie hat bahnbrechend gewirkt. Bahnbrechend zunächst in dem

Sinne, daß es fortan so gut wie keine Literaturgeschichte mehr gibt, in der

Wagner nicht — positiv wie negativ — als Dichter gewürdigt wird.
Bahnbrechend aber auch insofern, als Meyer Wagner nicht nur einen, sondern
einen ganz bestimmten Platz in der Literaturgeschichte zugewiesen hat: an
der Seite von Friedrich Hebbel und Otto Ludwig. Bahnbrechend schheßlich
auch dadurch, daß er andere Untersuchungen angeregt hat, die mitunter
geradezu wie eine nähere Ausführung der von ihm gezeichneten großen
Linien wirken.

Das gilt beispielsweise für die Literaturgeschichte von Friedrich Kummer

(1908), die man eine Übertragung der Darstellung von Meyer ins
Volkstümliche nennen könnte und die repräsentativ für die Bewertung Wagners in
den nicht zu den ausgesprochenen Wagnerianern gehörigen gebildeten Kreisen

Deutschlands in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg sein dürfte. Es gilt
nicht minder für die gehaltvoUe Studie von Erich von Schrenck: «Richard

Wagner als Dichter» (1913), die mit der Feststellung beginnt, bis vor kurzem
habe es kaum eine Frage in der deutschen Literatur gegeben, über welche die

Meinungen so kontrovers waren, wie jene, ob Wagner ein Dichter sei. Bei
seinen unbedingten Anhängern sei es ein Axiom, daß er ein großer Dichter
sei, ja er werde sogar mit SchiUer zusammengestellt als der ebenbürtige zweite

große Dramatiker des deutschen Volkes. Auf der anderen Seite sei Wagners
Dichtertum hartnäckig verneint worden, so erst jüngst wieder bei einer

Umfrage unter den deutschen Dichtern, bei der nur Ernst Wildenbruch ihn
als den größten deutschen Dramatiker bezeichnet habe. In systematischer

639



Untersuchung behandelt Schrenck Wagners Charakterisierungskunst, die er
als typisierend kennzeichnet, dann den dramatischen Aufbau seiner Werke
und die Stoffverteilung, den dichterischen Ideen- und Stimmungsgehalt und
in einem gewichtigen Schlußabschnitt die Sprache von Wagners Dichtungen.
Man höre bisweilen aus der Nibelungensprache den schwer wuchtenden
Schritt der Edda heraus, aus den «Meistersingern» die ungefüge, aber gemütvolle

Sprache des 16. Jahrhunderts, während Tristans Verse an die Glut
Gottfrieds von Straßburg gemahnen. Und doch bleibe bei alledem ein Unbehagen

zurück. In sorgfältiger Analyse kommt Schrenck zu dem Ergebnis,
Wagners Sprache erwecke den Eindruck des künstlich Erdachten, des teils
sorglos, teils mühsam Zusammengefügten, weil ihr Schlichtheit, Freiheit und
Ursprünglichkeit fehle, also die Elemente, auf denen eine große Dichtersprache

im wesentlichen beruhe.
Die Frage, ob Wagner ein Dichter sei, beantwortet Schrenck abschheßend

dahin, sie sei zu verneinen, wenn man in einem Dichter nur denjenigen
erblickt, der künstlerische Wirkungen lediglich mit dem Wort ais Ausdrucksmittel

hervorruft. Das hieße indessen, Wagner in ein Schema zwängen, in
das er nicht gehört. Vielmehr müsse man sich des uralten Zusammenhanges
zwischen Dichter und Sänger erinnern. Dann erst gewinne man den Boden,
auf dem das Kunstwerk Wagners betrachtet sein will. Die Frage laute dann
so: «Ist in Richard Wagner ein neuer großer Sänger erschienen, der durch
Worte und Weisen eine herrliche Botschaft gebracht, der eine bunte,
gestaltenreiche, lebenskräftige Welt heraufbeschworen hat? Diese Frage müssen
wir bejahen. Mag manches unbefriedigend sein, mag anderes störend, ja

sogar quälend wirken — wir können es nicht leugnen: hier ist ein Menschenbildner,

ein Wiederbeleber entschwundener Welten, ein Beschwörer von
Natur und Geist, ein Künstler, dessen vornehmstes Werk die Gestaltung der
Seele im Drama ist — und das ist eben ein Poietes, ein Dichter. »

Auch Eduard Engel, der erwähnt werden muß, weü seine «Geschichte der
deutschen Literatur» (1906) unzählige Auflagen und eine besonders große
Verbreitung erzielte, bewegt sich im großen und ganzen bei der Würdigung
Wagners auf den von Richard M. Meyer vorgezeichneten Bahnen, ohne jedoch
dessen geistige Höhe zu erreichen. In weit höherem Grad ist dies bei zwei
Werken der Fall, die in den letzten Jahren der Weimarer Republik in Deutschland

erschienen und infolge der bald darauf ausgebrochenen Hitlerbarbarei
nicht die Beachtung gefunden haben, die sie verdienen: das zweibändige
Monumentalwerk von Artur Eloesser «Die deutsche Literatur vom Barock
bis zur Gegenwart» (1931) und das tiefschürfende, um Objektivität nicht
minder als um Universalität bemühte Werk von Hugo Bieber: «Der Kampf
um die Tradition; die deutsche Dichtung im europäischen Geistesleben

1830—1880» (1928). Bieber führt aus, wenn Wagner sich selbst primär als

Dichter betrachtet habe, so sei er darin Hegel gefolgt, in dessen Ästhetik die

640



Poesie die «allgemeine Kunst» und damit die Grundlage aller besonderen
Kunstformen und Einzelkünste ist. «Soviel dürfte aber unanfechtbar
feststehen, daß Wagners sprachliche Gestaltungskraft hinter seiner dichterischen
Intention weit zurückgeblieben ist. Wenn Wagner überhaupt als selbständiger
Dichter zu gelten hat, so war er unfähig, seine Empfindungen zu artikuheren,
ohne in Verkrampfung, Banalität und Phrasen zu verfallen. In seinen
theoretischen Aufsätzen wie in seinen Bühnendichtungen zeigt er, daß seine

künstlerische Ursprünglichkeit nicht im Sprachlichen wurzelt und daß ihm
sprachhches Verantwortungsgefühl unbekannt geblieben ist. Der Theoretiker
wie der Dichter in Wagner bbeben wortgewandt und sprachfremd. » Dennoch
sei er mit seinem Willen zur Erneuerung des Dramas für das künstlerische

Empfindendes 19. Jahrhunderts der Mann des Schicksals geworden. Durch
Naturell und Lebensumstände daran gehindert, die Gediegenheit und Größe
des Geistes zu erreichen, die Goethe eigen war, habe er gleichwohl und
vielleicht noch eindrückhcher als dieser «die Idee des Künstlers im deutschen
Kulturleben legitimiert und der künstlerischen Persönlichkeit eine
achtunggebietende Stellung im gesellschaftlichen und nationalen Dasein, eine geistige
Autorität in allen Kulturfragen gesichert». Anderseits sei es eine
weltgeschichtliche Tatsache, daß Wagners Erfolg den Sieg Bismarcks ergänzte.
Seine Kunst habe dem politischen Geltungsbedürfnis und dem Machttrieb
der Deutschen einen kulturellen Untergrund geschaffen, auch wenn sie nicht
auf diese Wirkung allein beschränkt geblieben sei. Mit Recht betont Bieber
dann, wie fragwürdig die Vereinigung des deutschen Staates und der
deutschen Kultur im Zeichen Bismarcks und Wagners geblieben sei und welchen
Verlust an künstlerischer Freiheit es bedeutet, wenn eine programmatische
Überbetonung der nationalen Geistesart die persönliche und sachhche

Unbefangenheit beeinträchtigt und bestimmte Stoffe, Empfindungsweisen,
Ausdrucksarten und Stilweisen als Erweis des nationalen Kunstcharakters
betrachtet und gefordert werden.

Hatten sich schon vor Hitler solche kritischen Stimmen gemehrt, so konnte
es voUends nicht ausbleiben, daß der Wagner-Kult der Nationalsozialisten zu
Reaktionen auch in der Literaturgeschichtsschreibung führte. Das
Hauptbeispiel hierfür bildet die zweibändige Literaturgeschichte von Ernst Alker
(1950). Der in der Schweiz wirkende Gelehrte behandelt Wagner ausführlich,
aber unter scharf kritischen Gesichtspunkten und führt unter anderem aus, er
habe alle Fragwürdigkeiten des Jahrhunderts in seiner Kunst verdichtet, die
ein letztlich religiöses Surrogat bieten sollte. Unter allen Kämpfern um den

Mythos habe er, einem Hebbel, Nietzsche und Spitteler zwar verwandt in
den Tendenzen, aber nicht vergleichbar an Tiefe, Größe und Ehrlichkeit, den
stärksten tatsächlichen Erfolg gehabt, weil seine Kunst die Kraft hatte, die

Wirklichkeit und die Menschen zu beeinflussen und umzugestalten. Der von
ihm gewonnene Scheinmythos habe das Seine zur allmählichen Entstehung

641



der typisch deutschen Ideologie vom germanischen Norden beigetragen und
dem Nationalsoziahsmus das pobtisch ausgewertete Siegfried- und
Götterdämmerungsmotiv beschert. «JedenfaUs hat er Deutschland mehr in
Verwirrung als zur Besinnung geführt. Für den Dichter Wagner spricht immerhin,

daß er nach einer dem Stoff angemessenen Formgebung suchte und nicht
ohne Glück eine Erneuerung des Stabreims anstrebte. Indessen offenbart sich
dabei ein fragwürdiges Verhältnis zur Sprache, die manchmal geradezu
vergewaltigt, ja zu ungewoUt komischen Effekten gezwungen wurde.»

Werfen wir zuletzt noch einen Blick in ein literaturgeschichthches Werk
der unmittelbaren Gegenwart. In seiner «Geschichte der deutschen Poetik»
(Band IV, 1959) beschäftigt sich Bruno Markwardt sehr ausführlich mit Wagner
und setzt sich insbesondere mit seiner Kunsttheorie kritisch auseinander. Als
Textdichter seiner Opern habe Wagner die Ausdrucksfähigkeit des Dichterwortes

«überanstrengt», weil er einen höchst «gewählten» Stil für den Stil
eines Auserwählten gehalten habe. Das Wort werde von ihm nicht nur würdig
und weihevoU erhöht, wie etwa bei Schiller, sondern «mit aller Gewalt
emporgepreßt». Darin sei Wagner mit Klopstock verwandt, wie es ja schon
Richard M. Meyer angedeutet hatte. Es habe ihm an kritischem Sinn für die
Gefahr der Überladenheit und der wirkungsschwächenden Konkurrenz der
Ausdrucksmittel gefehlt. «Kurz, er bewegt sich im Schwung der Schwärmerei
oft hart an den Grenzen des guten Geschmacks, ohne daß das GenievoUe
überaU das Geschmackvolle entbehrlich macht. Wenn überhaupt Wagners
Kunstwollen echtes Dichtertum in sich barg, hat er es teils bewußt, teils
unbewußt dem Musiker zum Opfer gebracht und wohl auch bringen müssen.
Selbst die ideale Personalunion Musiker-Dichter vermochte, so gesehen, das

Gesamtkunstwerk nicht zu ,realisieren'. Auch diese gewiß großgedachte
Konzeption Wagners mußte letzten Endes im Kunstwollen stecken bleiben,
obwohl der Annäherungwert an das ihm vorschwebende überhöhte Ideal im
Kunstschaffen immer noch und immer wieder Bewunderung hervorruft. »

Dieser notgedrungen fragmentarische Überblick über Wagners Stellung
in der Literaturgeschichte und seine Wertung als Dichter erlaubt immerhin
die folgenden zusammenfassenden Feststellungen :

— Seit Richard M. Meyer wird Wagner nicht mehr als Musiker abgetan und
aus der Literaturgeschichte verbannt, sondern als Ton-Dichter gewertet und
überall zumeist ausführlich gewürdigt.
— Nach dem Vorgang von Richard M. Meyer wird er dabei in der Regel mit
Friedrich Hebbel und Otto Ludwig zusammengesteUt, wobei es freilich auch
Ausnahmen gibt, die diese Regel bestätigen.
— Einmütigkeit herrscht darüber, daß der Dichter dem Musiker Wagner bei
weitem nicht ebenbürtig ist und sprachlich große Mängel aufweist, wogegen
sein dramatisches Genie im allgemeinen unbestritten bleibt.

642



— Wagners Stil als Prosaschriftsteller hingegen wird ganz allgemein in Grund
und Boden verdammt. Alker zum Beispiel geht so weit, zu schreiben: «Wagners

breiige Prosa ist ein kaum mehr zu überbietendes Beispiel für schlechtes

Deutsch; nicht nur viele seiner bald verworrenen, bald zutreffenden Gedankengänge,

sondern auch sein Stil fanden verböserten Widerklang in Hitlers
,Mein Kampf. »

— Mit der Zeit verschiebt sich der Schwerpunkt von einer Bewertung Wagners

rein als Dichter auf seine Würdigung als allgemeine Kulturerscheinung,
wobei von Sprache, Stil und Gestaltungsvermögen im einzelnen eher
abgesehen wird. Dadurch wächst sein Schatten auch innerhalb der
Literaturgeschichte zu Riesengröße an.

Ich sehe Wagners Kunst heute als künstlerisches Urphänomen, stammend aus einer Zeit vor aller

deutschen Kunst, auch Musik. Ich bin weit davon entfernt, mich an Richard Wagner deutschtümelnd zu

entzücken; denn er ist ebenso griechisch wie deutsch, ebenso asiatisch wie europäisch. Ein Werk wie der

Ring ist, was Ursprung, Wachstum und Vollendung anlangt, das einzige seiner Art in der Welt und

vielleicht das rätselhafteste Kunstgebilde der letzten Jahrtausende. Kultur hat damit nichts zu schaffen,

und es hat nichts mit Kultur zu schaffen. Es hat nichts mit dem deutschen Rhein, den germanischen

Göttern und den Nibelungen zu schaffen, und alle diese schönen Sachen haben nichts mit ihm zu schaffen.

Es hat auch nichts z" tun mit Christentum, obgleich es ganz und gar etwas Offenbartes ist.

Wer sie verstehen will, muß nicht in dieser Kunst ertrinken, auch nicht darin schwimmen. Er muß

sie als das Große, Ewigfremde willkommen heißen. Man könnte sie gleichnisweise als einen unterirdisch

hervorbrechenden kochenden Geysir bezeichnen, der ein unbekanntes glühendes Element emporschkudert

aus dem Erdinnern, das die menschliche Seele, die es benetzt, von den Schlacken der letzten Jahrtausende

rein baden und rein brennen kann.

Gerhart Hauptmann

643


	Richard Wagners Wertung als Dichter

