
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 5

Artikel: Karl Philipp Moritz : zur Neuausgabe seiner ästhetischen Schriften

Autor: Stern, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die täghch das Los ziehen, wer sich als Nächster zur Rettung der andern dem
Tode opfern muß. Der Ausdruck der schreckenserfüllten Gesichter der
erschöpften Schiffbrüchigen erlöscht in der Trostlosigkeit des ewig gleichen,
dunklen Meeres. Eine einmalige, unvergleichliche Meeresdeutung ist hier aus
dem Pinsel des Romantikers hervorgegangen.

In zwei Fassungen, wie Delacroix überhaupt fast jedes Thema mehrmals
abwandelte, ist die DarsteUung aus Walter Scotts Ivanhoe in die Ausstellung
gelangt, mit dem Raub der Rebekka aus der brennenden Burg, eine ritterlich
mittelalterliche Szene von Frauenraub, die im dramatischen Ton mit den

Kampfszenen aus Marokko zusammenstimmt. Neben allen diesen Erinnerungen

aus Dichtung, Geschichte, Religion und arabischer Welt malte der Künstler

immer auch Bildnisse, Porträts von Verwandten und Freunden, von Chopin
und George Sand und auch von sich selbst. Er fand das Porträtmalen mühsam,
weil hier die Bewegung fehlte, doch blieb er als Beobachter und als Psychologe
seinen Modehen nichts schuldig. In dem Selbstbildnis von 1830 erscheint er
in eleganter Tenue, mit schwarzem, gelocktem Haar, die Augen sinnend,
brennend, scharfblickend, der Mund voller Leben, gewisse träumerische Züge von
hellster Intelligenz durchwirkt. Spätere Bildnisse zeigen den männlichen Kopf
zu einem Charakter vermauert, hinter dessen Verschlossenheit und Stolz das

heiße Herz, die zarte Empfindung und die unermüdhch tätige Phantasie kaum
mehr spürbar werden.

Karl Philipp Moritz

ZUR NEUAUSGABE SEINER ÄSTHETISCHEN SCHRIFTEN

MARTIN STERN

Anfang Dezember 1788 wurde in Goethes Haus zu Weimar der heimkehrende
Romfahrer Karl Phibpp Moritz liebevoll aufgenommen und bis Ende Januar
beherbergt. Goethe hatte an Frau von Stein schon zwei Jahre zuvor aus Itahen
geschrieben: «Er ist wie ein jüngerer Bruder von mir, von derselben Art,
nur da vom Schicksal verwahrlost und beschädigt, wo ich begünstigt und

vorgezogen bin.» Ein beachtenswertes Zeugnis!

532



Moritz war eine sonderbare Figur. Er stand zwischen den literarischen
Schulen und Richtungen und scheint auch keinem Fach allein zuzuweisen, da

er sich bis zu seinem Tode sowohl als Dichter als auch als Lehrer, Kunsthistoriker,

Ästhetiker, Grammatiker und Psychologe betätigte.
Sohn eines pietistischen Militärmusikanten im Hannoverschen, hatte er sich

unter armsehgsten Bedingungen notdürftig da und dort gebildet, war schbeßbch

Professor und Konrektor am Gymnasium zum grauen Kloster in Berlin
geworden, fühlte sich dort aber trotz ausgedehnter journalistischer
Nebentätigkeit eingeengt und reiste, halb heimlich wie Goethe, kurz vor diesem im
Herbst 1786 nach Rom. Er bedurfte dabei zwar keines Pseudonyms wie der
weltberühmte Verfasser des «Werther», war aber unter den Deutschen auch
bereits recht bekannt, vor aUem als Autor der ersten drei Teile seines

Hauptwerkes, des autobiographischen Jugendromans «Anton Reiser». Zwei Epochen

lagen hinter ihm: Im Jahre 1782 hatte ihn, wie noch andere wandernde
Genies, eine Fußreise durch das gelobte Land der Stürmer und Dränger,
England, geführt, worüber er einen erfolgreichen Bericht verfaßte. Dann trat er als

Lehrer, Rezensent, Herausgeber und Redaktor in Berlin mit den Aufklärern
um Moses Mendelssohn und Nicolai in Verbindung, wurde Freimaurer,
huldigte der «Wonne des Denkens » und bemühte sich redlich, ein nützliches Glied
der Gesellschaft zu sein. Seine Fahrt nach Italien führte ihn weg vom
schwärmerischen wie vom vernünftelnden Geist seiner Jugend; er kam als ein Verwandelter

zurück. Die ihm verbleibenden Mannesjahre standen im Zeichen einer

neuen Idee: der Klassik. Noch stärker als die Denkmäler der Antike oder die
italische Landschaft scheint Moritz die Begegnung mit Goethe beeindruckt
und geprägt zu haben; Goethe war fortan sein menschliches wie künstlerisches

Vorbild, bei dem er leben und denken zu lernen versuchte und auch später, in
Zeiten erneuter Verwirrung, auf eigentlichen Erbauungsreisen in Weimar
Zuspruch fand. Schiller machte sich darüber lustig. Doch dieser Kult zeitigte
Früchte. So brachte Moritz, neben vielem anderen, als reifstes Werk seine

Schrift « Über die bildende Nachahmung des Schönen » aus Italien zurück ; sie

gehört zu den echtesten und gedankenreichsten Bekenntnissen klassischen Geistes.
Ein Armbruch des immer fast mittellosen jungen deutschen Kunstbeflissenen

bei einem gemeinsamen Ausritt im November 1786 hatte Goethes
Hilfsbereitschaft erweckt. Die sich ergebenden langen Gespräche am Krankenbett
fanden im folgenden Jahr, oft im herrlichen Garten der Villa Borghese, ihre
intensive Fortsetzung. Es ist bemerkenswert, daß dabei nun auch Moritz, der
Goethe in Briefen seinen «Wärter, Beichtvater und Vertrauten» nannte, auf
den ihm doch in allem Überlegenen fördernd zu wirken begann ; dies bestätigt
der ja vom nur Privaten gereinigte, objektivierende Bericht der «Italienischen
Reise » : Gemeinsam entwickelten sie Goethes Idee der Urpflanze, und Moritz
zeigte dabei seinen scharfen Verstand. Goethe schrieb an der Versfassung der

«Iphigenie» und sah sich belehrt durch Moritzens «Versuch einer deutschen

533



Prosodie», dessen 1786 erschienene, dem König von Preußen gewidmete Verslehre.

Auch Menschbches verband die beiden, obgleich in der Kunst der
Lebensführung Moritz von Goethe aUes, Goethe von Moritz nichts zu lernen
hatte : Jeder hing vieUeicht ähnhchen Gedanken an eine zurückgelassene
Gebebte nach, zu der er in einem ungelösten Verhältnis stand. Moritz war unsicher,

launisch, empfindlich, ehrsüchtig, unstet und in keinem Fach gründbch
gebildet. Doch seine Wahrheitshebe, die er in schonungslosen Selbstgerichten
über seine Gefühle, Ideen und künstlerischen Leistungen ständig wach hielt,
beeindruckte wohl auch Goethe. Er war zudem als aufrichtig Strebender und
Suchender auf dem Weg zu vielem, was Goethe damals eben erst erworben
hatte, und wirkte daher brüderhch verwandt durch Gefahr und Ziel. Das mag
diese merkwürdige Freundschaft in jenem tiefen, keiner Erklärung bedürftigen
Bereich der reinen Sympathie begründet haben. Moritz erfuhr die ganze
menschbche Wärme und Güte, deren Goethe fähig war; dafür wurde er sein
damals wohl einsichtsvollster, empfindungsreichster und scharfsichtigster Deuter

und Prophet.
Nachdem Moritz der Entfaltung von Goethes Metamorphosenlehre

beigewohnt hatte, übertrug er als einer der ersten den damit verbundenen
Organismusgedanken konsequent auf die Kunst und entwickelte anhand der schon
entstandenen und vor seinen Augen sich bildenden Goetheschen Werke seine
Theorie des Schönen, der nun auch der strenge SchiUer seine Anerkennung
zollte. Wir finden darin Kants Versuch fortgesetzt, das Nützhche vom Schönen,

an dem wir «interesseloses WohlgefaUen» empfinden, zu trennen; gleichzeitig

aber mit diesem Freispruch der Kunst von jedem platt erbauhchen oder
belehrenden Dienst ging bei Moritz ihre Verankerung in einer höheren Form
der Sitthchkeit. Das Schlagwort der sogenannt wertfreien Ästhetik ist für die
deutsche Klassik unangebracht; denn sowohl die Hervorbringung als der
Genuß des Schönen setzt in ihr einen sittbchen Zustand voraus; das Schöne
dient als formende Kraft der Büdung auch des Charakters ; es fordert ein ganz
bestimmtes Weltverhalten und wird damit eine erzieherische Kraft. So lesen

wir in Moritzens Hauptschrift «Über die bildende Nachahmung des Schönen»
den Kernsatz : «Was uns daher aUein zum wahren Genuß des Schönen büden
kann, ist das, wodurch das Schöne selbst entstand; vorhergegangne ruhige
Betrachtung der Natur und Kunst, als eines einzigen großen Ganzen, das in aUen seinen
Theilen sich in sich selber spiegelnd, da den reinsten Abdruck läßt, wo aUe

Beziehung aufhört, in dem ächten Kunstwerke, das, so wie sie [= die Natur],
in sich selbst voUendet, den Endzweck und die Absicht seines Daseyns in sich
selber hat. —»

Moritz durchdachte und formuherte diese Idee des in sich selbst ruhenden,
organisch gewachsenen, das Naturganze spiegelnden Kunstganzen mit einer
solchen Unduldsamkeit gegenüber aUen zerstückelnden, analytischen
Schönheitstheorien früherer Art —¦ auch Winckelmanns berühmte Erklärungen anti-

5 34



ker Bildwerke fielen darunter —, daß sich Goethe erheitert gewundert haben
muß über so viel theoretisierende Leidenschaft; das scheint wenigstens aus
einem seiner Briefe an J. H. Meyer hervorzugehen, worin es heißt: «Dank für
die Zeichnung der Figuren von der Vase. Es ist eine kostbare Composition.
Oder wie Moritz wiU, man soll nicht Composition sagen, denn solch ein Werk
ist nicht von außen zusammengesetzt, es ist von innen entfaltet. »

Goethe fügte sich in seiner läßhchen Art ja gern auch sehr eigenwiUigen
Deutungen seiner Werke, wenn sie aus einem spürbaren Lebensantrieb stammten.

Und damit trat nun Moritz ebenfalls hervor. Er, der in den siebziger Jahren
in seiner wühelm-meisterhchen Theatromanie hatte Schauspieler werden wollen

und, abgewiesen durch den berühmten Direktor Ekhof, mit dem Gedanken

umgegangen war, nach Weimar zu pilgern und sich dem Dichter des «Werther »
als Kammerdiener anzutragen, machte sich jetzt zum überlegenen Erklärer
desselben Romans, der ihn in seiner Jugend so völbg überwältigt hatte. Schon
in Itaben arbeitete Moritz an einer längeren Interpretation, und im Kreise der
Weimarer Damen hielt er dann eigenthche Vorlesungen; wiederum leitete ihn
seine klassische und doch ganz persönliche Konzeption der Literatur:

Aus einem ihm als chaotischem Menschen angeborenen Ordnungsbedürfnis
(und weil er in Berbn eine Professur erhoffte) hatte er schon in Rom mit dem

eifrigen Studium der Perspektive begonnen. Nun übertrug er das damit
verbundene geometrische Sehen und Denken von der Architektur auf die Dichtung

: Fluchtpunkt, Schwerpunkt, Mitte ; das, wovon aUes abhing, worauf aües

hinaushef und worum sich aUes drehte, galt es nach Moritz aufzuspüren. Das

war konkreter und formaler als Herders Verlangen nach einer Einstimmung
des Lesers, der in den Geist des Werkes einzutauchen habe; Moritz verlangte
gerade nicht die Selbstpreisgabe des Betrachters, sondern Distanz. Von seinem

Angelpunkt aus, meinte er, heße sich stets das Ganze erkennen und dann die

Zuordnung und das Zusammenspiel der Teile überbbcken; und darin liege
das Geheimnis aller Kunst. So soll Moritz in Weimar den «Mittelpunkt» des

«Egmont», des «Clavigo», ja des «Götz» bestimmt und damit großen Beifall
geerntet haben. Leider ist uns nur seine Schrift über «Werther » erhalten. Sie

trägt den Titel «Über ein Gemälde von Goethe» und lohnt noch heute die
Lektüre. Die Überschrift ist in doppeltem Sinn charakteristisch: Einmal zeigt
sie Moritzens Vorliebe, aus der «gegenseitigen Erhellung der Künste» (ein
Schlagwort einer hteraturkritischen Schule unseres Jahrhunderts) Einsichten
zu gewinnen; ferner enthält sie bereits die These seiner Interpretation: Goethe
hat nach Moritz in «Werther» ein Seelenbild einer scharf beobachteten
tragischen Entwicklung gemalt und damit das geleistet, was den Helden des

Romans gerettet hätte und was ihm versagt war : Ausdruck und Darstellung eines

Inneren. Denn Werther ist ein verhinderter Maler. Er schreibt zwar — und dies

vielleicht im Widerspruch zur Konzeption — die beredtesten Briefe über seine

Lage; er findet reichhch Worte für fast alles, was ihn bedrängt. Aber Worte

535



waren nicht das ihn erlösende Medium der Mitteilung; sein Unglück entsprang
einem irregeleiteten Kunsttrieb; er glaubte sich zum bildenden Künstler
berufen, ohne es zu sein.

Diese Deutung ist ebenso einseitig wie originell. Moritz hat darin seine

eigene Problematik gespiegelt : Zur Einsicht des Ungenügens als Schauspieler
und Dichter führte er auch seinen Helden Anton Reiser im 1790 erschienenen
vierten Teil seines «psychologischen Romans». Die Begegnung mit Goethe
hatte ihm gezeigt, welches die Kennzeichen echter Künstlerschaft sind. Eine
Hauptleistung der Schrift über das Schöne war die klar dargestellte Erkenntnis
zweier ästhetischer Typen und ihre Trennung, die er mit größtem Feingefühl
voUzog: an sich selbst wie an Werther hatte er den letzten Endes nur mit
Empfindungs- und Aneignungskraft ausgestatteten Menschen, an Goethe aber
den wahren, mit Gestaltungs- und Ausdruckskraft begabten Künstler kennengelernt.

Wenn der erste der beiden seine Beschränktheit einsieht und annimmt, wird
auch er Großes leisten, und zwar als Interpret ; er wird damit quasi zum Negativ

des Dichters, zu seiner Hohlform. Goethe hat dies bei Moritz mit den
Worten festgehalten, er sei ein «seltsames Gefäß, das, immer leer und
inhaltsbedürftig, nach Gegenständen lechzte, die er sich aneignen könnte». Moritz
spürte dies an sich selbst. Nach Goethes Abreise aus Rom allein, schrieb er
seinem Mentor am 9. August 1788, wie sehr er seinen Umgang vermisse, vor
allem, wenn er gelöst und heiter sei ; dann sehe er die Welt fast wie mit Goethes

Auge, welches die Schönheiten des Ortes so vollkommen «in sich gefaßt und
in sich vereinigt » habe. Damit wird nun noch ein Zweites sichtbar : Nicht nur
den Inhalt seines Denkens und Lehrens, auch das Instrument übernahm er.
Goethes Auge als reiner Spiegel, von dem die richtige Art der Spiegelung
abzulesen war — in diesem Sinn wurde hier ein Überlegener einem Unselbständigen,

ein Reicher einem Bedürftigen alles, «was ein Mensch einem Menschen

nur seyn kann », wie Moritz seinem Verleger und Geldgeber glücklich gestand.
Das Schauen und Fühlen mit Goethes Organen befähigte ihn zu erstaunlichen
Leistungen als sein Interpret. Sein Brief an den Dichter vom 6. Juh 1789 legt
auf schönste Weise davon Zeugnis ab. Er zeigt auf kleinem Raum Moritzens
ganze Kongenialität:

Sie wollten sich nur «Lebensbriefe» schreiben, entschuldigt der Anfang ein
längeres Schweigen; und zu einem solchen sei er eigener Umstände wegen bisher

nicht fähig gewesen, jetzt aber wohl. Es dränge ihn, zu sagen, wie sehr
ihm «Tasso» «Beruhigung und Freude» gebe: «Beruhigung, weil ich einen
Punkt sehe, wo das Qualenvollste und Drückendste der menschlichen Verhältnisse

in die mildeste Erscheinung sich voUendet; und Freude, weil dieser
Vollendungspunkt mir so nahe erschienen ist. [. ] Der Tasso ist nun einmal das

höchste Geistige, die zarteste Menschheit, welche auch von der sanftesten und
weichsten Umgebung gedrückt, sich ihrer Auflösung nähert; welche den

536



Schwerpunkt verlohren hat, der sie an die Wirkbchkeit heftet, und daher auch
erst in der Erscheinung ihre eigenthche VoUendung erreichen konnte. Die
tragische DarsteUung dieses Zarten, Geistigen, auf dem Punckte, wo es sich

jammernd ablößt, und in sich selbst versinkt, ist gewiß das Höchste der Poesie,
bei der freilich das Tiefste nicht minder schön ist, sobald die Mögbchkeit zu
dem Höchsten einmal in der Seele daliegt. Die Prinzessin und Leonore sprechen
gleich am Anfang die größten Menschenverhältnisse unmerklich in jeder Zeile

aus, und sagen sich über sich selbst und über Tasso das Feinste und Größte,
was Menschen sich einander über sich selbst und über einen dritten sagen
können, und so ist die erste Auseinanderlegung des Stücks selbst schon der
interessanteste Anfang dazu, der schon für sich selbst in gewisser Rücksicht
ein schönes Ganze ausmacht, so wie jede einzelne Zeile nur ein erneuerter
Wiederhall dieses harmonischen Ganzen ist, und daher an sich einen sprüch-
wörthchen Werth erhält, welcher macht, daß sie von gebildeten Lippen wiedertönt,

und ins Leben eingreift. »

Damit ist das am Anfang dieser DarsteUung berührte Thema des Einbezugs
der Dichtung ins Leben wieder gegenwärtig. In eigenwilliger Formuberung
löst der Schluß des Briefes das scheinbare Paradox der Lehre einer in sich
selbst ruhenden und doch gerade dadurch sittlich wirkenden Kunst auch hier
auf, wenn Moritz fortfährt:

« Diese Dichtung wird aber überhaupt, ohngeachtet ihrer Zartheit, ins Leben

eingreifen, weil sie die Ehrfurcht für das Zarte und Schöne, welche doch einmal

wirklich statt fand, zum Hauptgegenstande der Darstellung macht, und
auf manche Wangen Schamröthe hervorlocken wird, die dem Gefühl für das,

was seinen Werth in sich selber hat, noch nicht ganz abgestorben sind. »

Moritzens kritische Begabung bewährte sich aber auch außerhalb von
Goethes Werk. Einst bat ihn der noch unbekannte Jean Paul um eine Empfehlung.

Auf Grund der wenigen Zeilen des Gesuches spürte Moritz offenbar,
wer ihm hier schrieb. Sein Bruder berichtete darüber: «Das ist sonderbar,

sagte er, das ist kein unbekannter Gelehrter, das ist Goethe, Herder, Wieland,
irgend ein solcher, der mich nur durch eine fremde Hand in Versuchung führen
wiU. Aber nein, fuhr er fort, als er einige Blätter des Manuskriptes [der
«Unsichtbaren Loge »] gelesen hatte, das begreif ich nicht, der ist noch über Goethe,
das ist ganz was Neues. »

Dieser Ausspruch bedeutete kaum eine Untreue gegenüber Goethe ; er stellte
aber mit instinktiver Sicherheit und spontan die unverwechselbare Eigenart
und den Rang von Jean Pauls Genie fest. Moritzens eigener aUegorischer
Roman «Hartknopf» zählte umgekehrt zu Jean Pauls «Schoßbüchern». Auch
Romantiker standen unter seinem Einfluß. Es finden sich Anklänge bei
Schleiermacher und Novahs, vor allem aber bei Wackenroder und Tieck, die,
neben W. v. Humboldt, gemeinsam seine Berliner Akademie-Vorlesungen
besuchten.

537



Nach Berlin kehrte Moritz 1789 mit Goethes und des Herzogs von Weimar
tatkräftiger Hilfe ehrenvoU zurück. Eine Empfehlung beim König von Preußen

verschaffte ihm die erhoffte Professur ; schheßlich erhielt er den Titel eines
Hofrats. So fand sich der so lange finanzieU wie beruflich Bedrängte endhch

geachtet; er bbeb aber für sein ganzes, nur noch kurzes Leben — er starb wie
Schüler an der Auszehrung — ruhelos und wenig glückhch. Seine Ehe mißlang
und brachte ihm keine Kinder. Sein zu hastig publiziertes, überaU verstreutes,
immer wieder zerstücktes und für andere Gelegenheiten wieder anders

zusammengesetztes schriftstellerisches Werk geriet bald nach seinem 1793 erfolgten
Tod in Vergessenheit. Besser ging es nur der oft aufgelegten «Götterlehre»,
einer griechisch-römischen Mythologie. Nie ganz außer acht fiel auch sein
«Anton Reiser », den Schopenhauer, Heine und Hebbel schätzten. Durch einen
Neudruck wieder verbreitet wurde vor der Jahrhundertwende die Schrift
« Über die bildende Nachahmung des Schönen », etwas später die « Reisen eines

Deutschen in England». Die ungezählten übrigen sprachphilosophischen,
pädagogischen, hnguistischen, kritischen, archäologischen und psychologischen
Schriften aber bheben ungesammelt. Eine 1909 erschienene Studie von Hugo
Eybisch brachte endlich einen verläßlichen Lebensbericht und eine gründhche
Bibliographie, zu einer Edition des weit Zerstreuten und Vergessenen jedoch
entschloß sich niemand.

So bheb es, bis erfreulicherweise vor einem Jahr Hans Joachim Schrimpf
Moritzens «Schriften zur Ästhetik und Poetik» neu herausgab1. Der reiche
Band von über vierhundert Seiten enthält Verschiedenartiges. Sein Titel ist
ein Notbehelf, seine Zusammensetzung nicht völlig überzeugend : Die ersten
Abhandlungen gehören in das Gebiet der Moral- und Experimentalpsycho-
logie und kaum zur Poetik und Ästhetik. Doch best man auch sie mit Gewinn;
denn sie zeigen indirekt, wie mühsam sich Moritz von der aufklärerischen Lehre
der Nützhchkeit der Kunst losringt zur Anerkennung ihres Eigenwertes. —
Diese Erkenntnis wird aUerdings erschwert durch die nicht rein chronologische

Ghederung des Bandes : Er bringt nach etwa vierzig bis heute ÜberaU

verstreuten Einzelaufsätzen, deren Sammlung den Hauptwert der Edition
ausmacht, Auszüge aus zum Teil wieder früheren Schriften sowie am Schluß
Rezensionen des Kritikers Moritz, darunter den Verriß von SchiUers «Kabale
und Liebe», der das früheste aufgenommene Dokument Moritzscher
SchriftsteUerei darsteUt. So muß sich ein an der Entwicklung des Autors interessierter
Leser die Reihenfolge etwas mühsam rekonstruieren.

Leider sind im Apparat nicht alle Werke von Belang verzeichnet. So
gewinnt man keinen Überbbck über das Weggelassene. Nun fehlen aber im
vorhegenden Band sämthche Frühschriften, das Produkt eines halben Jahrzehnts
bterarischer Tätigkeit. Sicher liegt Moritzens Hauptbedeutung als Theoretiker

538



in seinen Beiträgen zur klassischen Ästhetik; doch man möchte verfolgen
können, wie er dazu gelangte. Beschreitet man schon den an sich etwas
fragwürdigen hier gewählten Weg der auszugsweisen Wiedergabe interessanter
Partien aus längeren Texten (wie dem Itahenbericht, der Verslehre, Götterlehre,

StiUehre), so leuchtet nicht ein, warum die «Unterhaltungen mit meinen
Schülern» (1780), die «Kleinen Schriften die deutsche Sprache betreffend»

(1781), die philosophisch-tiefsinnige und reizvoll aufgebaute «Deutsche

Sprachlehre für die Damen» (1782), die «Reisen eines Deutschen in England»
(1783) und ein Aufsatz von so großem Interesse wie «Auch eine Hypothese
über die Schöpfungsgeschichte Mosis» (1784) ganz unberücksichtigt bleiben
mußten. Es sei hier nachdrückhch auf sie verwiesen.

Die Liste mit Sekundärbteratur über Moritz scheint sehr voUständig; sie

verzeichnet sogar noch nicht Erschienenes. Eine möghchst getreue Bibbogra-
phie der Moritzschen Schriften wäre nützhcher gewesen.

Zum Schluß sei noch ein Wunsch geäußert: Moritz erscheint in diesem

trotz Einwänden begrüßenswerten Band als bedeutender Theoretiker, aber er
war und bleibt daneben bei aber eigenen Resignation ein bemerkenswerter
Poet. Noch vor seinen psychologischen Schriften verdienen sein Drama
«Blunt oder der Gast» (1780/81) und die kösthche Hartknopfiade, «Andreas

Hartknopf. Eine Allegorie» (1786) und «Andreas Hartknopfs Predigerjähre»
(1790) eine Neuausgabe. «Hartknopf», urteilte Moritzens Bruder, sei mehr als

aUe anderen Bücher «ein treuer Abdruck seines Innern»; er habe «alle seine

Liebhngsideen darin aufgestellt». Und dieses Urteil war nicht aus der Luft
gegriffen.

Schrimpf hat uns in der Reihe der Neudrucke der Sammlung Metzler eine

gut kommentierte Ausgabe von Moritzens letzter Erzählung «Die neue Ce-

ciha» geschenkt, die im Dezemberheft 1962 dieser Zeitschrift kurz erwähnt
worden ist. Möchten ihr andere folgen; denn neben dem theoretischen muß
der poetische Moritz seinen Platz behaupten.

1 Karl Philipp Moritz : Schriften zur Ästhetik und Poetik. Kritische Ausgabe. Herausgegeben

von Hans Joachim Schrimpf. Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1962. (Neudrucke
Deutscher Literaturwerke. Neue Folge 7. Herausgegeben von Richard Alewyn und Rainer
Gruenter.)

539


	Karl Philipp Moritz : zur Neuausgabe seiner ästhetischen Schriften

