Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 1

Artikel: Maurice Blanchot

Autor: Frey, Hans-Jost

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maurice Blanchot

HANS-JOST FREY

Maurice Blanchot ist eine der faszinierendsten, aber auch unheimlichsten Ge-
stalten der heutigen franzésischen Literatur. Neben seiner Titigkeit an der 1953
wieder erstandenen Nowvelle Revue Frangaise ist er der Verfasser einer grofleren
Zahl von Romanen, die wie seine kritischen Essays mit bohrendem Ernst
nach der Moglichkeit der Literatur fragen. Das Erscheinen seiner Werke in
deutscher Sprache ist ein Ereignis, das groer Beachtung wert ist.

«Wer das Labyrinth der modernen Literatur betreten mochte, findet in
Blanchot einen zuverlissigen, kundigen und klar formulierenden Begleiter.»
Dieser Ansicht ist der Vertlag, det es unternommen hat, dem deutschen Leser
einen Teil von Blanchots kritischem Werk zuginglich zu machenl. Und es
scheint, dafl damit die Forderung erfillt ist, die wir an den Kritiker stellen:
Begleiter zu sein. Begleiter des dichterischen Textes zunichst, auf den er im
teilnehmenden Mit- und Nachgehen das Licht seines Verstindnisses wirft, Be-
gleiter und Fihrer aber auch fiir alle zweiten und dritten Leser, denen dieses
Licht einen moglichen Weg in die Nacht der Literatur weisen soll. Die Aufgabe
des Kritikers ist damit ganz selbstverstindlich abgegrenzt, und gerade deshalb
mul} mit aller Deutlichkeit ausgesprochen werden, dall man Erklirung und
Fihrung in diesemi Sinne bei Blanchot weder suchen darf noch finden kann.
Wenn es sich aber so verhilt, so stellt Blanchot das Wesen der Kritik selbst
in Frage, und hier kann vielleicht gerade die Deutung seiner Kritik einsetzen.

So viele Arten der Literaturkritik denkbar sind, eines bleibt doch allen un-
verriickbar gemeinsam: der Kritiker sieht sich einem Text gegeniiber, zu dem
er in diesem oder jenem Verhiltnis steht; und dieses Verhiltnis macht er sich
und den anderen durch den Akt der Kritik bewuf3t. Nicht minder klar scheint
es zu sein, dafB} die Bestimmung seines Verhiltnisses zum Text die Kenntnis und
Erkenntnis dieses Textes voraussetzt. Wir miissen uns dem, was wir verstehen
und deuten wollen, nihern, miissen uns hineinlesen und hineinfiihlen, miissen
daran teilnehmen und uns in den Text hineinversetzen, um ihn von innen her
nachzuvollziehen. «J’ai senti le besoin de voir mon admiration expriméey,
sagt die junge Frau von Staél im Vorwort zu ihren Briefen tiber Rousseau, und
«j’ai gotté quelque plaisit en me retragant 2 moi-méme le souvenir et 'im-
pression de mon enthousiasme ». So ist die Kritik der Teilnahme letztlich eine
Aneignung des Gegenstandes durch das BewuBtsein und des BewuBtseins

1 Maurice Blanchot: Der Gesang der Sirenen. Essays zut modernen Literatur. Aus dem
Franzosischen iibertragen von Karl August Horst. Carl Hanser Verlag, Miinchen 1962
(Franzosisch: Le Livre a venir, Paris, Gallimard, 1959).

9j



durch den Gegenstand, eine Aneignung so vollkommener Art, dal} der Ab-
stand zwischen Leser und Gelesenem tiberwunden ist und Subjekt und Objekt
in der Begeisterung eins werden.

Nichts ist Blanchots Denken entgegengesetzter als ein solcher Akt sponta-
ner Zustimmung. Ihm ist der Text vor allem anderen das Fremde, das nie bis
auf den Grund zu ErschlieBende, das vollig und wesentlich Andere, das, was
er in der lockenden Unerreichbarkeit des Sirenengesanges wiederfindet. Dieser
Gesang ist Lockung gerade durch das, was er verhilt und verschweigt, und
was er doch irgendwie andeutet und verspricht. Es sind nicht die Toéne und
Worte, die uns bannen, sondern durch die Tone und Worte die Stille und das
Schweigen hinter ihnen, das, was sie erst moglich macht und was doch nie
zum Klingen und Sprechen kommt. Die Literatur ist jene Weise des Sprechens,
die im Sagen des Unsagbaren besteht und die sich stets in dem Malle verleug-
net, in dem sie sich verwirklicht. Jeder Text lenkt von dem ab, was eigentlich
zu sagen wire, und fithrt doch darauf zu, weil der unfaBbare Ursprung in die
veriuflernde Rede als ihr unerreichbares Ziel eingegangen ist. Wenn nun aber
das eigentliche Wesen der Literatur im Unsagbatren, Unsichtbaren und UnfaB3-
baren ruht, wie konnen wir uns dann ihr und ihrer Wahrheit iiberhaupt nzhern?
Wie konnen wir auch nur versuchen, das Unverstindliche zu verstehen, ohne
dal} uns von Anfang an das BewuBtsein der Aussichtslosigkeit lihmt? Wo liegt
die Moglichkeit der Kritik, und was ist sie?

Literatur entsteht dort, wo der Mensch dem absolut Fremden gegeniiber-
steht, und dieses Fremde wird zunichst in der Trennung erlebt. Viele Texte
Blanchots schieben eine trennende Glaswand zwischen das Ich und das Andere,
und das Glas gibt besser als irgend etwas die Seltsamkeit der Beziehung zum
Unzuginglichen wieder. Die Lektiire eines Buches bereitet zwar Vergniigen,
«mein Vergnigen selbst aber war wie hinter Glas, ich konnte es sehen, es ab-
schitzen, doch nicht es aufbrauchen» (F 78). So ist Blanchots Kritik das Ge-
genteil einer teilnehmenden Annidherung; und was sie iiber den Text auszusa-
gen vermag, ist das Erlebnis seiner letztlichen Unverfiigharkeit. Aber gerade
in dieser scheinbar hoffnungslosen Situation ist der Kritiker dem Dichter am
nichsten, denn aus ihr versteht er das Wesen der Literatur: Das Ringen mit
dem absolut Fremden zu sein. Er vollzieht den Text im tiefsten moglichen Sinne
nach, indem er am Text erfihrt, was den Text entstehen lie3. Deshalb gibt es
auch keine Trennung zwischen Literatur und Kritik. Blanchots Essays stehen
auf der gleichen Ebene wie seine Romane, und wenn er iiber das Verhiltnis
Ahabs zum Wal in Moby Dick spricht, so meint er ebenso das Verhiltnis Mel-
villes zu Ahab und sein eigenes Verhiltnis zu Melville. Vielleicht sind wir jetzt
auf die folgenden Sitze einigermalen vorbereitet: «Zwischen Ahab und dem
Wal spielt sich ein Drama ab, das man mit einem weitgefal3ten Begriff meta-
physisch nennen kénnte; es ist derselbe Kampf, der sich zwischen Odysseus
und den Sirenen abspielt. Jeder der beiden Partner will das Ganze sein, will auf

96



absolute Art die Welt sein, was ihr Zusammenbestehen mit der anderen abso-
luten Welt unmoglich macht; und doch hat jede der beiden Welten kein gro-
Beres Verlangen als mit der anderen zusammenzubestehen und ihr zu begegnen.
Im gleichen Raum Ahab und den Wal, die Sirenen und Odysseus zu vereinigen:
das ist der geheime Wunsch, der aus Odysseus Homer, aus Ahab Melville
werden liBt, und aus der Welt, die dieser Vereinigung entspringt, die furcht-
barste und schonste aller moglichen Welten, ein Buch, leider nur, nichts als
ein Buch» (GS 18). Dazu muf} noch einiges angemerkt werden. Wenn zwei
transzendente Welten einander gegentiberstehen, so geht es doch auch um
deren Begegnung; obgleich beide ihre Absolutheit nicht preisgeben wollen,
dringen sie in gegenseitiger Suche aufeinander zu. Welcher Art ist diese Be-
gegnung? Und findet sie iberhaupt statt?

Der List des Odysseus gelingt es, die Sirenen zu bezwingen. Aber indem
er sich selbst rettet, verliert er jene andere Welt, deren Ahnung ihn einen
Augenblick lang anhauchte. Er bleibt Herr seiner selbst und der Welt des
Moglichen, aber Herr in Grenzen, um das Jenseitige drmer geworden. «Ahab
dagegen», sagt Blanchot in einem dunklen und verhaltenen Satz, «findet sich
nicht wieder, und fiir Melville selber droht die Welt stindig in jenen weltlosen
Raum einzusinken, der ihn mit der Faszination eines einzigen Bildes anzieht»
(GS 18—19). Dem Wal begegnen, den Gesang der Sirenen vernehmen, be-
deutet den Eintritt in einen Raum ohne Welt, bedeutet, mit anderen Worten,
das Verschwinden dessen, der die Begegnung auf sich nimmt. Blanchot scheint
hier der Ekstase, von der eingangs die Rede war, seltsam nahe zu kommen.
Aber fiir ihn ist sie nicht ein Zustand der Bereicherung, des Beschenktwerdens
von oben und der Teilnahme an einer hoheren Fiille, sondern im Gegenteil
jener Augenblick, in dem das BewuBtsein in der Weise auBer sich versetzt ist,
daB3 die Welt aussetzt und das Andere, Ungreifbare, Unbekannte in schreckli-
cher Unnahbarkeit iiber es hereinbricht. «Allerdunkelster Raum erstreckte sich
vor mir. Ich war nicht in diesem Dunkel, sondern am Rande, und ich bekenne:
es ist erschreckend. Erschreckend, weil in ihm etwas ist, das den Menschen
verachtet, und das der Mensch nicht ertriigt, ohne sich zu verlieren. Verlieren
aber muf3 man sich; und wer widerstrebt, geht unter, und wer weiterschreitet,
wird zu diesem Dunkel selbst, diesem kalten und toten und verachtungsvollen
Ding, in dessen Schof3 das Unendliche wohnt» (F 106). Und was in oder hinter
den Menschen als ihr Innerstes und Fremdestes droht, ist die gleiche formlose
Anonymitit: «Als ich mich mit Nathalie verband, das kann ich sagen, band
ich mich so gut wie an niemanden; es ist das kein verkleinerndes Wort, es ist
im Gegenteil das allerernsteste, was ich iiber ein menschliches Wesen zu sagen
vermag» (F 88).

Man kann den Ort, an den uns Blanchot fiihrt, als den reinen Ort bezeich-
nen, weil er dort ist, wo nichts ist auBer er selbst. Er ist das, was zuriickbleibt,
wenn man alles entfernt hat, wenn die Dinge sich aufgelst haben und die

¥



Menschen in die Unpersonlichkeit eingegangen sind. Dieser «Leerraump»,
diese «neutrale Region» (GS 294) und das «Erlebnis der Neutralitit» (GS
285) ist der Ausgangspunkt der Literatur, aber auch das, worauf sie ewig hin-
strebt als auf den Ort, wo sie erst moglich sein wird. Von hier aus i3t sich nun
etwas festlegen, was flir Blanchots Literaturauffassung von grundsitzlicher
Wichtigkeit ist. Wenn die Literatur dem beschriebenen Bereich formloser
Neutralitit, dem Raum ohne Welt entwichst, so heillt das, daB} sie sich auf
nichts stiitzen kann, auller auf sich selbst. Da sie dort anfingt, wo die wirk-
liche Welt aufhért, kann sie keinen Bezug auf die Wirklichkeit nehmen. Sie ist
auf keinen Fall eine Wiederholung oder Weiterfithrung dessen, was uns in der
Welt begegnet, und auch nicht dies oder das unter anderem, sondern sie ist
jenseits von allem als eine eigene und autonome Welt. Das meint Blanchot mit
dem Begriff réciz. Das Wort kann mit «Erzihlung» oder « Bericht» tibersetzt
werden, doch widerspricht gerade die zweite dieser Moglichkeiten, welche der
Ubersetzer der Frist gewihlt hat, der Absicht Blanchots, denn der Bericht
weist zu sehr auf eine tatsichliche Begebenheit zuriick, deren bloBes Abbild
er ist. Davon mull Karl August Horst etwas gespiirt haben, als er rérz mit
«Sage» wiederzugeben suchte.

Diese Ubersetzung 6ffnet weite Zusammenhinge. Sehen wir zunichst, was
Blanchot als récif bezeichnet: «Doch verfehlt man grindlich den Charakter
der Sage, wenn man in ihr die wahrheitsgemille Berichterstattung von einer
auBergewohnlichen Begebenheit erblickt, einer Begebenheit, die stattgefunden
hat und die man wiederzugeben versucht. Die Sage ist nicht der Bericht von
einer Begebenheit, sondern diese Begebenheit selbst, das Herankommen dieser
Begebenheit, der Ort, an dem sie stattzufinden berufen ist; noch steht sie als
Begebenheit bevor, aber ihrer Anziehungskraft mag es gelingen, daB3 auch die
Sage wirklich wird» (GS 16). Das réci# berichtet, mit anderen Worten, nur sich
selbst. Was es aussagt, entsteht durch den Akt des Sprechens, ist nirgends als
in der Erzihlung und ist selbst die einzige Gewihr seiner Wahrheit. Ist das
aber nicht die umgreifendste und richtigste Bestimmung dessen, was wir mit
Sage meinen? Man darf sogar weitergehen und behaupten, daBl die Ubersetzung
hier das Original ibertrifft, denn das Wort Sage ist auch herkunftsmiBig denk-
bar geeignet, Blanchots récif zu bezeichnen. Sage steht zu sagen wie Sprache
zu sprechen; sie ist das, was erst und nur durch das Sagen Wirklichkeit gewor-
den ist, was durch und aus sich selbst Gestalt gewonnen hat. Die Sage ist nicht
an eine graue Vorzeit gebunden, sie entsteht mitten unter uns als der «mo-
derne» Roman, dessen Voraussetzungen von jenen Homers nicht verschieden
sind 2.

2 Es bleibt allerdings ungewil, ob Horst die Tragweite seiner Ubersetzung erkannt hat,
da er sie nicht konsequent anwendet. Jedenfalls hitte der neue und doch urspriinglichere
Sinn von Sage ciner Anmerkung bedutft, um so mehr als Heidegger (Unterwegs zur Sprache,
Pfullingen 1959) auf andere Weise cine Neubelebung versucht.

98



Fast gleichzeitig mit den kritischen Aufsitzen ist Die Frist, eine von Blan-
chots Sagen, in deutscher Sprache zuginglich geworden3. Nach Meinung des
Verlages handelt es sich dabei um «die Geschichte eines selbst todgeweihten
Mannes und eines jungen Midchens, dem nur noch wenige Wochen gegeben
sind». Jedoch wissen wir jetzt, daB3 die Sage nicht eine Handlung erzihlt,
sondern sich selbst. Wir durfen also nicht eine Begebenheit herausschilen wol-
len, die dann als wirklich oder moglich erscheinen und uns einen Halt bieten
konnte. Vielmehr gilt es, das Werden der Erzihlung als ihre einzig mogliche
Handlung zu erkennen. Die «Tatsachen», die etwa erwihnt werden, sind
nicht der Sinn der Erzihlung, sondern erhalten ihn von ihr. Deshalb konnten
sie beliebig ausgewechselt und ersetzt werden, ohne dal} sich die Geschichte
inderte. «Die Wahrheit ist nicht in solchen Tatsachen. Die Tatsachen selbst
aufzuheben vermag ich durchaus zu ertriumen. Haben sie aber nicht stattge-
funden, so ereignen an ihrer Stelle sich andere und, aufgerufen durch die all-
michtige Bejahung, die mit mir eins ist, gewinnen sie den gleichen Sinn, und
die Geschichte bleibt die gleiche» (F 123). Was ist nun aber diese Geschichte?

Das Buch hat zwei Teile, es hebt zwiefach an. Der erste Teil ist ein Sterben.
Was stirbt, ist die Wirklichkeit des Lebens, und ihr Schwund fithrt den Er-
zihler an den Rand jenes weltlosen Raumes, von dem frither schon die Rede
war. Der Bericht endet mit folgenden Worten: «Soviel muf3 als wohlverstan-
den gelten: ich habe nichts Ungewdhnliches, nichts auch nur Uberraschendes
erzihlt. Das Ungewdhnliche beginnt da, wo ich innehalte. Aber es steht nicht
mehr bei mir, davon zu sprechen» (F 52). Das Ungewohnliche ist also offenbar
die zweite Hilfte des Buches, das was sich #ach dem Tode abspielt. Hier beginnt
der Raum des Imaginiren, des sich selbst gewihrleistenden Gedankens. «Ich
werde mit dieser Geschichte fortfahren. .. », aber Ich ist ein anderer geworden.
An ihm hat sich die Metamorphose vollzogen, die aus Odysseus Homer und
aus Homer Odysseus werden li3t; er selbst hat, indem er erzihlte, die Ver-
wandlung mitgemacht, die der Tod seiner Freundin anzeigt, und er ist vom
erzihlenden zum erzihlten Ich geworden, einem seltsam unpersonlichen Ich,
das dem nicht mehr verfigbar ist, der es geschaffen hat. Aber wie kann es liber-
haupt zu dieser Schépfung kommen? Scheint nicht das Versinken in der Ano-
nymitit der Nacht jedes Auftauchen, jede Aktivitit auszuschlieBen? Kann das
Erlebnis der absoluten Neutralitit etwas anderes sein als regloses Verharren
in endloser Indifferenz? Vielleicht muB hier gesagt werden, dal3 dieser Zustand
nie als aktuelle Erfahrung gegeben ist, sondern daf3 wir uns stets nur an seinem
Rande aufhalten: «was geschah, war seit langem schon geschehen, oder stand
seit langem unmittelbar drohend bevor» (F 105). Wir gehen nie in das Unbe-
stimmte ein, sondern haben es stets schon hinter oder noch vor uns. Dennoch

8 Maurice Blanchot: Die Frist. Deutsch von Walter Maria Guggenheimer, Suhrkamp-
Verlag, Frankfurt am Main 1962 (Franzosisch: L’Arrét de mort, Paris, Gallimard, 1948).

99



ist dieser unfallbare Augenblick des Selbstverlustes der entscheidenste aller
Augenblicke, und Blanchots Werk ist gewissermaBen eine unendliche Auf-
blihung und Lingung dessen, was erst oder schon auflerhalb der Zeit sich
abspielt. Deshalb spricht er von Zustand, Warten und Geduld. Nach einer
unbestimmten Zeit des Wartens hebt sich schlielich etwas aus dem Nebel
heraus und nimmt Gestalt an. «Es bedatf grofier Geduld auf daB}, in die Tiefe
des Grauens gestoBen, das Denken allmihlich sich erhebe und uns erkenne
und uns anblicke» (F 106). So wichst aus dem Raum ohne Welt die Welt des
Denkens, eine Welt, die durch keine Briicke mit der verschwundenen Wirk-
lichkeit verbunden bleibt, sondern sich souverin aus sich selbst gegen jede
andere errichtet und als die Welt des Imaginiren sich der Welt der Realitit
nicht vereint, sondern sie verneint, nicht an sie anschlieBt, sondern sie aus-
schlieBt, nicht sie fortsetzt, sondern sie ersetzt.

In der Welt des Imaginiren, des Denkens, der Literatur, existiert alles nur
als Gedanke, und auBer dem Gedanken nichts. «Sie hielt sich in meiner Gegen-
wart mit der Freiheit eines Gedankens: sie war in dieser Welt, wenn ich aber
in dieser Welt ihr noch begegnete, so nur, weil sie mein Gedanke war» (F 96).
Im Sinne dieser duBersten Gegensitzlichkeit sind Denken und Schreiben das
Etlebnis des Todes, der Eintritt in die Sphire des Anderen, nachdem alles, was
in der Wirklichkeit verwurzelt ist, zunichte geworden ist. Aber das Wesen
der Literatur erschopft sich nicht in der Verneinung. Zwar konnen wir weder
denken noch schreiben, ohne daf} wir die Welt, in der wir wohnen, verlieren.
Aber die Literatur bleibt nicht bei diesem Verlust stehen. Aus dem stummen
Raunen der Leere hebt sich die Stimme des Denkens und schafft eine neue
Welt, die Fiktion der Sprache, die Gegenwelt der Dichtung. Sie entsteht im
Durchgang durch die Nacht der Abwesenheit, und in dem MaBe, als sie aus
dieser Nacht aufsteigt, dringt sie deren bedrohliche Flut zuriick und griindet
ein neues Land des Tages. Wer schreibt, steht so am Rande des Abgrundes,
den er immer schon tbersprungen hat, oder besser: er hingt iiber dem Ab-
grund am nicht abreiBenden Faden seiner Rede. Nur die Rede bringt den Ab-
grund zum Schweigen, und deshalb mul3, wer einmal zu reden begonnen hat,
immer weiterreden, unaufhorlich von dem wegstrebend, worauf seine Rede
hinzielt, wieder und wieder ins Schweigen zuriickstoBend, was ihn zum Reden
zwingt. Deshalb horen Blanchots Biicher nie auf, sie kommen hdchstens zu
einem willktirlichen und zufilligen Ende, bis dann ein neues beginnt, das fort-
fihrt, das Gleiche zu sagen, auf immer neue Art, doch ohne die Endgiiltigkeit,
die es nicht geben kann.

Der Sinn der Literatur liegt also letztlich nicht darin, eine geschlossene und
vollkommene fiktive Welt zu errichten, sondern darin, daB3 sie durch diese
Schopfung der Gefahr entgeht, der sie sich aussetzen mul}, um méglich zu
werden. Von hier aus miissen wir uns noch einmal dem Kritiker Blanchot

I00



nihern. Thm ist nicht aufgegeben, den Windungen des Textes zu folgen und
in der Welt des Buches heimisch zu werden; vielmehr sucht er in der Glitte
des Denkgebiudes den Rif3, durch den die Ahnung aus der inneren Wohnlich-
keit in die Unheimlichkeit auBerhalb gleitet. Das unheimlich Fremde ist die
eigentliche Aussage der Literatur; nur sie kann auf es hinweisen und es andeu-
ten, indem sie es hartnickig verschweigt. Es ist der unfa3bare Kern der Dich-
tung und die nie zu besiegende Beunruhigung, die den Dichter und den Leser
zu einem Wachsein ohne Ende nétigen. Die Sirenen locken Odysseus durch
die Verschwiegenheit ihres Gesanges, in dem das Eigentliche nur versprochen
ist; und Orpheus besitzt Eurydike nur solange, als er sie nicht anblickt. Und
doch ist der Blick selbst das AuBerste, was zu leisten ist: durch ihn erblicken
wir das Unsichtbare, indem wir es zum Verschwinden bringen. Das ist das
Paradox der Literatur.

«Man erzihlt, was man nicht berichten kann. Man erzihlt, was in zu hohem
Mafe wirklich ist, als daB es nicht die Vetfassung der maBvollen Realitit, in
der wir leben, zerstéren miiite» (GS 253). Was ist aber diese hohe Wirklich-
keit, die erzihlt wird? Die Erzihlung als Sage sei souverin, sagten wir. Doch
um wessen Souverinitit handelt es sich? Man mochte sie dem Erzihler zuge-
stehen, doch hat sich gezeigt, daB3 das Ich des Sprechenden nicht das sprechende
Ich der Erzihlung ist, oder es nur insofern ist, als es einer Verwandlung unter-
worfen war, die es auBer sich in das Fremde versetzt hat. Somit scheint die
Souverinitit und sogar das Primat des Subjekts in Frage gestellt zu sein.
Nicht 7ch spreche, sondern «es spricht» — in mir, aus mir und durch mich.
«Es» hat keinen Namen, keine Person und keine Gestalt, sondern ist das allem
Anfang Vorausgehende, deshalb aber auch allen Anfang Gewihrende. Die
Sage ist souverin, weil sie anfingt, und weil inihr der den Anfang gewihrende
Ursprung spricht. Aber wie alles Anfangende strebt sie vom Ursprung weg,
sucht ihre Legitimation nicht in der Leere, die sie auszufiillen hat, sondern in
ihrer Zukunft. Deshalb muB sie unaufhotlich weitersagen, redend unterwegs
bleiben zu ihrer eigenen Rechtfertigung. Durch die «maBvolle Realitit, in
der wir leben», zieht sich ein RiB, durch den das Denken in die Leere fillt.
Kein Gott springt in die Liicke, sondern die Gedanken und Worte steigen
jeder Stiitze beraubt aus dem Abgrund auf, quellen in die Welt der festen Be-
ziige und ldsen sie auf, Zeugen und Zeichen dessen, was nicht bezeugt noch
bezeichnet werden kann, und worin doch alles Feste und Sichere als willkir-
liche Ausgeburt der Leere schwebt. Es ist nicht leicht, Blanchot zu folgen;
vielleicht ist es sogar unmdoglich. Nirgends wird mit groBerer Strenge als hier
erfahren, was das heiBit: Gott ist tot. Doch steht auch das nicht fest. Blanchots
Welt ist ohne Garantie; sie lebt aus der Freiheit, welche die Moglichkeit der
Verneinung gewihrt, doch weil die Freiheit Verneinung ist, muf sie sich selbst
verneinen, um frei zu bleiben; sie ist in ihrer Freiheit gefangen und dazu be-
stimmt, ausweglos am Ort zu kreisen.

I0I



	Maurice Blanchot

