
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 12

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

RENE MORAX

René Morax, qui vient de mourir à près de

quatre-vingt-dix ans, n'a pas seulement illustré

le théâtre en Suisse romande: on peut
affirmer qu'il l'a créé.

Que l'on appelle à l'aide Théodore de
Bèze et Fernand Chavannes, pour contester
cette affirmation, nous le voulons bien. Que
l'on nous cite quelques noms de moindre
importance pour nous confondre. La vérité
nous oblige à dire que s'il y eut, avant Morax,
quelques entreprises isolées, à la scène, c'est

pourtant bien lui qui nous dota le premier
d'une œuvre.

C'est là sa gloire et son mérite.
Né à Morges, c'est au début du siècle

qu'il publie ses premiers poèmes, suivis bientôt

de ses premiers drames. Il avait trouvé
sa voie. Pendant cinquante ans, il vécut pour
le théâtre et par le théâtre, s'affirmant avec
toujours plus de maîtrise dans un genre où
il ne sera point surpassé.

Ce genre est malaisément définissable; il
se trouve au point de rencontre de la pièce
bien ordonnée, bien construite, du poème et
du festival. Il vise à plaire au grand public
sans trop concéder à la facilité; il a recours
à la musique, aux chœurs, surtout, aux larges
mises en scène, mais il ne néglige pas la
psychologie, ni la logique de l'intrigue, ni les

valeurs du langage. Cette synthèse des
formules expressives auxquelles on peut recou¬

rir à la scène, Morax l'a constamment tentée

et souvent réussie.
U avait, du reste, parfaitement conscience

de l'originalité de son entreprise et créa, de

toutes pièces, avec son frère Jean, le peintre,
ce parfait instrument que fut le Théâtre du

forât, en pleine terre vaudoise, à Mézières

(1908). Les agencements mêmes de la grange
à jamais célèbre répondaient à une conception

fondamentale du spectacle; Morax n'a

pour ainsi dire, jamais été infidèle à ses idées
de jeunesse.

Mézières devint ainsi, chaque printemps,
une sorte de haut lieu helvétique où les autorités

fédérales, cantonales, communales
rencontraient les chefs militaires et les juges, les

uns et les autres familièrement mêlés à la foule
où le banquier de Lausanne côtoyait le
cantonnier d'Echallens, où le professeur de
Neuchâtel écoutait, ravi, les propos du paysan de

Polliez-Pittet.
C'était un rite de la vie helvétique que la

création printanière de la nouvelle pièce de

Morax. Lui, faune à barbiche frémissante,
allait de succès en succès, avec toujours la

même simplicité. Quand la vieillesse, pas à

pas, tarit sa sève, Mézières s'épuisa avec lui.
Jusqu'ici, personne n'a trouvé la formule

magique qui réussirait à faire revivre la

grange aux miracles.
Maurice Zermatten

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Der Auftrag des Kritikers V: Kritische Dichtung?

Baudelaires in der letzten Zeitschriftenschau
zitierter Satz : es wäre ein Wunder, wenn ein
Kritiker zum Dichter würde, und es sei

unmöglich, daß ein Dichter nicht einen Kritiker
enthalte — verweist in seinem zweiten Teil

auf einen Gedanken, der noch deudicher in
der folgenden Formel auftaucht: «Tous les

grands poètes deviennent naturellement,
fatalement, critiques. Je plains les poètes que
guide le seul instinct; je les crois incomplets. »

1295



So wird von Baudelaire dem naiven Dichter
ein Mangel zugeschoben, während er den
kritischen auf den Schild erhebt. Seine
These hat inzwischen Schule gemacht, und
man beutet sie noch heute weidUch aus.

«Dichtung als Aufklärung» betitelt
Helmut Arntzen einen Versuch über Lessing
in den Neuen Deutschen Heften 85, Januar/
Februar 1962, worin er die Einheit des Dichters

und des Kritikers postuliert. Warum er
bei dieser Absicht den folgenden Satz Friedrich

Schlegels zitiert, ist nicht klar: «Lessings
poetische Bestrebungen sind zu betrachten
als Beispielübungen für seine Prinzipien der
Poetik und Dramaturgie» — der Satz

bezeugt ein romantisches Mißverständnis und
doch wohl gerade das, was Arntzen bestreitet:

die Übermacht des Kritischen über das

Schöpferische in Lessings Genie. Diesem
Widerspruch wird abgeholfen mit dem für
Lessing nicht unpassenden Hinweis, seine

Dichtung lebe vom Geist der Kritik. Dabei
bleibt es aber nicht. «Handlung... als
Reflexion der Anschauung und als Anschauung
der Reflexion», erfahren wir, sei überhaupt
«das Kriterium der Dichtung», welche
deshalb nicht allein «in der Schönheit zu ihrer
Vollkommenheit gelangt». Es geht hier
offenbar um eine neue Ästhetik: mit Hilfe
eines dialektischen Verfahrens wird das nur
Schöne relativiert, denn es fehlt ihm ja die
intellektueUe Brechung. VoUendet ist demnach

erst die reflektierte Schönheit oder —
eine für dieses Denkschema typische
Umkehrung — die schöne Reflexion.
Zwischen so definierter Dichtung und Kritik
besteht dann allerdings kein Unterschied
mehr. Ein neuer Maßstab ist entstanden:
an die Stelle der verpönten Harmonie tritt
der Begriff der Provokation; ihr Erfinder
und ihr Meister wäre Lessing. Damit
aber geschieht Lessing von Arntzen
genau das, wovon ihn Arntzen befreien zu
müssen erklärte: er wird ein «Klassiker»
von kritischen Gnaden. Von ihm aus, meint
nun der Verfasser, wäre auch «zu begreifen,
daß gerade die große Dichtung der Gegenwart

(welche?) eine aus dem Geiste der
Aufklärung ist ». Dieser Gedanke ruft dem
Verdacht, es sei wohl der umgekehrte Weg
beschritten worden, Arntzen habe hier Lessing

via Gegenwart interpretiert. Diese Vermutung

wird bestärkt, wenn man unter anderen,

guten Bemerkungen zu Lessings Werken
hest, seine religiöse Polemik müsse als

Hintergrund des Nathan-Dramas gesehen werden

(eine SelbstverständUchkeit), «damit
dessen Weisheit nicht als abgeklärte uninteressant,

sondern als kritisch-klärende aufregend

wirke». Mir persönhch ist Nathans

Abgeklärtheit ein Wunder, aber Arntzen hat
etwas gegen das Abgeklärte wie gegen das
Schöne.

All dies klingt sehr modern. Niemand sei

das Recht bestritten, als Zeitgenosse auf
Grund heutiger Denk- und Empfindungsweisen

an die ältere Dichtung heranzutreten,
um sie neu zu sehen und zu prüfen. Nur
scheint es wenig sinnvoll, aus der problematischen

neuesten Literatur Prinzipien für
eine auch rückwirkend gültig sein sollende
Ästhetik abzuleiten, welcher sich zwar das

Heutige entsprechend natürUch, das überUe-
ferte Große aber nur unter äußerstem Zwang
einfügt.

Umgekehrt suchte Wieland Schmied in
seinem auf zwei Nummern verteilten Aufsatz
«Der essayistische Mensch» in Wort in der

Zeit, VI. Jahrgang, Hefte 5/6, die Legitimität
der essayistischen neueren Romane durch
Hinweise auf die österreichische Tradition
zu belegen. Nach Schmied zeigen die großen
Österreicher seit langem eine Affinität für das

Essayistische. Der von Maria Theresia an in
Pohtik und Literatur begegnenden
Improvisationsfreude trat bald als Schwäche ein
«Zug zu vorzeitiger Resignation und zum
Unvollendeten» zur Seite. An beidem habe
auch der Essayist teil; er zeige Skepsis und
Abneigung gegen schematisches Handeln
undDenken. Sein Typus aber sei nie «reiner»
hervorgetreten als zu Anfang des 20.
Jahrhunderts.

So erscheint vor allem Musils «Mann
ohne Eigenschaften» als essayistisch «wie
kein anderes Buch der Weltliteratur», und
zwar auch im Thema. Denn Musil zeigt darin
eine merkwürdige Vorhebe für das reflektierte

gegenüber dem «bloß gelebten»
Leben. Den Helden sich essayistisch verhalten

1296



zu lassen war des Dichters erklärte Absicht:
schon früh liebte Ulrich die Idee einer
«hypothetischen » Existenz, worin nicht ein
empirischer, sondern ein nur möglicher Mensch
der Wirkhchkeit prüfend entgegentritt; er
genoß dabei den «Hauch der Widerruflichkeit

».

«In Ulrich war später» — heißt es darauf
im Roman — «bei gemehrtem geistigem
Vermögen, daraus eine Vorstellung geworden,

die er nun nicht mehr mit dem unsicheren

Wort Hypothese, sondern aus bestimmten

Gründen mit dem eigentümlichen Begriff
eines Essays verband. Ungefähr wie ein Essay
in der Folge seiner Abschnitte ein Ding von
vielen Seiten nimmt, ohne es ganz zu erfassen

— denn ein ganz erfaßtes Ding verliert
mit einem Male seinen Umfang und schmilzt
zu einem Begriff ein —, glaubte er, Welt und
eigenes Leben am richtigsten ansehen und
behandeln zu können. »

Musils Größe lag in seiner Unbestechlichkeit.

Er sah auch die tödhche Schwäche dieses

experimenteUenMenschen. Kurz nach der
zitierten Stelle liest man: «Es gab etwas in
Ulrichs Wesen, das in einer zerstreuten,
lähmenden, entwaffnenden Weise gegen das

logische Ordnen, gegen den eindeutigen Wülen,

gegen die bestimmt gerichteten Antriebe
des Ehrgeizes wirkte, und auch das hing mit
dem seinerzeit von ihm gewählten Namen
Essayismus zusammen...»

Daraus wäre zu schUeßen, der Musilsche
Essay sei die Form der Bewußtwerdung eines
Zustandes der Krise, eine dergestalt essayistische

Epoche eine wesentlich krisenhafte —
ein Gedanke, welchem Schmied leider nicht
nachgeht, der sich um die Rühmung des

Österreichischen bemüht. Sein Sprung
zurück zu Adalbert Stifter überzeugt aber nicht,
von dessen Werk er behauptet, nur auf seiner

Grundlage habe Musils Roman «erdacht,
erlebt, erschaffen» werden können. — Musils
beliebte «PartiaUösungen», sein Lob der
«induktiven Gesinnung» scheint Stifters
ideahschem Lebensmodell unter dem «sanften

Gesetz » wenig zu entsprechen.
Hermann Broch wird als zweiter

essayistischer Österreicher dieses Jahrhunderts
gewürdigt; in ihm aber hätten sich Dichter
und Denker gestört. Der abrupte Übergang

des dritten Buches der «Schlafwandler» in
jenen berühmten Essay über den «Zerfall der
Werte» figuriert als Beweis. Ist es richtig,
daß Broch — der nach den « Schlafwandlern »

ja noch den «Tod des Vergil» schrieb —
«daran verzweifelte»?

Albert Paris Gütersloh, erfährt man
ferner, verwandle sich in seinem Hauptwerk
«Sonne und Mond» vom Erzähler zum
Essayisten. Heimito von Doderer aber gehe
den umgekehrten, «für den Österreicher

schwierigeren, wichtigeren Weg»: er habe

«den Roman erlöst vom Essayismus».
Das versteht man nun nicht mehr : Stifter

als Pate des essayistischen Menschen — Musil

sein legitimer Erbe — Broch ein am
Essayismus tragisch Leidender — Gütersloh
der Beweis, «wie tief das Essayistische im
Österreicher verwurzelt ist » — Doderer aber

der Befreier des Romans von eben jenem
Essayhaften, das bei Musil als konstitutiv für
die moderne Literatur bezeichnet worden ist?

Nach Doderer geht es nochmals zurück,
zu Hofmannsthal, über den man erfährt, er
habe als Lyriker begonnen, sich dann dem

Drama zugewandt und sei als Essayist «an
gebrochenem Herzen gestorben» («den Tod
des Essayisten, dem man die Lebensatmosphäre

genommen hatte, indem man die

Kommunikation des Geistigen mit dem
Gesellschaftlichen zerstörte »).

Dieser Behauptung liegt die Fiktion
zugrunde, aUe bedeutenden Österreicher zehrten

«von der Substanz des alten Reiches».

— Wenn nun aber Hofmannsthal bis fast

zehn Jahre nach dem Ende der Donaumonarchie

von ihrer Substanz zehrte, warum
starb er dann gleichwohl am Untergang ihrer
GeseUschaft? Und inwiefern war das der
«Tod des Essayisten»?

Dies zu erklären dürfte schwieriger sein

als die paar obligaten Hinweise auf Freud
und C. G. Jung, Pound und Proust und

Joyce — Namen, zwischen denen man
nachgerade jeden modernen Befund einbettet,
wenn man sich selbst eine möglichst respektable

Zeitnähe attestieren möchte.

Zur Korrektur von Schmieds Hofmannsthal-
bild möge sich der Leser der Schweizer Mo-

1297



natshefie an den Aufsatz «Zur Essayistik
Hugo von Hofmannsthals» von Richard
Exner im Maiheft des 41. Jahres erinnern.
Aus ihm wird ersichtlich, wie problematisch
allgemeine Begriffsbestimmungen (des
Essayistischen, des Österreichischen etc.) sind,
denn es gelingt dem Verfasser, Eigenheiten
der Hofmannsthalschen Essays herauszuarbeiten,

die dieser mit kaum einem anderen
Meister der Gattung teilt.

Noch deutlicher wird die Fruchtbarkeit
von Exners auf das Besondere gerichteten
Betrachtungsweise, wenn man seinen in
Heft i,Band XII (1962), der Neuen Folge
der Germanisch-Romanischen Monatsschrift
erschienenen Aufsatz « Zur Essayistik Thomas
Manns» neben jenen über Hofmannsthal
hält: ganz andere Möglichkeiten des Essays
treten zutage. Manns allseitig agiles «Interesse»

setzt ein von Hofmannsthals «Betroffensein

» (eine Formel des Literarhistorikers
Max KommereU) grundverschiedenes
Verhalten voraus. Beide führten unmittelbar zum
Essay, doch mit fast gegensätzlichem Ziel,
bei Mann jenem objektivierender Analyse
des gesammelten Weltgeschichts- und
Wissensstoffs, bei Hofmannsthal demjenigen
einer intensiven Synthese der Lebenskräfte.
Manns Optik trachtete nach scharfer
Trennung, jene Hofmannsthals nach Harmonie
der Konturen.

Auch diese sehr viel Charakteristisches
über beide Dichter zutage fördernden Arbeiten

zeigen aber die jeder thematisch bestimmten

Untersuchung literarischer Art innewohnende

Problematik. Da ich Hofmannsthal
besser kenne, beschränke ich meinen Hinweis
auf das über ihn Vorgebrachte : Wer immer
das Kennzeichnende von Hofmannsthals
Essayistik in ihrer Gesamtheit darsteUen wül,
muß den genetischen einem absoluten
Gesichtspunkt opfern, das heißt, er wird vor
aUem das in den verschiedenen
Entwicklungsphasen Gleichbleibende zeigen. Dabei
kommt etwas Wesentliches zu kurz : Essayistik

und Dichtung verlaufen weder im Früh-
noch im Spätwerk Hofmannsthals paraUel.
Der als Jüngling in den Loris-Aufsätzen
schon leidenschaftlich für das Leben und
wider das Ästhetentum Partei Ergreifende
schreibt noch Gedichte voll Traum und

Rausch; der in der Münchener Rede 1928
als Sachwalter des «geistigen Raumes der
Nation» Sprechende hält dort noch einen
Glauben aufrecht, den die tragische Dichtung

«Der Turm» gleichzeitig widerlegt.

Auch von Adolf Frisé liegt ein älterer, aber
interessanter Aufsatz zum Thema «Roman
und Essay » vor. Er befindet sich in Nummer
80, März 1961, der Neuen Deutschen Hefte,
und geht von der Beobachtung aus, daß die
beiden Gattungen «etwa seit dem ersten
Weltkrieg mehr und mehr in eine Partnerschaft

zueinander getreten sind». Mit
Partnerschaft ist vorerst nur eine rein formale
Beziehung gemeint: Die Romane beginnen
essayistische Einschübe zu enthalten. Dies
wird zum Teil erklärbar aus der Labilität beider

Formen; sie sind noch immer «allen
Exzessen der Besserwisserei ausgeliefert», da
eine anerkannte Begriffsabgrenzung fehlt.
Eine Fixierung scheint vor allem beim
Roman auch gar nicht möglich, der geradezu
zur Gattung der Experimente geworden ist.
Thomas Mann fragt in «Entstehung des

Doktor Faustus», «ob es nicht aussähe, als

käme auf dem Gebiet des Romans heute nur
noch das in Betracht, was kein Roman mehr
sei». Was verstand er darunter?

Mann gilt bekanntlich als einer der
Erzähler, die das Essayistische im Roman
heimisch machten. Sein « Zauberberg », Aldous
Huxleys «Point Counter Point», Gides «Les
faux-monnayeurs » sind exemplarisch für die

um etwa 1925 eingetretene InteUektuaUsie-

rung des Romans, der den Zug der Versachlichung

der Kunst kräftig mitmachte. Schon
die klassischen Bildungs- und Erziehungsromane

Goethes, Stifters, Jean Pauls, Gotthelfs

waren gedanklich schwer befrachtet.
Das Neue am Roman der sogenannten
«Neuen Sachhchkeit» aber schien der
Versuch, das Wissenschaftliche «gleichsam
unaufgelöst dem Roman zu inkorporieren»
(man denke an die «Forschungen»,
«Enzyklopädie», «Humaniora» überschriebenen

Kapitel im «Zauberberg»). Die neue Richtung

wurde auch sogleich angegriffen. Aber
der Vorwurf Hemingways, Huxley sei ein
Bildungssnob, trifft Mann wohl kaum; sein

1298



Drang zu erörtern war spontan. Dennoch
bleibt die Frage, ob der Roman der Ort
für kompilierte Berichte sei.

Sechs beziehungsweise acht Jahre nach
dem «Zauberberg» erschienen mit dem
« Mann ohne Eigenschaften » und « Huguenau
oder die Sachlichkeit », dem dritten Teil von
Brochs Trilogie «Die Schlafwandler», zwei
noch weit extremere Fälle des essayistisch
durch- oder zersetzten Romans. Brochs
schon früher genannter Aufsatz «Der Zerfall

der Werte » brach, wie zum Zeichen
leidenschaftlichsten Engagements, aus dem
Rahmen und zerstörte ihn. Der Dichter war
sich dessen bewußt. «Sie kennen meine
Theorie», schrieb er am 5. August 1939
seinem Verleger, « daß der Roman und die neue
Romanform die Aufgabe übernommen
haben, jene Teile der Philosophie zu schlucken,
die zwar metaphysischen Bedürfnissen
entsprechen, gemäß dem derzeitigen Stand der
Forschung aber als ,unwissenschaftlich' oder

als .mystisch' zu gelten haben. »

Frisé bewahrt als Kritiker seinem Autor
gegenüber viel Distanz. Er sieht: Brochs
«hochgreifendes Programm» (der Roman
habe eine «Welttotalität» darzusteUen) war,
«zumindest für ihn selbst», unerfüllbar; es

glich im übrigen jenem Traum der Romantik
von einer Universalpoesie: «Alle Kunst soll
Wissenschaft und alle Wissenschaft Kunst
werden; Poesie und Philosophie soUen

vereinigt sein» (Friedrich Schlegel). Auch
Flaubert kann als Ahne gelten, welcher schon
1852 schrieb: «Je weiter die Kunst
fortschreitet, desto wissenschaftlicher wird sie

werden, im gleichen Maß, wie die Wissenschaft

künstlerisch wird. » Der erste Teil dieser

Prophezeiung scheint der Erfüllung näher
als der zweite!

Brochs Experiment führte «auf keinen
Weg der sich auch für andere als gangbar

erwies » ; denn es fließtvon den impetuosen
essayistischen Stücken, da sie sich abkapseln,
«keine Energie, auch keine Weisheit in die
Handlung ein ». Und dies wäre entscheidend,
erst damit erhielten die Einschübe auch einen
künstlerischen Sinn.

Robert Musüs FaU lag wieder anders. Er
hatte keinerlei revolutionären Impetus und
kein Programm. Es blieb ihm auch bei aller

Selbstanalyse zeitlebens unklar, wo sein

eigenes Schwergewicht liege. So zeigt sich
sein Schwanken zwischen Essay und Roman
als Unsicherheit, etwa in dem vielzitierten
Satz aus seinem Hauptwerk: «Ein Mann, der
die Wahrheit will, wird Gelehrter; ein Mann,
der seine Subjektivität spielen lassen will,
wird vielleicht SchriftsteUer; was aber soll
ein Mann tun, der etwas will, was dazwischen

liegt?» (Er steht im selben Kapitel, in
welchem Ulrich der Utopie des Essayismus als

der Form, hypothetisch zu leben, huldigt.)
Als Verhaltensprinzip ist das Essayistische
eine vorkünstlerische Kategorie; Musil
laborierte daran herum, aus dem Leben selbst

einen Essay zu machen. Darum vielleicht
hörte der Roman, am Schluß ein bloßes

Protokoll dieses Versuches, auf, Dichtung
zu sein.

Sehr hellhörig werden zwei andere

scheinbar essayistische Romane von Frisé

zum Vergleich herangezogen, indem er
bemerkt: «Es hat entfernt Ähnlichkeit mit der
Situation Valérys oder Benns, wenn man an
den Monsieur Teste oder an den Ptolemäer
denkt, aber bei beiden ist es die Dominanz
des Lyrischen, aus der sich die unverwechselbare

Mixtur einer Prosa ergibt, die im Ganzen

starken essayistischen Glanz ausstrahlt. »

Zum Schluß ergibt sich doch eine Art
Funktionsbestimmung des Essays. Er sei,
liest man, «Ausdrucksmittel in einer Zeit,
deren Menschen sich gezwungen sehen, aufs

äußerste bewußt, in sich ständig verschärfender

Selbstkontrolle zu leben». Damit
verstärkt sich aber die Vermutung, daß «das

auf die untrügliche Wahrheit gerichtete Denken

dem Fiktiven jedes Romans unabwendbar

feindlich ist ». Bei Musil deute sich diese

Konsequenz in der Wendung zum Aphorismus

als der Form des rein hervortretenden
Gedanklichen bereits an.

Frisé hätte man als dem Herausgeber von
Musils Werk auch Parteihchkeit verziehen.
Daß er so sachhch diagnostiziert in einem

Augenblick, da die deutsche Romanliteratur
in der Reflexion zu ersticken droht, ist ein

doppeltes Verdienst.

Wir kommen damit zurück zum Verhältnis

1299



von Kritik und gegenwärtiger Literatur. Die
klügste mir bekannte Darstellung des heutigen
Dilemmas lieferte Karl August Horst in
seinem im Aprilheft 1962 von Hochland erschienenen

Aufsatz «Kritik ohne Gegenstand».
Er geht von der Aufgabe des Kritikers aus,
der «eine jeweils (im Werk des Dichters)
vorgesehene Antwort zur Rede steUt und in
eine Frage zurückverwandelt». Ohne eine
hervortretende Aussage aber, an die sie ihre
«kritische Erwiderung» knüpfen kann, wird
die Kritik halt- und grundlos. Seit es ihn gab,
war es des Kritikers Amt, das, was sich im
abgeschlossenen Werk als notwendig
ausgibt, im Geist noch einmal in den Schwebezustand

bloßer MögUchkeiten zurückzuführen,

um die gewählten als die besten zu
erweisen und damit das Sosein der Dichtung
zu rechtfertigen.

Heute aber scheint der Autor dem Kritiker

das Mitspracherecht zu verweigern,
indem er jede denkbare Frage bereits in seine

Aussage aufnimmt; er spielt den Igel mit
Frau und spricht zum Hasen am Ende jeder
Furche das für den armen schheßlich
tödliche: «Ik bün all hie. » Horst zeigt an einem
Textbeispiel aus der Prosa «Der Schatten
des Körpers des Kutschers » von Peter Weiß,
wie die «Rückverwandlung der Antwort in
eine Frage » vom Verfasser selber vorgenommen

wird: Er bezieht ständig «die Frage
nach der Notwendigkeit und Bedeutung
seiner Aufzeichnungen in den Vorgang des
Schreibens ein». Und damit taucht das
Problem auf — wahrscheinlich erstmals in der
Geschichte der Literatur —, « ob es statthaft
ist, an eine künstlerische Äußerung mit
kritischen Fragen heranzutreten, wenn die
Äußerung selber als ziellose, ins Unendliche
gerichtete Frage aufgefaßt werden wiU».
Man kann sie aUenfalls noch charakterisieren,
aber nicht beurteilen.

Der Autor solch «kritischer» Prosa
strebt nach einer Aussage, die ihn verbirgt.
Das Faktische soll das PersönUche vernichten.

Das Motiv des «Leerraumes» scheint
dafür typisch. Er wird so dargesteUt, daß er
von seiner Leere trotz vieler aufgezählter
Dinge und Vorgänge nichts verhert. Das
geht nur, wenn diese ohne Beziehung zueinander

bleiben, keinen Sinn haben und nichts

Sinnvolles bewirken; dann macht ihre
ordnungslose Vielheit das Vakuum erst richtig
spürbar. Robbe-Grillets «La Jalousie»,
Becketts «MoUoy», «Malone stirbt» und «Der
Namenlose » und Michel Butors « Zeitplan »

sind sich darin verwandt: Der erste setzt
Menschen und Dinge in ein vor allem räumliches

Verhältnis vöUiger Gleichgültigkeit.
Die mehr ereignisbetonten Romane der beiden

andern streben offenbar danach, das

Unsichtbare, die Zeit, dadurch fühlbar zu
machen, daß sie das Sichtbare möglichst dicht
an die Grenze der Unsichtbarkeit heranführen.

«Gemeinsam», schließt Horst, «ist aUen

diesen literarischen Experimenten die
bewußt in Kauf genommene UnvoUendbar-
keit. » Das literarische Werk soll als eine Art
nicht verantwortbares Protokoll ohne die
Schuld des Autors Zustandekommen. Was
aber hat dann der Kritiker noch damit zu
tun Man hört herum und staunt : er soU nach
wie vor eine Meinung haben, sein Gesicht
zeigen und «die Lorbeerbäume aufstehen»,
während der Schriftsteller sich in der
Anonymität versteckt, nach Jorge Louis Borges
ein Niemand, weil er allen gleiche. Im
Verhältnis zum kritischen Dichter ist heute der
Kritiker naiv. Es scheint, als suche nun der
erste beim zweiten jenes Glück der Endlichkeit,

das Beruhigende einer festen Überzeugung,

das sich ehemals der Leser von der
Dichtung versprach. Vom Kritiker möchte
man Antworten von irgendeinem Punkt
jenseits der Literatur — einem phüosophi-
schen oder theologischen. — Dahinter
steckt Verzweiflung. Denn eine Literatur,
die nicht mehr hoffen kann, selbst in einen
Raum vorzudringen, wo sie mehr ist als

Literatur, hat sich aufgegeben. Soweit Karl
August Horst.

Daß es Kritiker gibt, die dies erkennen
und aussprechen, ist ein Hoffnungsschimmer
für den Leser; und der Schriftsteller erfährt
dabei, daß nicht aüe bereit sind, ihn schon
auf Grund von Gaben zu bewundern, welche
erst Eigenschaften eines Kritikers sind.

Martin Stern

1300



HINWEIS AUF KUNSTAUSSTELLUNGEN

Deutschland

Bremen, Paula-Becker-Modersohn-Haus : Ser-

gius Pauser, Wien — Malerei (bis 17. 3.).

Hannover, Kestner-Museum : Aus der Früh¬
zeit der Buchdruckerkunst (Inkunabeln
des Kestner-Museums) (bis 15.4.).

Krefeld, Museum Haus Lange : Mack — Piene

— Uecker (bis 17. 3.).

München, Galerie Schumacher : Dorul von der
Heide — Neue Gemälde (bis 6. 3.).

Nürnberg, Germanisches National-Museum:
Neuerwerbungen des Jahres 1962 (bis
10. 3.).

Offenbach, KUngspor-Museum : Die schönsten

neuen Kinderbilderbücher aus mehr als

zwanzig Ländern (bis 10. 3.).

Regensburg, Städtisches Museum: 50 Jahre
englische Druckkunst (bis 17. 3.).

Stuttgart, Württembergischer Kunstverein:
AussteUung der freien Gruppe schwäbischer

Maler und Bildhauer und Ausstellung

polnischer Künstler (bis Mitte
März).

— Galerie Müller: Erich Hauser — Plastik
(bis Mitte März).

— Kunsthaus Schaller: Ölbilder von Otto
Luick (bis 16. 3.).

Ulm, Kunstverein: Bilder und Plakate von
Almir Mavignier (bis 10. 3.).

Wiesbaden, Museum: Louis Seel — Gemälde
(bis 9. 3.).

Frankreich

Paris, Musée des Arts décoratifs : Trésors de
la peinture espagnole dans les égUses et
musées de France.

— Musée d'Art moderne: Jean Atlan (bis
17. 3.).

— Grand Palais: Art décoratif finlandais.
— Musée GaUiéra: Les peintres témoins de

leur temps.
— Musée Jacquemart-André: Boldini.

Großbritannien

London, Robert Fraser Gallery Ltd.: First
London exhibition of the Drawings and
Gouaches of Henri Michaux (bis 24. 3.).

— Leicester Galleries : Centenary Exhibition
of Landscapes by Lucien Pissarro

1863—1945 (bis 16. 3.).

— McRoberts and Tunnard Ltd. : Metal re¬

liefs by Shin Kuno (bis 9. 3.).

Holland

Amsterdam, Stedelijk Museum: Geschenk-

Sammlung Sandberg (bis 11. 3.).

— Museum Fodor: Spanien anders (bis
18. 3.).

— Tropenmuseum: Suriname tentoonstel-
ling (bis 31. 3.).

— Toneelmuseum : Toneel in Nederland
(bis Mai).

— Kunsth. P. de Boer: Winter 1962—1963

(bis auf weiteres).

Delfi, Etnografisch Museum: Kunst von
Neu-Guinea (bis 31. 3.).

's-Gravenbage, Gemeentemuseum: Glas, alt
und neu (bis 2. 6.).

— Gemeentemuseum: Jaap Nanninga (bis
8.4.).

— Juwelier J. M. Visser: Edelstenen en mi-
neralien, die in de Geneeskunde gebruikt
worden (bis auf weiteres).

Hilversum, Kantine de Jong: De grafische
vormgeving van een Canadese Spoorweg
(bis 10. 4.).

Nijmegen, De Waag: Wandtapijten van Helga
Ottenheym en beeiden van Albert Meer-
tens — Schilderijen van Michael Podulke
(bis 25. 3.).

Rotterdam, Maritiem Museum Prinz Hendrik:
Gerard Mercator en de kaartmakers van
zijn tijd (bis 18. 3.).

— Historisch Museum: Water wegen (bis

25. 3.).

1301



Utrecht, Centraal Museum: Vroeg Christe-
lijke kunst uit Rome (bis 17. 3.).

— Universitätsmuseum: Huygens temidden
van zijn tijdgenoten (bis 9. 3.).

Schweiz

Aarau, Aargauer Kunsthaus: Wilhelm
Schmid (bis 7. 4.).

Basel, Kunsthalle: Kreis 48, Ernst Messerli,
Werner Witschi (16. 3.—15. 4.).

— Schweizerisches Museum für Volks¬
kunde: Küchengeräte (bis Mitte Mai).

— Schweizerisches Turn- und Sportmu¬
seum: Graphik im Dienste von Turnen
und Sport von Alex W. Diggelmann (bis
31. 3.).

Bern, Kunstmuseum: Maurice Utrillo (bis
17. 3.).

— Kunsthalle: Retrospektive Auguste Her¬
bin (bis 31. 3.).

La Chaux-de-Fonds, Musée des Beaux-Arts :

André Evard (2.—7. 3.).

Chur, Kunsthaus: Leonhard Meißer (3.—31.
3-)-

Frauenfeld, Galerie Gampiroß: Otto Abt (bis
8. 3.).

— Galerie Gampiroß: Varlin (9. 3.—5. 4.).

Fribourg, Kunstgalerie der Universität :

Meisterwerke der welschschweizerischen
Kunst von 1850—1950 (bis 24. 3.).

Genève, Athénée: Exposition de peinture
française (bis 14. 3.).

— Musée Rath: Guinand-Matthey de

l'Etang-Aymar (bis 17. 3.).

— Musée d'art et d'histoire: Rétrospective
Lurçat (bis 21. 4.).

Lausanne, Palais de Beaulieu: 5 e Salon inter¬
national du tourisme et des sports
(2.—10. 3.).

Neuchâtel, Musée des beaux-arts. Galerie des

Amis des Arts: Daniel Meißner,
Raymond Canta, J.-Cl. de Crousaz, J.-Michel
Bouchardy (2.—24. 3.).

Schaffhausen, Museum zu Allerheiligen: Max
von Moos (bis 17. 3.).

St. Gallen, Stiftsbibliothek: «Aus der Bau-
und Buchgeschichte des Klosters St.

Gallen (bis 30. 4.).
— Kunstmuseum: Jean Baier (bis 15. 4.).

Thun, Thunerhof: Victor Surbek (bis 24. 3.).

Zürich, Kunsthaus: J. Bazaine, J. Villon,
Gemälde (bis 27. 4.).

— Kunstgewerbemuseum: Esthétique in¬

dustrielle en France (2. 3.—21. 4.).
— Galerie Walcheturm: Mario Comensoli

(bis 16. 3.).

1302


	Umschau

