
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 12

Artikel: Der moderne Mensch und die Natur

Autor: Zbinden, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Man möchte wetten, daß eine solche Regierung sich beeilt, einer
prokommunistischen Revolution wie im Jemen durch Anerkennung der illegitimen
gegen die fortkämpfende legitime Regierung entscheidende Hilfe zu gewähren.
Man wundert sich nicht darüber, daß sie mit Diktatoren, die, wie Nasser, ihre
WiUkürherrschaft in den Dienst des Soziahsmus stellen, auf gutem Fuß steht,
während sie einer bürgerlichen Regierung wie der griechischen, deren
Staatsbürger von jenem subventionierten Diktator ausgeplündert werden, schroff
die Hilfe entzieht und während die Unterwühlung des Orients durch den

Verhätschelten offensichtlich ist. Man ist aber ebensowenig überrascht, daß,

wenn Generäle an die Spitze eines Landes wie Peru treten, um es vor Anarchie
und Absturz in sozialistischen Dilettantismus zu retten und es gegen die

Anschläge des die Vereinigten Staaten ungestraft verhöhnenden, herausfordernden

und bedrohenden kubanischen Diktators zu schützen, die amerikanische

Regierung buchstäblich keinen Augenblick zögert, die diplomatischen
Beziehungen mit einer ideologisch so unbequemen Regierung abzubrechen. Es

sind Handlungen solcher Art, in denen die ideologische Komponente durch
allen Pragmatismus und «ReaUsmus » mit aller Deutlichkeit und Gewalt durchbricht.

Der moderne Mensch und die Natur

HANS ZBINDEN

Ursprünghch kennt der Mensch nur zwei Arten der Beziehung zur Natur : die
der Nutzung und die der Furcht. Es ist einesteils der Kampf um ihre
Beherrschung, um sie seinem Schutz und seiner Ernährung dienstbar zu machen;
andernteils Bangnis vor ihren rätselvollen, geheimnisreichen Kräften, den
dämonischen oder göttlichen Gewalten, die bald helfend, bald drohend oder
vernichtend in sein Dasein eingreifen. Zu jenem schafft er sich Werkzeug und
Waffe, zu diesem die Magie der Zauberformeln und der mächtebannenden
Nachbilder. Für ihn gibt es kein « Zurück zur Natur», denn er lebt im tägbchen
Ringen mit ihr, in einem unaufhörlichen, oft erbarmungslosen Kampfe, Aug
in Auge, Brust an Brust.

Erst viel spätere, naturfern gewordene Zeiten, ermüdet von allzu künstlicher
Lebensweise, kennen die Sehnsucht nach ungebrochener Natur, nach dem

1239



«einfachen Leben»: so Amenophis IV. und sein Hof, so die Dichter der spät- ;

römischen, überfeinerten Zivibsation, dann wieder die verkünstelten Naturen
an den Höfen im Herbst des Mittelalters, und wieder, viel später, der Adel des

Rokoko, die Romantik Eichendorffs, Wackenroders, nach dem Sturm und
Drang. Und nun erfaßt heute wieder, und mächtiger denn je zuvor, den
Menschen unserer hochtechnisierten Welt das Verlangen nach «wahrer», nach
unverfälschter Natur.

Ist aber dieser Mensch der modernen industrialisierten Gesellschaft zu einem
unmittelbaren Erleben der Natur noch fähig, kann er sie, unverzerrt durch sein
technisiertes Empfinden, noch in ihrer ganzen Ursprünglichkeit aufnehmen?
Er, dessen triviales und darum so vielsagend-verräterisches Sinnbild die Figur
des kamerabewehrten Massentouristen geworden ist? Er erblickt die Natur
kaum mehr direkt und absichtslos. Er sieht sie zunächst im Sucher seines

Apparats, er mißt ihre Lichtwerte mit dem untrüglichen Lichtmesser, um dann
erst zu Hause in der künstlichen Projektion seiner Farbenaufnahmen oder in
der Flut bunter Bildreproduktionen in Zeitschrift und Buch diese Natur zu
betrachten, deren FüUe einzufangen er dem Auge der Kameralinse routiniert
und selbstsicher überbeß. Nicht einmal im elementaren Ringen mit der
toddrohenden Kletterwand verläßt ihn die Instrumentenhilfe raffinierter Technik.
Und ist das Erforschen und Durchqueren von Urwildnissen noch denkbar
ohne Flugzeug, Radiosender, Helikopter, Film und das sonstige Arsenal
virtuoser Technik? Die Natur ist dem Menschen zu einem weltweiten
Laboratorium geworden, dessen Begriffe, VorsteUungen und Zwecke ihn überallhin
begleiten. Ist doch selbst seine Beziehung zu Planeten, Gestirnen, zum Kosmos *

heute durch technische Überlegungen und Wünsche beherrscht und verengt,
gleichsam in ein Koordinatensystem eingefangen. Unterscheidet sein zur
Milchstraße erhobener Blick noch die Sternschnuppen von den erdumpfeilen-
den Lichtpunkten der Sputniks?

Überall schiebt sich zwischen ihn und die Natur das Gitterwerk des

Technischen, und wenn er sich ihr gegenüber findet, verfolgen ihn innerlich die

Erinnerungen an Apparaturen, an mechanische Hilfen, an Film und
gedruckte Bilder.

Der Ruf « Zurück zur Natur » ist für den Menschen der Industriewelt mit all
dem beladen, was sich innert anderthalb Jahrhunderten, dank der Erforschung,
der Meisterung und der Ausbeutung der Natur an Hilfsmitteln unermeßUch
angehäuft hat. Die naturbeseelenden Gottheiten und Dämonen sind gewichen,
die Maschinen und Mechanismen sind an ihre Stelle getreten: beides die sehr

ungleichen Geschöpfe und Verkörperungen seines erfindenden Geistes. Wie
wenigen Zeitaltern ist dem unsrigen ein freies, unbefangenes, urtümbches
Verhältnis zur Natur erschwert. Und gerade darum kennt es wie wenige die
schmerzliche Sehnsucht nach ihr, die wie ein Heimweh ist nach verlorenen
Paradiesen, ein Suchen versunkener, mythischer Eilande.

1240 ¦



Was ist nun aber diese «Natur», nach der uns verlangt, was verstehen wir
darunter, wenn wir zu ihr hin- oder zurückfinden, in ihren unberührten Bereich
flüchten möchten, Erneuerung, Reinigung erhoffend? Und weshalb ist das

Verhältnis des heutigen Menschen zu ihr so tief verändert, was bedeutet die

Kluft, die sich zwischen ihr und dem modernen Menschen so unheilvoll, fast

unüberbrückbar aufgetan hat? Ist doch der Mensch selbst auch ein Teil dieser

Natur, von ihr erzeugt, von ihr ernährt, von ihr wieder aufgenommen in den

Schoß der Erde. Wie kann ein Glied dieser Natur, der Mensch, sich in einen so

tiefen Gegensatz zu ihr verstricken?

* *

Es gilt zunächst, einige Klarstellungen zu versuchen. Da zeigt sich als erstes,
daß der Mensch sich in der völlig elementaren Natur, also jenen Bereichen, in
denen der Mensch keinerlei Spuren hinterläßt — in der Wüste, im Urwald, auf
dem Meer, im Eisgebirge, in der Arktis — auf die Dauer nicht wohl und
heimisch fühlt. Hier spürt er bald eine grenzenlose Vereinsamung, oft auch

Bedrohung, sie tritt ihm feindlich, abweisend entgegen. Es ist nicht die Art von
Natur, in der er sich geborgen und freundlich aufgehoben weiß. Denn der

Mensch sucht zu ihr eine gesellige Beziehung, sucht den Dialog mit ihr. So

blickt auch der entgötterte Sternenhimmel ihn zuweilen keineswegs erhebend,
sondern drohend, fremd, rätselhaft und unheimlich an, die Sterne, die ihn
manchmal trösten, können auch medusenhaft fern und grausam zu ihm
herabschauen; erfühlt sich bei ihrem Anbhck vollends verloren inmitten eines un-
erklärhchen Universums, nichtig mit seinem so kurzen Leben angesichts der

unermeßhchen Zeiten der Gestirne, mit seiner engumzirkelten Welt bedeutungslos

im Ahnen der ungeheuren Räume der Unendlichkeit.
Was ihm entspricht, was er sucht, wohin er bisweilen flüchtet, ist eine

andere Natur: Es ist die von früheren Geschlechtern und Kulturen bereits

bearbeitete, von ihnen kultivierte Landschaft, die in ihren Zügen die Spuren
des Menschlichen trägt, ihm sozusagen ein bereits veredeltes, vermenschlichtes
Antlitz zuwendet. Wohl bebt es der Mensch unserer Zivilisation, zeitweilig die

sogenannte ungebrochene, unberührte Landschaft aufzusuchen, die Eiswüsten
der Polarregionen, die Steppen Afrikas, die öden Felsen- und Schneegefilde
der Alpen oder der nordindischen Riesen zu schauen — an ihnen und ihren
Gefahren seinen Mut zu erproben oder auch einfach allem zu entrinnen, was
ihn an den Menschen und seine Nöte, seine täglichen Sorgen erinnert. Aber das

sind nur vorübergehende Begegnungen; auf die Dauer vermöchte er diese

furchtbaren Einsamkeiten kaum zu ertragen, und doppelt genießt er nach
solcher Flucht zur elementaren Natur die Rückkehr in die vertraute, die menschlich

geprägte Welt, ihre Geselhgkeit, ihre Siedlungen und Landschaften. Es ist
kein ZufaU, daß das Mittelmeer und die es umfangenden Länder, die am

längsten vom Menschen bearbeitet und gemodelt wurden, die Menschen bis

1241

¦¦y»



heute immer wieder am meisten anziehen, daß er sich in ihren reichen
Landschaftsbildern, an denen die menschliche Arbeit von Jahrtausenden mitgeformt
hat, wohl und erholt findet, im säkularen Zug nach dem Süden.

Wohlsein, Erholung, beseelte Anregung, innere Erneuerung, Befriedung
— dies alles, was der Kulturmensch in der Natur sucht, das vermag die

urhafte, vom Menschen völlig unberührte Natur auf die Dauer nicht zu
geben, weder die Sand- und Steinwüste, noch der Urwald, noch die wilde
Wasserwüste des Meeres. So sucht der heutige Mensch und meint er, wenn er

von Rückkehr zur Natur spricht, nicht diese Bereiche. Immer ist es eine schon
durch menschliche Eingriffe und durch menschliche Tätigkeit beeinflußte,
durch sie oft tief umgeformte Umwelt, die ihm körperlich und seelisch die

Erfrischung, die Erholung und Kräftigung schenkt, nach der er sich sehnt.
Letztlich will er doch sich selbst, d. h. sein Geistig-seelisches in ihr wiederfinden

oder mit ihrer Hilfe zurückgewinnen.
Das gilt es zu bedenken, wenn wir vom Verhältnis des Menschen von heute

zur Natur sprechen woUen. Und ein zweites: Da er selbst ja ein Teil dieser
Natur ist, kommen auch seine Eingriffe, die Veränderungen, die er vornimmt
am Erdreich, an den Pflanzen, in der Tierwelt, an Flüssen, Wäldern und Wiesen,
letztlich aus Kräften der Natur selbst, nicht anders als das Wachstum und die

Zerstörungen, die auch die anderen Naturmächte ununterbrochen
verursachen. Denn nirgends kennt sie Stillstand, sie ist ununterbrochene
Veränderung, wenn diese sich meist auch in sehr langsamen, dem kurzen Menschenleben

kaum merklichen Abläufen vollzieht.
Was bedeutet dann der Gegensatz, der sich heute zwischen dem Menschen

und der Natur aufgetan hat? Einst war der Mensch von den elementaren

Naturgewalten bedroht, er mußte sich gegen sie wehren, um am Leben zu
bleiben. — Heute ist die Natur durch den Menschen bedroht, und da sie sich
nicht wehren kann oder nur teilweise, muß der Mensch selbst, der sie gefährdet,
sie zugleich in Schutz nehmen, sie zu retten suchen vor allzu großen, zerstörenden

Eingriffen. Wo Uegt die Ursache dieser widersprüchlichen Situation, die
das heutige Verhältnis des Menschen zur Natur so beklemmend entstellt?

Das Wesen der Natur ist das Gleichgewicht der Kräfte, ein wunderbares,
fein organisiertes Zusammenspiel tausendfältiger Wesen und Wirkungen,
zerstörender und schöpferischer Gewalten. Es ist großartige Stabilität und
bestürzende Veränderung in einem. Beharren durch Jahrtausende, Jahrmillionen

mit scheinbar ewiger Wiederholung, und gleichzeitig unabläßiges
Neugestalten, Entstehen neuer Formen, Verschwinden von früheren, und dann
wieder ein Überdauern mancher Gebilde durch alle Wandlungen hindurch —
wie mancher Insekten, Farne, Muscheln, die wir in Versteinerungen in fast
der gleichen Gestalt wiederfinden wie sie uns heute im Wald, im Meer, auf dem
Felde lebendig begegnen. So ist die Natur museal und revolutionär in einem,
voll erregender Disharmonien, und doch immer wieder die gegensätzlichen

1242



Kräfte und Wesen vereinend, ihre Schicksale geheimnisvoll miteinander
verwebend. In einem unermeßlichen Organismus verbinden sich alle
Lebensstimmen zu einem Chor tiefster Harmonie, der im Klang der Sphären, wie
Dante ihn vernahm, emporsteigt und sich in einer Melodie des Ewigen
verschmilzt.

Wie wenige hat Goethe, der den Urkräften der Natur so tief verwandte
Geist, um dieses Lebensgesetz und um ihr Gleichgewicht gewußt: «Die
Natur verwandelt sich ewig und ist keinen Moment Stillestehen in ihr. Fürs
Bleiben hat sie keinen Begriff und ihren Fluch hat sie ans Stillestehen gehängt. »

Mögen die zerstörenden Mächte uns bisweilen erschrecken, das Bild rastloser

Wandlung, des Entstehens und Vergehens, von Geburt und Tod uns beklemmen

— beherrschender, sieghafter ist der Anblick dieses Gleichgewichts, des

Waltens unveränderlicher Gesetze im Kleinsten wie im Größten, im Mikrokosmischen

wie im Kosmischen, im Geschehen im Schoß der EinzelzeUe, des

Atoms wie in den gebändigt-entfesselten Kräften der Sonnen und der
unergründlichen Galaxien des Firmaments.

Nur insofern der Mensch selbst diesem Gleichgewicht treu bleibt und es in
sich wahrt, es immer wieder sucht und findet, bleibt er eingebettet in dieses

Grundgesetz im Urverhalten der Natur. Und hier müssen wir denn auch die

eigentliche Ursache suchen für die heutige Problematik zwischen dem modernen

Menschen und der Natur.
Denn der heutige Mensch hat das Gleichgewicht verloren, es ist, als hätten

sich seine Kräfte verrückt, verschoben, als sei in ihre Gemeinschaft und
Harmonie eine zerstörende fremde Macht hereingebrochen, die den ruhig festen

Gang seines inneren, seines geistig-seelischen und leiblichen Kosmos zerrüttet,
verwirrt und aus den natürlichen Rhythmen geworfen hat. Und weil dies

eingetreten ist, sind auch seine Eingriffe mehr und mehr störend, oft zerstörend
geworden, bedrohen sie den Naturhaushalt in seinem Gleichgewicht. Wir sehen

voll Bangnis, wie er die Natur vergewaltigt, sie rücksichtslos ausbeutet, wie er
Grenzen der Herrschaft überschreitet, jenseits welcher eine Rückkehr zum
gesunden Gleichmaß nicht mehr mögbch ist, wie er Entwicklungen,
Entstellungen bewirkt, die irreversibel sind: Wie es sich uns etwa an den

unglückseligen Geschöpfen enthüllt, deren Mütter giftige Beruhigungspillen
einnahmen und die nun dafür die lebenslange qualvolle Beunruhigung und den
Schmerz um für immer entstellte Kinder ertragen müssen? Oder wie es eines

Tages durch das unverantwortliche, gigantische Spiel mit Atomkräften
eintreten kann, die Wirkungen milliardenfach steigernd, die mit den Namen
Hiroshima und Nagasaki als furchtbares Menetekel über der modernen Menschheit

geistern: in der Verderbnis der Lebenskeime auf endlose Generationen
hinaus.

1243



Irreversibel ist die Ausbeutung der Rohstoffe, der Kohle, des Öls, die der

heutige Mensch in wahnwitziger Kurzsichtigkeit verschleudert, nur des einen

gewiß, daß sie unersetzbar sind, und vielleicht fehlen werden, ehe andere

Quellen der Energiebeschaffung genügend erschlossen sind.
Seine Eingriffe sind ohne Maß, ohne Weitbbck, ohne genügende Kenntnis

der späteren Wirkungen, so wie die Ingenieure des letzten Jahrhunderts, die

an die unmittelbare Ausnützung der Wasserabläufe dachten, nicht erkannten,
daß sich daraus eine Erkrankung unserer Flüsse und Seen ergeben könnte, die
eines Tages ebenfalls nicht mehr rückgängig zu machen ist.

Die Ursache all dieser und zahlloser anderer Störungen und Zerstörungen,
die der Mensch im Haushalt der Natur vornimmt, liegt in ihm selbst, darin,
daß er selbst nicht mehr im Einklang steht mit sich, daß eine tiefe Gespaltenheit

ihn erfaßt hat, eine Art seelischer Kernspaltung, deren äußeres Korrelat
wir in der von ihm entdeckten Spaltung der Materie finden.

Der Mensch von heute ist noch immer beherrscht von Descartes'« Cogito,
ergo sum», vom Evangebum der Ratio als dem höchsten Kriterium des

menschlichen Geistes, der im wissenschaftlichen, rechnenden Verstand die
oberste, ja, die einzige leitende Kraft des Humanen erbbcken gelernt hat, vor
dessen Primat alle anderen seelischen und geistigen Mächte wie Gefühl, Phantasie,

Intuition, Meditation, Schau, Ahnung, Sehnsucht, Glauben, Ideal-Erleben,

Vorbild-Erlebnis, das ganze fruchtbare, tiefe Wurzelreich des Irrationalen,

untergeordnet, nicht bloß gebändigt, sondern fast erdrückt erscheint.
Das rechnende, messende, rational planende, technisch organisierende
Bewußtsein hat die Herrschaft übernommen und gibt dem modernen Geist und
dem Menschenbild von heute das Gepräge, die Richtung und das Ziel, im
Wollen wie im Schaffen. Das einseitige Leitbild des Homo faber und Homo
sapiens, mündend in den Homo oeconomicus, hat die Vision des Homo
humanus et cosmicus verdrängt, hat die Entwicklung nicht nur des einzelnen,
sondern auch der Gesellschaft und ihrer zentralen Institutionen in eine immer
einseitigere Bahn getrieben. Diese Gesellschaft und ihre Arbeit ist
gekennzeichnet durch das Primat der Technik und der Wirtschaft, getragen von den
Stützen der rechnenden, messenden Wissenschaft, deren Ziel nicht mehr, wie
einst bei Kopernikus, Newton, Kepler das stets reichere Ahnen eines
Überweltlichen ist, sondern sich in sich selbst erschöpft und erfüllt, mit dem Kriterium

des durch diese Art von Wissenschaft geprägten, einseitigen Wahrheitsbegriffs.

Die Dreiheit von Wissenschaft, Technik und Wirtschaft beherrscht heute
fast exklusiv das Leben und Denken des modernen Menschen. Aus ihr leitet
sich auch die Art seines Verhältnisses zur Natur ab, ihr entnimmt er das Recht
zu seinen Eingriffen, und ihr unterwirft er auch die Formung der Natur des

Menschen selbst: d. h. die Erziehung nach dem Primat der Verstandeskräfte,
der rechnenden, messenden Funktionen des Geistes.

1244

X



Wir brauchen diesen Weg hier nicht im einzelnen zu verfolgen. Er hat uns
zu dem geführt, was uns heute bedrängt in Form zahlloser Probleme, die alle
letztlich das Mahnmal der Störung des Gleichgewichts und der Verwirrung der

Proportionen an sich tragen, als da sind: die Übermacht des Verkehrs, dessen

Wünsche rücksichtslos dominieren und das Bild unserer Siedlungen und
unserer Landschaft umstülpen ; die Gewalt der Technisierung, der unaufhaltsamen

Steigerung der industriellen Produktion; der Sog und die Verführung rein
materieller Wünsche und Werte, das Starren auf die greifbaren Dinge eines

äußeren Wohlstandes, dessen Grenzen immer höher gerückt werden. Dazu die

rapide Zunahme der Bevölkerung, die Massenballung in krankhaft an-
schweUenden Wohn- und Arbeitszentren, Entleerung der Dörfer, verbunden
mit der Maßlosigkeit wirtschaftlicher Expansion und der Lawinen von Asphalt,
Beton, Glas und Eisen, die sich in die Landschaft hinauswälzen, die
Verstädterung und das Einschrumpfen der freien, ausgeglichenen Landschaft. Die
natürliche, langsam und organisch gewachsene Harmonie alter Kulturlandschaft

weicht einem zerfetzten, zerstückelten Gewirr, ohne innere und äußere

Geschlossenheit, die Landschaft wird zum Experimentierfeld für ein teils
chaotisches,teils «planendes»Ausprobieren allertechnischenMöglichkeiten des Bauens,
der Materialien, ohne Rücksicht auf Gewordenes, auf die Landschaft und aufdie
Kinder. Hektische Unruhe, Hetze, Hast, durch Motorisierung gesteigert, Raubbau

an den Rohstoffen, Vergeudung im Großen, Mondialen bei gleichzeitiger
äußerster Sparsamkeit innerhalb der Einzelbetriebe, die Zerstörung des

biologischen Haushalts durch immer mehr künstliche Mittel, die ihrerseits
neuen künstbchen Gegenmitteln rufen — so sind wir in eine künsthche Welt
hineingeraten, die uns, einem verwunschenen Zirkel gleich, von den großen
urtümhchen Gleichgewichtsmächten immer weiter entfernt und der wir
vergebbch durch immer stärkere künsthche Maßnahmen zu entrinnen suchen.
Das Ergebnis ist eine beängstigende Gefährdung der Natur selbst, der Pflanzen,

der Tiere, des Khmas, der Luft, der Gewässer, der Ruhe, und die Degenerierung

selbst unserer Nahrung. Voll und ganz herrscht das Primat des

Wirtschaftbchen, der utibtären Ausnützung bis zum Äußersten, gespiesen von
wissenschafthcher Forschung und ihrer technischen Verwertung; ein Reich
des hochgezüchteten, perfektionierten Verstandes, ohne die Führung der
Vernunft und eines regelnden Bildes menschlicher Vervollkommnung.

Nicht diese Kräfte als solche sind die Gefahr, sondern ihr Übermaß, ihre
Einseitigkeit, ihr Trieb ins Grenzenlose, Maßlose, ihre Allmacht, mit der sie

alle anderen Werte und Kräfte unterjochen und kommandieren, ihre
Alleinherrschaft, die alle sonstigen Werte und Ziele denen der Technik, des Verkehrs,
der Wirtschaft opfert, oder sie, im Entscheidungsfalle, fast regelmäßig
unterordnet. Unser heutiges Landschafts- und Siedlungsbild ist, wie das Menschenbild,

die direkte Spiegelung der Verzerrung der Proportionen, sie ist das

Resultat der Einseitigkeit unserer Leitbilder, des Umsturzes der Werthierarchien.

1245



Nicht Geist und Kultur sind an dieser Entwicklung und Entartung schuld,
wie rousseauische Verklärung der Natur es immer wieder meinte, sondern
der Mangel an Kultur, ein Stillstand oder Rückfall jener Kräfte, die erst
zusammen mit dem wirtschaftlichen, technischen, wissenschaftlichen Tun die
Ganzheit der Menschennatur bestimmen und bedingen. Eine Entwicklung, die
ein Bergingenieur vor mehr als 160 Jahren in seherischer Klarheit
vorauserkannte, als er die Worte niederschrieb: «Wenn die Menschen einen einzigen
Schritt vorwärts tun wollen zur Beherrschung der äußern Natur, durch die
Kunst der Organisation und der Technik, dann müssen sie vorher drei Schritte
der ethischen Vertiefung nach innen getan haben. » Der Bergrat, der dies um
1800 schrieb, war Friedrich von Hardenberg, bekannt unter dem Dichternamen

Novalis. Seine Mahnung hat im Laufe dieser mehr als anderthalb
Jahrhunderte technisch-wirtschaftlicher Entwicklung nichts an Gültigkeit und

Dringlichkeit verloren.

Im Ringen um die Erhaltung einer gesunden Natur und einer dem
Menschen unentbehrlichen freien und wohltuenden Landschaft gibt es zwei
Wege der Abwehr und der Korrektur, des Vorbeugens wie des Schutzes:

Da ist Naturschutz im eigenthchen Sinne, als Erhalten von Regionen, wie
Nationalparks, Erholungslandschaften und Reservaten, und als Abwehr von allzu
störenden Eingriffen, Milderung von Entstellungen. Es ist von Anfang an bis
heute immer ein recht mühsamer, oft leider erfolgloser Kampf gewesen und
geblieben, trotz der wachsenden Popularität der Naturschutzidee, und es

scheint, als ob auch der unlängst angenommene Natur- und Heimatschutzartikel

der schweizerischen Verfassung diesen Kampf nicht wesentbch
erfolgreicher machen wird: man denke etwa an die massive Entstellung, die heute
der Altstadt von Fribourg droht, oder an die Zerstörung der alten, großartigen
Alleen, die eine Zierde Berns bilden und die man fast bedenkenlos dem Moloch
Verkehr opfern zu müssen glaubt, weil man andere Maßstäbe nicht mehr ernst
nimmt. Die Übergewalt des wirtschaftbchen Denkens sitzt den Menschen von
heute so tief im Denken, im Blut beinahe, daß es ihnen meist völlig
selbstverständlich erscheint, daß jenen Interessen und Forderungen alle anderen zu
weichen haben, wobei man dem Naturschutz zur Beruhigung der Öffenthchkeit
jeweils einige Brocken abfaUen läßt. Die Werte, die Positionen, die auf andere
als technische und wirtschafthche Ziele, diese leider verbunden zumeist mit
pohtischen Hintergedanken und Wünschen, gerichtet sind, werden in der
Regel ziemlich rasch und leichthin preisgegeben; und selbst, wenn sich eine
Minderheit ihrer annimmt, erliegt sie infolge der Stumpfheit und
Gleichgültigkeit der großen Massen, die meist auch kaum wissen, um was es geht.
Selten heißt es daher: «Diesen oder jenen Naturwert geben wir um keinen Preis

her, er hat das Primat, und das andere hat sich danach zu richten » ; sondern hier

1246



ist die Linie des geringsten Widerstandes, hier erfolgt der Fronteinbruch am
einfachsten und bequemsten, und der Mut zum Unpopulären, wie es das auf
weite Sicht wählende meistens ist, bildet selten das Hauptmerkmal in der
Pobtik der Parteien und Verbände, der verantwortlichen Behörden und ihrer
Vertreter. So schreitet denn die Entstellung und Zerstörung unserer
Landschaften und Siedlungen weiter und der Kampf des Naturschutzes bleibt heute

wie je ein mühsames, aufreibendes und leider oft erfolgloses Unternehmen.
Und dies trotz der wachsenden, in weiteren Kreisen sich ausbreitenden
Einsicht, daß es so nicht weitergehen darf, sollen wir nicht unseren Kindern schon,
und erst recht den Kindeskindern, unsere mittelländische Schweiz als eine

einzige riesige, oasenlose Industrie-Metropole vom Boden- zum Genfersee als

Erbe hinterlassen und verballhornte Seen und Berglandschaften obendrein.
Die Schwäche des heutigen Naturschutzes beruht darin, daß er ein Kampf

gegen Symptome ist, und daher auf die Dauer wenig wirksam, immer nur mit
kleinen Erfolgen, sehr lokal und sporadisch und häufig leider zu spät. Denn,
wie wir eingangs sagten, die wahre Ursache sitzt tiefer, sie sitzt im Menschen
selbst und in der verzerrten Hierarchie seiner Werte, in der einseitigen
Entwicklung seines Denkens und seiner Orientierung, die ihn immer mehr zu

einseitigen Entscheidungen und Maßstäben verführt. Es ist, als sei eine

Denaturierung des Menschen eingetreten, als habe sich eine eigene Natur von den

Grundwurzeln menschbchen Daseins und Erlebens losgelöst. Zurück zur
Natur müßte daher in erster Linie heißen: zurück zu den Grundlagen der

eigenen, inneren Natur des Menschen selbst, aus denen auch sein
kulturschaffendes Wirken hervorgewachsen ist, das sich heute aber auf ein überwiegend

technisch-wirtschaftliches Tun, unterbaut durch die Wissenschaft,
konzentriert hat. Damit geht die Ratlosigkeit, die Perversion und das Konstruierte
im Bereich des musischen Schaffens parallel, als Abbild der innern ZieUosigkeit
und Heimatlosigkeit des Menschen von heute. Nicht die Flucht des

denaturierten Menschen in die Natur kann ihm helfen. Denn er trägt zumeist seine

eigene Unnatur in die nichtmenschhche Natur hinein, seine technisierte Freizeit

wirdSurrogat schöpferischer Muße, mit seinem Betrieb und Lärm überdröhnt
er NaturstiUe und Naturlaute. Ist nicht ein heutiger Campingbetrieb so recht
Sinnbild dieser seltsamen Art von Flucht zur Natur, dieses Zurück, das ja nur
ein Zurück in das Verstädterte ist, mit dem Geplärr der Radio-Transistoren,
einer der perversesten Erfindungen unserer findigen Technik und Industrie, mit
Kino, Bar, Motorendröhnen; oder unsere sogenannten Ferienorte, mit
Lautsprecherlärm, mit Sesselbahnen an jedem Hang, auf jeden Gipfel, mit Heb-

koptertourismus. Wahrlich, die «Sehnsucht nach Natur» ersteht heute in
recht sonderbarer Gestalt. Die Flucht zur Natur ist im Begriff, ein Fluch für
die Natur zu werden, weil der Mensch von heute alsbald die freie, urtümhche
Welt, wenn er sie aufsucht, mit seiner Unnatur entstellt, verdirbt. Während der
frühere Mensch es hebte, in der Landschaft beglückt den Spuren des kultur-

1247



schaffenden Menschen zu begegnen, vom Ackerbau bis zu den künstlerischen
und rehgiösen Akzenten seiner Bauwerke, scheint der heutige Mensch, in
Verzerrung dieses legitimen Verlangens, nur dann befriedigt zu sein, wenn er
der Natur seine technischen und gesellschaftlichen Lebensformen aufgeprägt
hat, damit er in ihr das wiederfinde, was ihm in seiner übrigen Zeit in den
Städten so unentbehrbch geworden ist. So wie er die noch unentsteUte Natur
alsbald banalisiert und beschmutzt — das Bild von Waldrändern nach einem

Sonntag ist wie das der Meeresbuchten an allen Küsten Europas nach
Schluß der Ferien ein symbolhafter Anbhck —, so erlebt und erfüUt er die
Natur mit der betriebsamen Trivialität seines in Lärmkulissen abgestumpften
Daseins.

So könnte auf weitere Sicht nur der andere, der zweite Weg hier eine Wendung

bringen : es geht um das Wiederfinden, das Neugewinnen verschütteter,
vitaler Kräfte im Menschen selbst, um eine Rückkehr zu seiner eigenen Natur
im ganzen voUen Reichtum ihrer Anlagen. Statt immer einseitigere Ausbildung
seiner Verstandeskräfte, seines Organisationstalents, seiner technischen und
wissenschaftlichen Fähigkeiten und seiner wirtschaftbchen Bedürfnisse — die
alle ihre Notwendigkeit und ihren Sinn innerhalb vernünftiger Grenzen
bewahren — muß er sich wieder durchringen zu Zielen, die ihm eine
naturgerechte Entwicklung und Erziehung ermögbchen.

Zu diesen aber gehört das elementare Streben nach Veredlung,
Vervollkommnung, Bildung im echten Sinne, das heißt Formung der Menschenkräfte
nach höchsten integrierenden Vorbildern. Denn auch dieses Streben gehört zur
Natur des Menschen, wie es geheimnisvoll und immer schaffend in den
Gebilden der nichtmenschlichen Natur wirksam erscheint, durch die Jahrmilhonen
der Lebensentfaltung auf Erden. «Zurück zur Natur» also heißt heute in
erster Linie Förderung und Stärkung aller schöpferischen Impulse im
Menschen, von denen die technischen, wissenschafthchen und wirtschaftlichen nur
schmale Teile und nicht die höchsten sind. Es gehören zu ihnen vor allem jene
Sehnsüchte, die Bindung höchster Art erstreben und die sich letztlich in einem

rehgiösen Verhalten kristallisieren. Wie Toynbee zeigt, waren alle bisherigen
Kulturen durch das Primat des Rehgiösen, des Mythischen, des Künstlerischen
und Dichterischen groß, und der VerfaU dieser Kräfte brachte auch den übrigen
Untergang, endete im politischen, sozialen und morabschen Verfall. Ob das

Christentum in seiner heutigen lauen und müden Gestalt für das Abendland
zu solchem Aufschwung noch ausreicht, ist eine Frage für sich, sicher ist aber,
daß ohne eine überweltliche, geistig-seelische Bindung — rehgio •— auf die
Dauer keine wahre Erneuerung, keine Gesundung der menschbchen Natur in
ihrer voUen Anlage denkbar ist.

Mir scheint, unsere Überlegungen münden notgedrungen in diesen Ruf,

1248 ; ;.



in diese eine große Aufgabe unserer Zeit : Zurück zur Natur nicht so sehr im
Sinne einer poetisch-romantischen Naturschwärmerei, einer ästhetischen, einer

resignierenden Flucht aus der technisierten Welt unserer Städte, mit ihrem
Lärm, ihrer Unrast, ihrer Enge und Einförmigkeit, ihrer ScheinfüUe und
seelischen Armut. Vielleicht konnten frühere Generationen eher noch hoffen,
daß die Berührung mit einer unverdorbenen Natur die Menschen wieder heilen
und erneuern könnte. Heute jedoch bedeutet dies eine viel umfassendere

Aufgabe, eine Arbeit, die inmitten der Städte, des modernen Lebens, als innerer
seelischer Aufbau ebenso vor sich gehen kann und muß wie in der Hingabe an
eine noch unzerstörte, freie Naturlandschaft und ihre Geheimnisse. Was uns nach
anderthalb Jahrhunderten beispieUosen und in vielem so befreienden
wissenschaftlich-technischen Aufschwungs mit all seinen erfreulichen Wirkungen für
den Menschen, neben seinen vielen Gefahren und Bedrohungen, als zentrale

Forderung aufgegeben ist, ist mithin ein Wiederentdecken, ein Wiederfinden
der Natur des Menschen selbst, eine Rettung des Menschbchen, eine Befreiung
seiner schöpferisch-erneuernden Kräfte. Es ist der Weg vom Homo faber
und Homo sapiens et oeconomicus zum Homo humanus et divinans. Es

ist der Weg, der uns allein wieder in Einklang bringen kann mit uns selbst
und mit unserer Natur als höchstbeseeltem Wesen, und damit auch mit der

Natur als Ganzem, der wir zugehören und für die wir um unserer selbst willen
wie um des Gleichgewichts irdischen Daseins willen zutiefst verantwortlich
sind: als Glieder eines geheimnisvollen Ganzen, dessen Stimme in uns lebt und
uns zu immer neuem Flug des Geistes treibt im Erstreben des Vollkommenen,
zur Harmonie von Natur und Kultur.

Die Zeichen der Zeit

HANS BIRKHÄUSER

In Nr. 6 der Basler Arbeiter-Zeitung vom 6. Januar dieses Jahres fragt alt
Nationalrat Fr. Schneider: «Was ist nach dem Scheitern der ,kleinen Revision'
des KUVG zu tun?» Er nimmt damit das Ergebnis der Beratungen der
eidgenössischen Behörden vorweg, welche im Gange sind, und erklärt, er habe

zwar bisher für eine Verständigung zwischen den Parteien gewirkt: «Wenn
aber eine solche Revision in Verkennung der Zeichen der Zeit verhindert
wird, dann muß aufs Ganze gegangen werden. » Was ihm als das Ganze

vorschwebt, geht aus seinem Vorschlag für einen abgeänderten Artikel 34bis

1249


	Der moderne Mensch und die Natur

