Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 12

Artikel: Der moderne Mensch und die Natur
Autor: Zbinden, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Man mochte wetten, daBl eine solche Regierung sich beeilt, einer prokom-
munistischen Revolution wie im Jemen durch Anerkennung der illegitimen
gegen die fortkimpfende legitime Regierung entscheidende Hilfe zu gewihren.
Man wundert sich nicht dariiber, daB3 sie mit Diktatoren, die, wie Nasser, ihre
Willkiirherrschaft in den Dienst des Sozialismus stellen, auf gutem FuB3 steht,
wihrend sie einer biirgerlichen Regierung wie der griechischen, deren Staats-
biirger von jenem subventionierten Diktator ausgepliindert werden, schroft
die Hilfe entzieht und wihrend die Unterwithlung des Orients durch den
Verhitschelten offensichtlich ist. Man ist aber ebensowenig tiberrascht, daB3,
wenn Generile an die Spitze eines Landes wie Peru treten, um es vor Anarchie
und Absturz in sozialistischen Dilettantismus zu retten und es gegen die An-
schlige des die Vereinigten Staaten ungestraft verh6hnenden, herausfordern-
den und bedrohenden kubanischen Diktators zu schiitzen, die amerikanische
Regierung buchstiblich keinen Augenblick zogert, die diplomatischen Be-
ziehungen mit einer ideologisch so unbequemen Regierung abzubrechen. Es
sind Handlungen solcher Art, in denen die ideologische Komponente durch

allen Pragmatismus und «Realismus » mit aller Deutlichkeit und Gewalt durch-
bricht.

Der moderne Mensch und die Natut

HANS ZBINDEN

Urspriinglich kennt der Mensch nur zwei Arten der Beziehung zur Natur: die
der Nutzung und die der Furcht. Es ist einesteils der Kampf um ihre Beherr-
schung, um sie seinem Schutz und seiner Ernihrung dienstbar zu machen;
andernteils Bangnis vor ihren ritselvollen, geheimnisreichen Kriften, den
dimonischen oder gottlichen Gewalten, die bald helfend, bald drohend oder
vernichtend in sein Dasein eingreifen. Zu jenem schafft er sich Werkzeug und
Waffe, zu diesem die Magie der Zauberformeln und der michtebannenden
Nachbilder. Fiir ihn gibt es kein « Zuriick zur Natur», denn er lebt im tiglichen
Ringen mit ihr, in einem unaufhérlichen, oft erbarmungslosen Kampfe, Aug
in Auge, Brust an Brust.

Erst viel spitere, naturfern gewordene Zeiten, ermiidet von allzu kiinstlicher
Lebensweise, kennen die Sehnsucht nach ungebrochener Natur, nach dem

1239



« emfachen Leben»: so Amenophls IV. und sein Hof, so die Dichter der spit- *
romischen, tiberfeinerten Zivilisation, dann wieder die verkiinstelten Naturen
an den Hofen im Herbst des Mittelalters, und wieder, viel spiter, der Adel des
Rokoko, die Romantik Eichendorffs, Wackenroders, nach dem Sturm und
Drang. Und nun erfaBBt heute wieder, und michtiger denn je zuvor, den Men-
schen unserer hochtechnisierten Welt das Verlangen nach «wahrer», nach
unverfilschter Natur.
Ist aber dieser Mensch der modernen industrialisierten Gesellschaft zu einem
unmittelbaren Erleben der Natur noch fihig, kann er sie, unverzerrt durch sein
technisiertes Empfinden, noch in ihrer ganzen Urspriinglichkeit aufnehmen?
Er, dessen triviales und darum so vielsagend-verriterisches Sinnbild die Figur,
des kamerabewehrten Massentouristen geworden ist? Er erblickt die Natur
kaum mehr direkt und absichtslos. Er sieht sie zunichst im Sucher seines
Apparats, er miBt ihre Lichtwerte mit dem untriiglichen Lichtmesser, um dann:
erst zu Hause in der kiinstlichen Projektion seiner Farbenaufnahmen oder in
der Flut bunter Bildreproduktiohen in Zeitschrift und Buch diese Natur zu
betrachten, deren Fiille einzufangen er dem Auge der Kameralinse routiniert
und selbstsicher iiberlie. Nicht einmal im elementaren Ringen mit der tod-
drohenden Kletterwand verliBt ihn die Instrumentenhilfe raffinierter Technik.
Und ist das Erforschen und Durchqueren von Urwildnissen noch denkbar
ohne Flugzeug, Radiosender, Helikopter, Film und das sonstige Arsenal
virtuoser Technik? Die Natur ist dem Menschen zu einem weltweiten Labo-
ratorium geworden, dessen Begriffe, Vorstellungen und Zwecke ihn iiberallhin .
- begleiten. Ist doch selbst seine Beziehung zu Planeten, Gestirnen, zum Kosmos
heute durch technische Uberlegungen und Wiinsche beherrscht und verengt,
gleichsam in ein Koordinatensystem eingefangen. Unterscheidet sein zur
MilchstraBBe erhobener Blick noch die Sternschnuppen von den erdumpfeilen-
den Lichtpunkten der Sputniks?

Uberall schiebt sich zwischen ihn und die Natur das Gitterwerk des Tech--
nischen, und wenn -er sich ihr gegeniiber findet, verfolgen ihn innerlich die
Erinnerungen an Apparaturen, an mechanische Hilfen, an Film und ge-
druckte Bilder. : |

Der Ruf «Zuriick zur Natur » ist fiir den Menschen der Industriewelt mit all
dem beladen, was sich innert anderthalb Jahrhunderten, dank der Erforschung,
der Meisterung und der Ausbeutung der Natur an Hilfsmitteln unermeflich
angehiuft hat. Die naturbeseelenden Gottheiten und Dimonen sind gewichen,
die Maschinen und Mechanismen sind an ihre Stelle getreten: beides die sehr
ungleichen Geschépfe und Verkorperungen seines erfindenden Geistes. Wie
wenigen Zeitaltern ist dem unsrigen ein freies, unbefangenes, urtiimliches
Verhiltnis zur Natur erschwert. Und gerade darum kennt es wie wenige die
schmerzliche Sehnsucht nach ihr, die wie ein Heimweh ist nach Verlorenen“ &
Paradiesen, ein Suchen versunkener, myth1scher Ellande '

1240



Was ist nun aber diese « Natur», nach der uns verlangt, was verstehen wir -
“darunter, wenn wir zu ihr hin- oder zuriickfinden, in ihren unberiihrten Béreich
flichten mochten, Erneuerung, Reinigung erhoffend? Und weshalb ist das
~ Verhiltnis des heutigen Menschen zu ihr so tief verindert, was bedeutet die -
Kluft, die sich zwischen ihr und dem modernen Menschen so unheilvoll, fast
uniiberbriickbar aufgetan hat? Ist doch der Mensch selbst auch ein Teil dieser -
~ Natur, von ihr erzeugt, von ihr ernihrt, von ihr wieder aufgenommen in den
SchoB der Erde. Wie kann ein Glied dieser Natur, der Mensch, sich in einen so
tiefen Gegensatz zu ihr verstricken? :
' | * ok
Es gilt zunichst, einige Klarstellungen zu versuchen. Da zeigt sich als erstes,
daB der Mensch sich in der véllig elementaren Natur, also jenen Bereichen, in
‘denen der Mensch keinerlei Spuren hinterliit — in der Wiiste, im Urwald, auf
‘dem Meer, im Eisgebirge, in der Arktis — auf die Dauer nicht wohl und hei-
misch fuhlt. Hier splrt er bald eine grenzenlose Vereinsamung, oft auch Be-
‘drohung, sie tritt ihm feindlich, abweisend entgegen. Es ist nicht die Art von
‘Natur, in der er sich geborgen und freundlich aufgehoben weif. Denn der
‘Mensch sucht zu ihr eine gesellige Bezichung, sucht den Dialog mit ihr. So
blickt auch der entgotterte Sternenhimmel ihn zuweilen keineswegs erhebend,
sondern drohend, fremd, ritselhaft und unheimlich an, die Sterne, die ihn
manchmal trésten, konnen auch medusenhaft fern und grausam zu ihm herab-
schauen; er fiihlt sich bei ihrem Anblick vollends verloren inmitten eines un-
“erklirlichen Universums, nichtig mit seinem so kurzen Leben angesichts der
-unermefBlichen Zeiten der Gestirne, mit seiner engumzirkelten Welt bedeutungs-
- los im Ahnen der ungeheuren Riume der Unendlichkeit. ;
7 'Was ihm entspricht, was er sucht, wohin er bisweilen fliichtet, ist eine an-
dere Natur: Es ist die von fritheren Geschlechtern und Kulturen bereits
“bearbeitete, von ihnen kultivierte Landschaft, die in ihren Ziigen die Spuren
des Menschlichen triigt, ihm sozusagen ein bereits veredeltes, vermenschlichtes
Antlitz zuwendet. Wohl liebt es der Mensch unserer Zivilisation, zeitweilig die
-sogenannte ungebrochene, unberithrte Landschaft aufzusuchen, die Eiswiisten
‘der Polarregionen, die Steppen Afrikas, die 6den Felsen- und Schneegefilde
der Alpen oder der nordindischen Riesen zu schauen — an ihnen und ihren
- Gefahren seinen Mut zu erproben oder auch einfach allem zu entrinnen, was:
ihn an den Menschen und seine Note, seine tiglichen Sorgen erinnert. Aber das
‘sind nur voriibergehende Begegnungen; auf die Dauer vermdchte er diese
- furchtbaren Einsamkeiten kaum zu ertragen, und doppelt genieB3t er nach sol-
“cher Flucht zur elementaren Natur die Riickkehr in die vertraute, die mensch-
lich geprigte Welt, ihre Geselligkeit, ihre Siedlungen und Landschaften. Es ist
kein Zufall, da} das Mittelmeer und die es umfangenden Linder, die am
lingsten vom Menschen bearbeitet und gemodelt wurden, die Menschen bis

1241



heute immer wieder am meisten anziehen, dal3 er sich in ihren reichen Land-
schaftsbildern, an denen die menschliche Arbeit von Jahrtausenden mitgeformt
hat, wohl und erholt findet, im sikularen Zug nach dem Siiden.

Wohlsein, Erholung, beseelte Anregung, innere Erneuerung, Befriedung
— dies alles, was der Kulturmensch in der Natur sucht, das vermag die
urhafte, vom Menschen voéllig unberiihrte Natur auf die Dauer nicht zu
geben, weder die Sand- und Steinwuste, noch der Urwald, noch die wilde
Wasserwiiste des Meeres. So sucht der heutige Mensch und meint er, wenn er
von Riickkehr zur Natur spricht, nicht diese Bereiche. Immer ist es eine schon
durch menschliche Eingriffe und- durch menschliche Titigkeit beeinflufite,
durch sie oft tief umgeformte Umwelt, die ihm korperlich und seelisch die
Erfrischung, die Erholung und Kriftigung schenkt, nach der er sich sehnt.
Letztlich will er doch sich selbst, d. h. sein Geistig-seelisches in ihr wieder-
finden oder mit ihrer Hilfe zuriickgewinnen.

Das gilt es zu bedenken, wenn wir vom Verhiltnis des Menschen von heute
zur Natur sprechen wollen. Und ein zweites: Da er selbst ja ein Teil dieser
Natur ist, kommen auch seine Eingriffe, die Verinderungen, die er vornimmt
am Erdreich, an den Pflanzen, in der Tierwelt, an Fliissen, Wildern und Wiesen,
letztlich aus Kriften der Natur selbst, nicht anders als das Wachstum und die
Zerstorungen, die auch die anderen Naturmichte ununterbrochen verur-
sachen. Denn nirgends kennt sie Stillstand, sie ist ununterbrochene Verin-
derung, wenn diese sich meist auch in sehr langsamen, dem kurzen Menschen-
leben kaum merklichen Abliufen vollzieht.

Was bedeutet dann der Gegensatz, der sich heute zwischen dem Menschen
und der Natur aufgetan hat? Einst war der Mensch von den elementaren
Naturgewalten bedroht, er mullte sich gegen sie wehren, um am Leben zu
bleiben. — Heute ist die Natur durch den Menschen bedroht, und da sie sich
nicht wehren kann oder nur teilweise, mull der Mensch selbst, der sie gefihrdet,
sie zugleich in Schutz nehmen, sie zu retten suchen vor allzu groflen, zerstoren-
den Eingriffen. Wo liegt die Ursache dieser widerspriichlichen Situation, die
das heutige Verhiltnis des Menschen zur Natur so beklemmend entstellt?

Das Wesen der Natur ist das Gleichgewicht der Krifte, ein wunderbares,
fein organisiertes Zusammenspiel tausendfiltiger Wesen und Wirkungen, zer-
storender und schopferischer Gewalten. Es ist groBartige Stabilitit und
bestiirzende Verinderung in einem. Beharren durch Jahrtausende, Jahrmillio-
nen mit scheinbar ewiger Wiederholung, und gleichzeitig unablifliges Neu-
gestalten, Entstehen neuer Formen, Verschwinden von fritheren, und dann
wieder ein Uberdauern mancher Gebilde durch alle Wandlungen hindurch —
wie mancher Insekten, Farne, Muscheln, die wir in Versteinerungen in fast
der gleichen Gestalt wiederfinden wie sie uns heute im Wald, im Meer, auf dem
Felde lebendig begegnen. So ist die Natur museal und revolutionir in einem,
voll erregender Disharmonien, und doch immer wieder die gegensitzlichen

1242



Krifte und Wesen vereinend, ihre Schicksale geheimnisvoll miteinander ver-
webend. In einem unermeBlichen Organismus verbinden sich alle Lebens-
stimmen zu einem Chor tiefster Harmonie, der im Klang der Sphiren, wie
Dante ihn vernahm, emporsteigt und sich in einer Melodie des Ewigen ver-
schmilzt.

Wie wenige hat Goethe, der den Urkriften der Natur so tief verwandte
Geist, um dieses Lebensgesetz und um ihr Gleichgewicht gewul3t: «Die
Natur verwandelt sich ewig und ist keinen Moment Stillestehen in ihr. Firs
Bleiben hat sie keinen Begriff und ihren Fluch hat sie ans Stillestehen gehingt. »

Mogen die zerstorenden Michte uns bisweilen erschrecken, das Bild rastloser
Wandlung, des Entstehens und Vergehens, von Geburt und Tod uns beklem-
men — beherrschender, sieghafter ist der Anblick dieses Gleichgewichts, des
Waltens unverinderlicher Gesetze im Kleinsten wie im GroBten, im Mikrokos-
mischen wie im Kosmischen, im Geschehen im SchoB der Einzelzelle, des
Atoms wie in den gebindigt-entfesselten Kriften der Sonnen und der uner-
griindlichen Galaxien des Firmaments.

* *
*

Nur insofern der Mensch selbst diesem Gleichgewicht treu bleibt und es in
sich wahrt, es immer wieder sucht und findet, bleibt er eingebettet in dieses
Grundgesetz im Urverhalten der Natur. Und hier missen wir denn auch die
eigentliche Ursache suchen fiir die heutige Problematik zwischen dem moder-
nen Menschen und der Natur.

Denn der heutige Mensch hat das Gleichgewicht verloren, es ist, als hitten
sich seine Krifte verriickt, verschoben, als sei in ihre Gemeinschaft und Har-
monie eine zerstorende fremde Macht hereingebrochen, die den ruhig festen
Gang seines inneren, seines geistig-seelischen und leiblichen Kosmos zerriittet,
verwirrt und aus den natirlichen Rhythmen geworfen hat. Und weil dies ein-
getreten ist, sind auch seine Eingriffe mehr und mehr stérend, oft zerstorend
geworden, bedrohen sie den Naturhaushalt in seinem Gleichgewicht. Wir sehen
voll Bangnis, wie er die Natur vergewaltigt, sie riicksichtslos ausbeutet, wie er
Grenzen der Herrschaft iiberschreitet, jenseits welcher eine Riickkehr zum
gesunden Gleichmall nicht mehr méglich ist, wie er Entwicklungen, Ent-
stellungen bewirkt, die irreversibel sind: Wie es sich uns etwa an den un-
gliickseligen Geschopfen enthiillt, deren Miitter giftige Beruhigungspillen
einnahmen und die nun dafiir die lebenslange qualvolle Beunruhigung und den
Schmerz um fiir immer entstellte Kinder ertragen miissen? Oder wie es eines
Tages durch das unverantwortliche, gigantische Spiel mit Atomkriften ein-
treten kann, die Wirkungen milliardenfach steigernd, die mit den Namen Hiro-
shima und Nagasaki als furchtbares Menetekel iiber der modernen Mensch-
heit geistern: in der Verderbnis der Lebenskeime auf endlose Generationen
hinaus.

1243



Irreversibel ist die Ausbeutung der Rohstoffe, der Kohle, des Ols, die der |
heutige Mensch in wahnwitziger Kurzsichtigkeit verschleudert, nur des einen
‘gewiB}, da} sie unersetzbar sind, und vielleicht fehlen werden, ehe andere
Quellen der Energiebeschaffung gentigend erschlossen sind.

 Seine Eingriffe sind ohne Maf}, ohne Weitblick, ohne geniigende Kenntnls
der spiteren Wirkungen, so wie die Ingenieure des letzten Jahrhunderts, die
an die unmittelbare Ausniitzung der Wasserablidufe dachten, nicht erkannten,
daf3 sich daraus eine Erkrankung unserer Flisse und Seen ergeben konnte, die -
eines Tages ebenfalls nicht mehr riickgingig zu machen ist. |

Die Ursache all dieser und zahlloser anderer Storungen und Zerstorungen,
die der Mensch im Haushalt der Natur vornimmt, liegt in ihm selbst, darin,
daB3 er selbst nicht mehr im Einklang steht mit sich, dal3 eine tiefe Gespalten-
heit ihn erfaBt hat, eine Art seelischer Kernspaltung, deren dulleres Korrelat -
wir in der von ihm entdeckten Spaltung der Materie finden. ;

Der Mensch von heute ist noch immer beherrscht von Descartes’« Cogito,
ergo sum», vom Evangelium der Ratio als dem héchsten Kriterium -des |
menschlichen Geistes, der im wissenschaftlichen, rechnenden Verstand die
oberste, ja, die einzige leitende Kraft des Humanen erblicken gelernt hat, vor
dessen Primat alle anderen seelischen und geistigen Michte wie Gefiihl, Phan-
tasie, Intuition, Meditation, Schau, Ahnung, Sehnsucht, Glauben, Ideal-Eg-
leben, Vorbild-Erlebnis, das ganze fruchtbare, tiefe Wurzelreich des Irrationa- -
len, untergeordnet, nicht bloB gebindigt, sondern fast erdriickt erscheint.
Das rechnende, messende, rational planende, technisch organisierende Be-
wultsein hat die Herrschaft ibernommen und gibt dem modernen Geist und
dem Menschenbild von heute das Geprige, die Richtung und das Ziel, im
Wollen wie im Schaffen. Das einseitige Leitbild des Homo faber und Homo .~
sapiens, miindend in den Homo oeconomicus, hat die Vision des Homo
humanus et cosmicus verdringt, hat die Entwicklung nicht nur des einzelnen,
sondern auch der Gesellschaft und ihrer zentralen Institutionen in eine immer
einseitigere Bahn getrieben. Diese Gesellschaft und ihre Arbeit ist gekenn- -
zeichnet durch das Primat der Technik und der Wirtschaft, getragen von den
Stiitzen der rechnenden, messenden Wissenschaft, deren Ziel nicht mehr, wie
- einst bei Kopernikus, Newton, Kepler das stets reichere Ahnen eines Uber-
weltlichen ist, sondern sich in sich selbst erschépft und erfiillt, mit dem Krite- 3
rium des durch diese Art von Wissenschaft geprigten, einseitigen Wahrheits-
begriffs.

Die Dreiheit von Wissenschaft, Technik und Wirtschaft beherrscht heute
fast exklusiv das Leben und Denken des modernen Menschen. Aus ihr leitet
sich auch die Art seines Verhiltnisses zur Natur ab, ihr entnimmt er das Recht
zu seinen Eingriffen, und ihr unterwirft er auch die Formung der Natur des
Menschen selbst: d. h. die Erziehung nach dem Primat der Verstandeskrafte ¢
- der rechnenden, messenden Funktionen des Geistes. £

1244



Wir brauchen diesen Weg hier nicht im einzelnen zu verfolgen. Er hat uns
zu dem gefiihrt, was uns heute bedringt in Form zahlloser Probleme, die alle
letztlich das Mahnmal der Stérung des Gleichgewichts und der Verwirrung der
Proportionen an sich tragen, als da sind: die Ubermacht des Verkehrs, dessen
Wiinsche riicksichtslos dominieren und das Bild unserer Siedlungen und un-
“serer Landschaft umstiilpen; die Gewalt der Technisierung, der unaufhaltsamen
Steigerung der industriellen Produktion; der Sog und die Verfiihrung rein
materieller Wiinsche und Werte, das Starren auf die greifbaren Dinge eines
dulleren Wohlstandes, dessen Grenzen immer hoher geriickt werden. Dazu die
~rapide Zunahme der Bevolkerung, die Massenballung in krankhaft an-

schwellenden Wohn- und Arbeitszentren, Entleerung der Dorfer, verbunden
mit der MaBlosigkeit wirtschaftlicher Expansion und der Lawinen von Asphalt,
Beton, Glas und Eisen, die sich in die Landschaft hinauswilzen, die Ver-
stidterung und das Einschrumpfen der freien, ausgeglichenen Landschaft. Die
natiirliche, langsam und organisch gewachsene Harmonie alter Kulturland-
schaft weicht einem zerfetzten, zerstiickelten Gewirr, ohne innere und dullere
Geschlossenheit, die Landschaft wird zum Experimentierfeld fiir ein teils chaoti-
sches, teils «planendes» Ausprobierenaller technischenM6glichkeiten des Bauens,
der Materialien, ohne Riicksicht auf Gewordenes, auf die Landschaft und auf die
Kinder. Hektische Unruhe, Hetze, Hast, durch Motorisierung gesteigert, Raub-
bau an den Rohstoffen, Vergeudung im GroBen, Mondialen bei gleichzeitiger
‘duflerster Sparsamkeit innerhalb der Einzelbetriebe, die Zerstorung des bio-
logischen Haushalts durch immer mehr kiinstliche Mittel, die ihrerseits
neuen kiinstlichen Gegenmitteln rufen — so sind wir in eine kiinstliche Welt
hineingeraten, die uns, einem verwunschenen Zirkel gleich, von den groflen
urtiimlichen Gleichgewichtsmichten immer weiter entfernt und der wir
vergeblich durch immer stirkere kiinstliche MaBnahmen zu entrinnen suchen.
Das Ergebnis ist eine beingstigende Gefihrdung der Natur selbst, der Pflan-
zen, der Tiere, des Klimas, der Luft, der Gewisser, der Ruhe, und die Degene-
rierung selbst unserer Nahrung. Voll und ganz herrscht das Primat des Wirt-
schaftlichen, der utilitiren Ausniitzung bis zum AuBersten, gespiesen von
wissenschaftlicher Forschung und ihret technischen Verwertung; ein Reich
des hochgeziichteten, perfektionierten Verstandes, ohne die Fihrung der
Vernunft und eines regelnden Bildes menschlicher Vervollkommnung.

Nicht diese Krifte als ‘solche sind die Gefahr, sondern ihr UbermaB, ihre
Einseitigkeit, ihr Trieb ins Grenzenlose, MaBlose, ihre Allmacht, mit der sie
alle anderen Werte und Krifte unterjochen und kommandieren, ihre Allein-

_herrschaft, die alle sonstigen Werte und Ziele denen der Technik, des Verkehrs,
der Wirtschaft opfert, oder sie, im Entscheidungsfalle, fast regelmiBig unter-
ordnet. Unser heutiges Landschafts- und Siedlungsbild ist, wie das Menschen-
bild, die direkte Spiegelung der Verzerrung der Proportionen, sie-ist das
Resultat der Einseitigkeit unserer Leitbilder, des Umsturzes der Werthierarchien.

1245



Nicht Geist und Kultur sind an dieser Entwicklung und Entartung schuld,
wie rousseauische Verklirung der Natur es immer wieder meinte, sondern
der Mangel an Kultur, ein Stillstand oder Rickfall jener Krifte, die erst zu-
sammen mit dem wirtschaftlichen, technischen, wissenschaftlichen Tun die
Ganzheit der Menschennatur bestimmen und bedingen. Eine Entwicklung, die
ein Bergingenieur vor mehr als 160 Jahren in seherischer Klarheit voraus-
erkannte, als er die Worte niederschrieb: « Wenn die Menschen einen einzigen
Schritt vorwirts tun wollen zur Beherrschung der duBlern Natur, durch die
Kunst der Organisation und der Technik, dann miussen sie vorher drei Schritte
der ethischen Vertiefung nach innen getan haben.» Der Bergrat, der dies um
1800 schrieb, war Friedrich von Hardenberg, bekannt unter dem Dichter-
namen Novalis. Seine Mahnung hat im Laufe dieser mehr als anderthalb Jahr-
hunderte technisch-wirtschaftlicher Entwicklung nichts an Giltigkeit und
Dringlichkeit verloren.

* " *
Im Ringen um die Erhaltung einer gesunden Natur und einer dem Men-
schen unentbehrlichen freien und wohltuenden Landschaft gibt es zwei
Wege der Abwehr und der Korrektur, des Vorbeugens wie des Schutzes:

Da ist Naturschutz im eigentlichen Sinne, als Erhalten von Regionen, wie
Nationalparks, Erholungslandschaften und Reservaten, undals Abwehr vonallzu
storenden Eingriffen, Milderung von Entstellungen. Es ist von Anfang an bis
heute immer ein recht mihsamer, oft leider erfolgloser Kampf gewesen und
geblieben, trotz der wachsenden Popularitit der Naturschutzidee, und es
scheint, als ob auch der unlingst angenommene Natur- und Heimatschutz-
artikel der schweizerischen Verfassung diesen Kampf nicht wesentlich erfolg-
reicher machen wird: man denke etwa an die massive Entstellung, die heute
der Altstadt von Fribourg droht, oder an die Zerstérung der alten, groBartigen
Alleen, die eine Zierde Berns bilden und die man fast bedenkenlos dem Moloch
Verkehr opfern zu missen glaubt, weil man andere Mafstibe nicht mehr ernst
nimmt. Die Ubergewalt des wirtschaftlichen Denkens sitzt den Menschen von
heute so tief im Denken, im Blut beinahe, dal} es ihnen meist vollig selbst-
verstindlich erscheint, daf jenen Interessen und Forderungen alle anderen zu
weichen haben, wobei man dem Naturschutz zur Beruhigung der Offentlichkeit
jeweils einige Brocken abfallen liBt. Die Werte, die Positionen, die auf andere
als technische und wirtschaftliche Ziele, diese leider verbunden zumeist mit
politischen Hintergedanken und Wiinschen, gerichtet sind, werden in der
Regel ziemlich rasch und leichthin preisgegeben; und selbst, wenn sich eine
Minderheit ihrer annimmt, erliegt sie infolge der Stumpfheit und Gleich-
giiltigkeit der grofen Massen, die meist auch kaum wissen, um was es geht.
Selten heil3t es daher: «Diesen oder jenen Naturwert geben wir um keinen Preis
her, er hat das Primat, und das andere hat sich danach zu richten »; sondern hier

1246



ist die Linie des geringsten Widerstandes, hier erfolgt der Fronteinbruch am
einfachsten und bequemsten, und der Mut zum Unpopuliren, wie es das auf
weite Sicht wihlende meistens ist, bildet selten das Hauptmerkmal in der
Politik der Parteien und Verbinde, der verantwortlichen Behorden und ihrer
Vertreter. So schreitet denn die Entstellung und Zetstérung unserer Land-
schaften und Siedlungen weiter und der Kampf des Naturschutzes bleibt heute
wie je ein mithsames, aufreibendes und leider oft etfolgloses Unternehmen.
Und dies trotz der wachsenden, in weiteren Kreisen sich ausbreitenden Ein-
sicht, daB es so nicht weitergehen darf, sollen wir nicht unseren Kindern schon,
und erst recht den Kindeskindern, unsere mittellindische Schweiz als eine
einzige riesige, oasenlose Industrie-Metropole vom Boden- zum Genfersee als
Erbe hinterlassen und verballhornte Seen und Berglandschaften obendrein.

Die Schwiche des heutigen Naturschutzes beruht darin, daB er ein Kampf
gegen Symptome ist, und daher auf die Dauer wenig wirksam, immer nur mit
kleinen Erfolgen, sehr lokal und sporadisch und hiufig leider zu spit. Denn,
wie wir eingangs sagten, die wahre Ursache sitzt tiefer, sie sitzt im Menschen
selbst und in der verzerrten Hierarchie seiner Werte, in der einseitigen Ent-
wicklung seines Denkens und seiner Orientierung, die ihn immer mehr zu
einseitigen Entscheidungen und Mafstiben verfithrt. Es ist, als sei eine Dena-
turierung des Menschen eingetreten, als habe sich eine eigene Natur von den
Grundwurzeln menschlichen Daseins und Etlebens losgelost. Zurilick zur
Natur miilte daher in erster Linie heiBlen: zuriick zu den Grundlagen der
eigenen, inneren Natur des Menschen selbst, aus denen auch sein kultur-
schaffendes Wirken hervorgewachsen ist, das sich heute aber auf ein iiberwie-
gend technisch-wirtschaftliches Tun, unterbaut durch die Wissenschaft, kon-
zentriert hat. Damit geht die Ratlosigkeit, die Perversion und das Konstruierte
im Bereich des musischen Schaffens parallel, als Abbild der innern Ziellosigkeit
und Heimatlosigkeit des Menschen von heute. Nicht die Flucht des dena-
turierten Menschen in die Natur kann ihm helfen. Denn er trigt zumeist seine
eigene Unnatur in die nichtmenschliche Natur hinein, seine technisierte Frei-
zeit wird Surrogat schopferischer Mulle, mitseinem Betriebund Larm iiberdréhnt
er Naturstille und Naturlaute. Ist nicht ein heutiger Campingbetrieb so recht
Sinnbild dieser seltsamen Art von Flucht zur Natur, dieses Zuriick, das ja nur
ein Zuriick in das Verstidterte ist, mit dem Geplarr der Radio-Transistoren,
einer der perversesten Erfindungen unserer findigen Technik und Industrie, mit
Kino, Bar, Motorendréhnen; oder unsere sogenannten Ferienorte, mit Laut-
sprecherlirm, mit Sesselbahnen an jedem Hang, auf jeden Gipfel, mit Heli-
koptertourismus. Wahrlich, die «Sehnsucht nach Natur» ersteht heute in
recht sonderbarer Gestalt. Die Flucht zur Natur ist im Begriff, ein Fluch fir
die Natur zu werden, weil der Mensch von heute alsbald die freie, urtimliche
Welt, wenn er sie aufsucht, mit seiner Unnatur entstellt, verdirbt. Wihrend der
frithere Mensch es liebte, in der Landschaft begliickt den Spuren des kultur-

1247



schaffenden Menschen zu begegnen, vom Ackerbau bis zu den kiinstlerischen
und religiosen Akzenten seiner Bauwerke, scheint der. heutige Mensch, in -
- Verzerrung dieses legitimen Verlangens, nur dann befriedigt zu sein, wenn et
- der Natur seine technischen und gesellschaftlichen Lebensformen aufgeprigt
hat, damit er in ihr das wiederfinde, was ihm in seiner librigen Zeit in den
Stidten so unentbehrlich geworden ist. So wie er die noch unentstellte Natur
- alsbald banalisiert und beschmutzt — das Bild von Waldrindern nach einem
Sonntag ist wie das der Meeresbuchten an allen Kiisten Europas nach.
SchluB3 der Ferien ein symbolhafter Anblick —, so erlebt und erfillt er die
Natur mit der betrlebsamcn Trivialitit seines in Larmkullssen abgestumpften'

Daseins.

* *
*

So konnte auf weitere Sicht nur der andere, der zweite Weg hier eine Wen-
dung bringen: es geht um das Wiederfinden, das Neugewinnen verschiitteter,:
vitaler Krifte im Menschen selbst, um eine Riickkehr zu seiner eigenen Natur
im ganzen vollen Reichtum ihrer Anlagen. Statt immer einseitigere Ausbildung
seiner Verstandeskrifte, seines Organisationstalents, seiner technischen und
wissenschaftlichen Fihigkeiten und seiner wirtschaftlichen Beduirfnisse — die
alle ihre Notwendigkeit und ihren Sinn innerhalb verniinftiger Grenzen be-
wahren — mub er sich wieder durchringen zu Zielen, die ihm eine natur-
gerechte Entwicklung und Erziehung ermoglichen.

Zu diesen aber gehort das elementare Streben nach Veredlung, Vervoll:
kommnung, Bildung im echten Sinne, das heit Formung der Menschenkrifte
nach héchsten integrierenden Vorbildern. Denn auch dieses Streben gehort zur
Natur des Menschen, wie es geheimnisvoll und immer schaffend in den Ge-
bilden der nichtmenschlichen Natur wirksam erscheint, durch die Jahrmillionen
der Lebensentfaltung auf Erden. «Zuriick zur Natur» also heiBlt heute in
erster Linie Forderung und Stirkung aller schopferischen Impulse im Men-
schen, von denen die technischen, wissenschaftlichen und wirtschaftlichen nur
schmale Teile und nicht die hochsten sind. Es gehoren zu ihnen vor allem jene
Sehnsiichte, die Bindung hdchster Art erstreben und die sich letztlich in einem

‘religiosen Verhalten kristallisieren. Wie Toynbee zeigt, waren alle bisherigen
Kulturen durch das Primat des Religitsen, des Mythischen, des Kiinstlerischen
und Dichterischen grof3, und der Verfall dieser Krifte brachte auch den iibrigen
Untergang, endete im politischen, sozialen und moralischen Verfall. Ob das

~Christentum in seiner heutigen lauen und miiden Gestalt fiir das Abendland
zu solchem Aufschwung noch ausreicht, ist eine Frage fiir sich, sicher ist aber,
daB3 ohne eine iiberweltliche, geistig-seelische Bindung — religio — auf die '
Dauer keine wahre Erneuerung, keine Gesundung der menschlichen Natur in

ihrer vollen Anlage denkbar ist. 53 B

Mir scheint, unsere Uberlegungen miinden notgedrungen in diesen Ruf,

1248



in diese eine groBe Aufgabe unserer Zeit: Zuriick zur Natur nicht so sehr im
Sinne einer poetisch-romantischen Naturschwirmerei, einer dsthetischen, einer
resignierenden Flucht aus der technisierten Welt unserer Stidte, mit ihrem
Lirm, ihrer Unrast, ihrer Enge und Einférrnigkeit, ihrer Scheinfiille und
seelischen Armut. Vielleicht konnten frithere Generationen eher noch hoffen,
daB die Beriihrung mit einer unverdorbenen Natur die Menschen wieder heilen
und erneuern konnte. Heute jedoch bedeutet dies eine viel umfassendere
Aufgabe, eine Arbeit, die inmitten der Stidte, des modernen Lebens, als innerer
seelischer Aufbau ebenso vor sich gehen kann und muB3 wie in der Hingabe an
eine noch unzerstérte, freie Naturlandschaft und ihre Geheimnisse. Was uns nach

-anderthalb Jahrhunderten beispiellosen und in vielem so befreienden wissen-
schaftlich-technischen Aufschwungs mit all seinen erfreulichen Wirkungen fiir
den Menschen, neben seinen vielen ‘Gefahren und Bedrohungen, als zentrale
Forderung aufgegeben ist, ist mithin ein Wiederentdecken, ein Wiederfinden
der Natur des Menschen selbst, eine Rettung des Menschlichen, eine Befreiung
seiner schopferisch-erneuernden Krifte. Es ist der Weg vom Homo faber
und Homo sapiens et oeconomicus zum Homo humanus et divinans. Es
ist der Weg, der uns allein wieder in Einklang bringen kann mit uns selbst
und mit unserer Natur als hochstbeseeltem Wesen, und damit auch mit der
Natur als Ganzem, der wir zugehéren und fiir die wir um unserer selbst willen
wie um des Gleichgewichts irdischen Daseins willen zutiefst verantwortlich
sind: als Glieder eines geheimnisvollen Ganzen, dessen Stimme in uns lebt und
uns zu immer neuem Flug des Geistes treibt im Erstreben des Vollkommenen,
zur Harmonie von Natur und Kultur.

Die Zeichen der Zeit

HANS BIRKHAUSER

In Nr. 6 der Basler Arbeiter-Zeitung vom 6. Januar dieses Jahres fragt alt
Nationalrat Fr. Schneider: « Was ist nach dem Scheitern der , kleinen Revision*
des KUVG zu tun?» Er nimmt damit das Ergebnis der Beratungen der eid-
gendssischen Behorden vorweg, welche im Gange sind, und erklirt, er habe
zwar bisher fiir eine Verstindigung zwischen den Parteien gewirkt: « Wenn
aber eine solche Revision in Verkennung der Zeichen der Zeit verhindert
wird, dann muB aufs Ganze gegangen werden.» Was ihm als das Ganze
vorschwebt, geht aus seinem Vorschlag fur einen abgeinderten Artikel 34bis

1249



	Der moderne Mensch und die Natur

