
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

HANS FISCHER: ARZT UND HUMANISMUS

Dieses Buch, als Festgabe zum 70. Geburtstag

des Autors erschienen, ist ein selten
schönes Geschenk an alle Ärzte und
naturwissenschaftlich interessierten Laien.
Zugleich ist es auch ein beredtes Zeugnis der
hervorragenden Vielseitigkeit des in der
Tradition des echten humanistischen Geistes
verwurzelten und von hohem
Verantwortungsbewußtsein beseelten akademischen
Lehrers1.

Das Buch beginnt mit einem erweiterten
Aulavortrag unter dem Thema Geist und Natur

im Widerspruch und in der Übereinstimmung.
Daraus spricht das überall deutlich zum
Ausdruck kommende ernste AnHegen des
wissenschaftlichen Forschers, daß in unserer
zerrissenen Zeit, inmitten des unerhörten
Reichtums naturwissenschaftlicher und
technischer Ergebnisse, die geistigen Grundlagen
unserer Existenz, auf welchen die menschliche

Freiheit beruht, nicht in Vergessenheit
fallen.

Zunächst spricht er von dem vertieften
Einblick des 20. Jahrhunderts in die mikro-
physikaUsche Welt, aus welcher auch unser
Organismus aufgebaut ist. Dabei steUt sich
die Frage, ob jene in den Stoffen enthaltenen
Kräfte auch den Lebensprozeß zu begründen
vermögen. Hier stößt man auf den Gegensatz

zwischen den genannten physikalisch-
chemischen Elementen, welche ihren
Kräfteaustausch bis in alle Ewigkeit fortzusetzen
imstande sind und dem mit dem individueUen
Tode endenden Lebensvorgang. In diesen
atomphysikalischen Kräften sind ja auch jene
unheimUch zerstörerischen Mächte enthalten,

die heute den Menschen in die Hand
gegeben sind.

Als wichtigste Voraussetzung des Geistes

wird die Sprache genannt. Letztere ist
auch eine gemeinsame Wurzel, die Natur und
Geisteswissenschaft verbindet. Die Fähigkeit
zur Lautsprache beruht auf anatomisch¬

physiologischen Voraussetzungen, aberWort
und Zahl sind geistiger Natur. Ohne Gehirn
und Sprachorgane und die dabei stattfindende

Muskelaktion ist auch die Entwicklung

der Sprache und des Geisteslebens

unmöglich. Kein Geist ohne Gehirn. «Es ist

uns versagt, den archimedischen Punkt zu
finden, in welchem physische Gehirnfunktion
und Geist sich treffen. » Dann aber heißt es :

«Der Wortmächtige aber, der Dichter, der

Prophet, der Künder eines neuen Glaubens,
der Philosoph, der eine neue Menschen- und
Weltsicht eröffnet, sind jene Heroen, welche
durch ihr Wort den Widerspruch zwischen

Welt, Gott und Ich, zwischen Natur und
Geist vermitteln. » Das Reich der
Geisteswissenschaften umfaßt aUe Bereiche menschUchen

Strebens und Verhaltens, aber auch die
naturwissenschaftUchen und technischen

Leistungen sind Geistesprodukte. «Atomphysik
und Genetik sind diejenigen Bezirke der
Naturwissenschaft, welche die bedeutendsten

Wirkungen auf das Geistesleben der Gegenwart

ausgeübt haben. » So stellt sich die

Frage, ob die heutigen Philosophen nicht
auch Physik und Mathematik studieren soUten.

«Die Spannung zwischen Natur und
Geist ist um so größer in unserer Gegenwart,
als die Vorstellungen von der Natur mit
überwältigender Kraft in unser Bewußtsein

getreten sind. » Es wird dann gefragt, wie wir
dieses sich stets berührende Wechselspiel
zwischen Gehirn, Geist und Seele überwinden

können, und dabei erwähnt der Autor
eine Formel des Nicolaus von Cusa aus dem

¦ 15. Jahrhundert, die dahin lautet: «Coinci-
dentia oppositorum », und er verweist auch
auf den kürzlich verstorbenen genialen
Physiker Niels Bohr, welcher den Begriff der

Komplementarität geschaffen hat, was
bedeutet, daß über ein und dasselbe Phänomen
zwei sich gegenseitig ausschUeßende
Auskünfte erhalten werden können, die aber zu-

1201



sammen das Phänomen voUständig beschreiben.

Schon von Niels Bohr stamme die
Übertragung dieses in der Physik angewandten

Begriffes auch auf biologische Vorgänge.
Gegen den Schluß heißt es: «Die Wege der
Natur- und Geisteswissenschaften werden
nicht nur methodisch, sondern auch in ihren
Inhalten auf weite Strecken getrennt bleiben
müssen. Das hindert nicht, daß es

Berührungspunkte gibt, welche eine Annäherung
erlauben, ja sie geradezu fordern. .Es handelt

sich aber nicht darum, ein geistiges
Gegengewicht gegen den Materialismus zu
schaffen, sondern darum, daß der Mensch in
aller Bescheidenheit seine Universalität wieder

erkennt und sich nach ihr sehnt, und vor
aUem, daß er wieder lernt, in aUen
Lebenssituationen menschHch zu handeln. »

Die nun folgende Rektoratsrede Das
Menschenbild im Lichte der Heilkunde, ein
Beitrag zu einer ärztlichen Anthropologie unter
besonderer Berücksichtigung der Erkenntnisse

von Paracelsus» beschäftigt sich mit
denselben Fragen wie die vorangehende Studie.

Nur werden hier diese Probleme vom
Gesichtspunkt des ärztlichen Denkens und
Handelns betrachtet. Erkenntnis der leiblichen

Beschaffenheit des Menschen, seiner
Organe, deren Funktionen und Störungen,
das Wissen um die Wandlungen im Körperlichen

und Geistigen des menschUchen
Organismus bilden zunächst die Grundlagen
der Medizin. Dazu gesellt sich aber als die
Aufgabe des Arztes der Begriff des Helfens
im Sinne der eigentlichen Heilkunst, die ja
heute auf erstaunliche Leistungen zurückzu-
bUcken vermag, aber dennoch nicht gewappnet

ist gegen unheilbare Leiden, in welchen
die Grausamkeit der Natur zum Ausdruck
kommt.

Zu einer modernen medizinischen
Anthropologie gehören nach dem Autor
folgende Betrachtungsformen: i. die moderne
Physik, insbesondere die Atomphysik mit
ihrem Nachweis einer durchgehend atomi-
stisch geordneten Welt, wie dies auch in der
Struktur und den Stoffwechselvorgängen des

menschHchen Organismus sich manifestiert.
Der Verfasser erwähnt auch die sogenannte
Unbestimmtheitsrelation Heisenbergs mit
der durch sie bedingten Auflockerung des

Kausalitätsbegriffes, 2. der Einfluß der
Relativitätstheorie auf unser gesamtes Weltbild,
3. die moderne Lehre von der Vererbung,
welche das Schicksalshafte des Menschen in
sich birgt, 4. die Ordnungsprinzipien des

menschlichen Organismus, insbesondere die

von W. R. Heß vertretene Auffassung von
den Lebensvorgängen als einer auf Erfolg
ausgerichteten Ordnung, 5. die Psychosomatik

oder der Einfluß der inneren
Lebensgeschichte auf Entstehung und Verlauf von
Krankheiten, 6. die Psychoanalyse mit ihrer
Erkenntnis der unbewußten seeUschen

Vorgänge, 7. die moderne daseinsanalytische Be-
trachtensweise.

Am Schluß der Abhandlung steht der
Satz: «Hüten wir uns als Ärzte neben der
naturwissenschaftlichen die ethische
Aufgabe, welche dem Verantwortungsbewußtsein

und damit der menschUchen Freiheit
entspringt, zu vernachlässigen oder gering
zu achten. Mannigfaltig sind die Versuche,
eine Entwicklungsgeschichte der Ethik aus
rein naturwissenschaftlichen Gegebenheiten
zu konstruieren, in der Auffassung, die
natürliche Entwicklung' schaffe ,von selbst'
die dem Menschen gemäße Ethik. Wir
sind nach den ungeheuren Menschenopfern
der Weltkriege und Revolutionen der ersten
Jahrhunderthälfte nicht in der Lage, diesen
selektionistischen neo-darwinistischen
Optimismus zu teilen. »

Um nicht zu wiederholen, verzichten wir
hier auf die Wiedergabe der in der Abhandlung

erwähnten Anschauungen des Paracelsus,

sondern wenden uns der ausführUchen
Studie über Die kosmologische Anthropologie
des Paracelsus als Grundlage seiner Medizin zu.
Der Mensch erscheint Paracelsus als
Mikrokosmos, Abbild der Natur, während der
Makrokosmos, die große Natur, Abbild des

Menschen ist. Der aus dem Limus terrae
(Lehm) geschaffene Mensch ist Mittelpunkt
der Schöpfung, weil er mit dem Limus terrae
die Substanz der ganzen Schöpfung in sich
aufgenommen hat und weil er einzig der
Einsicht in die besonderen von Gott gewoUten
Verhältnisse der Schöpfung teilhaftig ist. Er
selbst ist nicht nur Mensch, sondern auch
Mineral, Pflanze, Tier. Er enthält aber auch
in sich den Limus coelorum, die himmUsche

1202



Ursubstanz. Er ist auch Mittelpunkt der
Welt und damit Herrscher über den
Makrokosmos.

Der Mensch ist auch das einzige Wesen,
welches das angefangene in der Schöpfung
bereitgesteUte Werk Gottes zu voUenden
berufen ist. Er darf die Natur in seinen Dienst,
insbesondere auch in den Dienst des Arztes
steUen, weil der Arzt die in der Natur und
in der Pflanze dargebotene Heilkraft zu
befreien und in ihre höchste Form zu bringen
vermag. Es handelt sich bei diesen Anschauungen

um eine mystische, anthropozentrische

Naturphilosophie, begründet in Gott als
dem schöpferischen Weltprinzip, welches im
Bilde des Menschen seine irdische Verwirklichung

gefunden hat. Der Mensch soU sich
bewußt sein, welch edler Natur er ist, aber
er soU sich auch seiner Grenzen Gott gegenüber

bewußt sein. Gottes sind die «tödU-
chen » Krankheiten, des Arztes die « menschHchen»,

heilbaren.
Die Zugänglichkeit zur Welt ist für

Paracelsus an das Schaubare gebunden. Zur
Schau gehört bei ihm aber auch die Erkenntnis

unsichtbarer Dinge, wie der psychischen
Phänomene, die sich auch in den
Geisteskrankheiten äußern.

Die vier Säulen der Heilkunst sind die
folgenden: i. Philosophia (das heißt
empirische Naturerkenntnis auf philosophischer
Grundlage), 2. Alchemia, 3. Astronomia und
4. Virtus.

Philosophia ist die erste Wurzel ärztUcher
Einsicht. Die Natur als Abbild des
Mikrokosmos weiß auch um das Wesen der Krankheit.

Die Natur gibt dem Arzt auch die Arznei,

wenn er dazu fähig ist, die verborgenen
Kräfte in den Pflanzen und Mineralien richtig
zu nutzen. Zwischen Makrokosmos und
Mikrokosmos besteht eine geheimnisvolle
natürliche Korrespondenz. Arzneimittel sind
nicht an sich Medikamente, sondern sie werden

es erst dadurch, daß die in ihnen verborgenen

Kräfte und Säfte in den menschUchen
Leib eingehen und dank der Korrespondenz
der spezifizierten makro- und mikrokosmischen

Kräfte zur Wirkung gelangen. Aber
auch dem Menschen selbst wohnen
Heilkräfte inne, welche mit denjenigen der großen

Natur korrespondieren. Von den vier

Elementen Erde, Wasser, Feuer und Luft
verfügt jedes einzelne über deren Grundstoffe.
Doch gibt Paracelsus ihnen einen neuen Sinn,
dank seiner Einsicht in alchemische und
chemische Prozesse. Jedes dieser Elemente
verfügt über drei verschiedene Arten der
Kräfteentwicklung, die er als sal, sulphur und mer-
curius beschreibt. Sulphur ist der Saft, der
brennt. Mercurius ist der Leib, in dem sich
die Eigenschaften erhalten. Sal ist das was
den Leib zusammenheftet. Die Welt des

Anorganischen wie die des Organischen verhal-
halten sich im Schmelztiegel gleich. Die drei
Begriffe bedeuten: Sulphur das Brennende

(man könnte an Sauerstoff denken), Mercurius

das Verdampfbare und Sal die Asche,
den Rückstand. Die Krankheiten beruhen
nach Paracelsus nicht auf einer Störung des

Säftegleichgewichtes wie bei Galen, sondern
sie nehmen ihren Ursprung aus diesen

Grundstoffen. Das Entstehen und Vergehen
von Krankheiten ist ein dem Wachstum
ähnUcher Lebensprozeß. Paracelsus spricht
von den Samen als Krankheitsursache und
meint damit wahrscheinlich auch den heutigen

Begriff der Infektion. Er unterscheidet
zweierlei Krankheitsursachen: 1. krankhafte
Anlage wie Wassersucht, Gelbsucht und
Podagra. 2. aus Korruption entstandene Krankheiten

wie Lungensucht, Pest und fieberhafte
Krankheiten. Alchemia des Mikro- und des

Makrokosmos: Es gibt einen Konservator
und einen Destruktor im Menschen, welche
sich gegenseitig bekämpfen und deren

Gleichgewicht die Gesundheit bedingt. Der
Alchemie des Mikrokosmos entsprechen die

Verdauung, der Stoffwechsel, kurz die
gesamte physiologische Chemie des Organismus.

Innerhalb des Menschen ist auch der

Spiritus vitae tätig, der Lebensgeist der Phy-
sis, ein vitalistisches Prinzip, welches mit
dem Tode erlischt. Der Spiritus vitae ist
«tödlich»,der Spiritus der Dinge des
Makrokosmos aber ist «bleiblich».

Astronomia: bedeutet die Lehre von den

unsinnlichen Kräften, welche in der sideri-
schen spirituaHstischen oberen Welt
herrschen, die aber in der mikrokosmischen Welt
des Menschen ebenso vorhanden sind. Um
dies zu erkennen, haben wir einen besonderen,

der siderischen Welt angehörenden

1203



Sinn, «das Licht der Natur», das heißt die
Fähigkeit der psychologischen Erkenntnis.
Das höchste Licht der Welt aber ist Christus.

Das erste AnUegen des Paracelsus ist
Stets der leidende, hilfsbedürftige Mensch.
Aus diesem Grunde wird ihm seine ganze
kosmische Weltschau zur Anthropologie,
zur Botschaft vom Menschen, welchem er als
Arzt dienen wiU. Aus dieser Einsicht in das

Verhältnis zwischen Natur, Mensch und
Gott, das in jenem Weltbild der göttlich-
kosmischen Natur des Menschen sich findet,
erwächst des Paracelsus ganze ärztliche
Weisheit. Er spricht von «Experienz», das

heißt Erfahrung, aber wirkUche Erfahrung
ist nur möglich auf Grund wissenschaftlicher
Überlegung. Experienz muß zur Scientia
werden, das bedeutet Einsicht in das Wesen
der Krankheit.

Virtus, die vierte Säule, besteht in der
christlichen Nächstenliebe und Barmherzigkeit.

Im weiteren enthält das Buch eine Sammlung

medizin- und naturwissenschaftsgeschichtlicher

Abhandlungen. Da erscheint
zunächst die Gestalt von Roger Bacon

(1214—1292), eines Franziskanermönches,
der mit der scholastischen, theologisicrenden
Medizin brach und sich der Chemie in der
Form eines «alchemischen Spiegels»
zuwandte. Er vertrat die Auffassung, daß es

geUngen sollte, durch chemische Prozesse
die spezifischen Eigenschaften jedes Stoffes
zu gewinnen, im Gegensatze zu den Alche-
misten seiner Zeit, die der Ansicht waren,
daß jegliche Stoffart durch Umwandlung
einer Urmaterie hervorgebracht werden
sollte. Somit ist er einer der Begründer der
Experimentalwissenschaft, die er als
Herrscherin über aUe Wissenschaften und als den
Tod aUer Spekulation bezeichnet, was ihm
die Ungnade der Kirche und Bestrafung
zuzog.

Nicolaus Cusanus (1401—1464) wird als
zweiter Begründer einer wissenschaftUchen
Forschungsmethode in der Medizin erwähnt.
Er begann zu messen und zu wägen, zählte
Puls und Atmung und steUte auch das
spezifische Gewicht des Harnes als diagnostisches
Hilfsmittel fest.

Sehr eingehend werden die anatomischen

und physiologischen Untersuchungen des
Leonardo da Vinci behandelt, dieses großartigen,

universalen Genies. Seine Anatomie
war vorwiegend funktionell eingesteUt, als

Anatomia animata. Er hatte die Absicht, ein
großes, reich illustriertes anatomisches Werk
zu verfassen, in welchem auch die physiologischen

Grundprobleme dargestellt werden
soUten : « die Ursache des Atmens, der
Herzbewegung, des Erbrechens, die Abwärtsbewegung

der Nahrung vom Magen aus und
die Ursache der Darmentleerung, ferner des

Schluckens, der Gefühllosigkeit der Glieder,
des Kitzeins, der Bedürfnisse und Begierden
des Körpers, des Urinierens und ähnlich aller
natürlichen Tätigkeiten des Körpers. » Freilich

vermochte er nicht, dieses Werk zum
Abschluß zu bringen. Besonders eingehend
werden die Herzphysiologie und Blutbewegung

beschrieben. Er stellte fest —- im
Gegensatz zu den bisherigen Anschauungen —,
daß das Herz aus vier « Kammern » bestehe,
aber es gelang ihm noch nicht, die Natur des

Blutkreislaufes zu entdecken. AusführUch
werden auch Leonardos Anschauungen über
die Physiologie der Phonetik und des Flie-
gens beschrieben.

Mit ebenso großer Freude lesen wir die
Abhandlungen über die beiden Zürcher
Conrad Geßner (1516—1567) und GustavJakob
Scheuchzer (1672—1733). Geßner, der geniale
und tief religiöse Naturforscher und Humanist,

woUte das geistige Inventar der Menschheit,

soweit es ihm zugänglich war, sammeln
und in seiner Bibüotheca universalis den

Zeitgenossen erschUeßen. Auch hatte er das

Bestreben, die Erkenntnis der Schöpfungen der
Natur zur Ehre Gottes seinen Mitmenschen
zu vermitteln. So entstanden seine Werke,
die Historia animalium und die Historia
plantarum, das heißt die Beschreibung von
Tier- und Pflanzenwelt, soweit sie in seiner
Zeit erforscht war. Da er selbst in höchst
bescheidenen Verhältnissen lebte, mußte er sich
Forschungsreisen versagen, wurde aber
durch eine bedeutende Korrespondenz mit
ausländischen Gelehrten, welche ihm auch
wertvolle Gaben für sein naturhistorisches
Museum schenkten, belehrt. Als Kenner von
Pflanzen und Kräutern und als Arzt
sammelte er ein in seiner Zeit unübertroffenes

1204



Wissen über die in den Pflanzen enthaltenen
HeUkräfte. So verdankt man ihm die Kenntnis

der Belladonna und des Opiums und
deren Anwendung in der Therapie. Auch die
FossiUenforschung beschäftigte seinen Geist.
Als Arzt zeichnete er sich aus durch seine
Menschenliebe, und wegen ihres Glaubens
durch die blutige Maria verfolgten englischen

Freunden wandte er seine Hilfe zu. Im
50. Lebensjahr traf ihn der schwarze Tod, die
Pest.

Scheuchzer stand in hohem Maße unter
dem Einfluß der theologischen Orthodoxie
seiner Zeit. Auch er hatte, ähnlich wie Geßner,

den Drang, das Wissen seiner Zeit mit
seinen Mitmenschen zu teilen. Dabei
entstand die «BibUothek aller naturwissenschaftlichen

SchriftsteUer», die Manuskript
geblieben ist : BibHotheca botanica, Bibliotheca
mathematica, Bibliotheca universalis helvetica,

Scriptores zoologici und Scriptores
mineralogici. Dazu kommen noch: Lexicum
mineralogicum (5 Bände), Lexicum anima-
Hum (4 Bände), Index zoologicus (2 Bände),
Entomologia helvetica, Historia plantarum
helveticarum (8 Bände). Auch die erste
Schweizergescbichte stammt von ihm.
Insbesondere aber war Scheuchzer der Erforscher

der schweizerischen Alpenwelt. Ferner
beschäftigte er sich auch mit meteorologischen

Studien. Scheuchzer glaubte wie viele
seiner Zeitgenossen an die biblische Lehre
der Sündflut als an die Katastrophe, welcher
unsere Erde mit ihrer Pflanzen- und Tierwelt
ihre jetzige Gestalt verdankt. Diese
Betrachtungsweise führte ihn dazu, aus der
Erforschung der FossiUen den Beweis für die
Existenz der Sündflut zu finden. Er verfaßte eine

«Naturgeschichte der Bibel», eine Physis
sacra, ein Riesenwerk mit 750 Kupfertafeln,
welches, wie Fischer sagt, den Höhepunkt
seines Schaffens bildet, gleichzeitig aber auch
seine Grenzen offenbart.

Es folgt nun eine kurze Studie über
Goethes Interesse an medizinischen Fragen,
speziell hinsichtUch der damaligen Hirnforschung,

Psychologie und Psychiatrie. Lavaters

Physiognomik gab ihm zunächst in
seiner Jugend mancherlei Anregungen, aber

später wollte er nichts mehr davon wissen.
Im Jahre 1805 wandte sich sein lebhaftes

Interesse den hirnanatomischen Studien und
der SchädeUehre Franz Joseph Galls zu, dessen

Behauptungen über die am Schädel
sichtbaren, im Gehirnbau zum Ausdruck
kommenden psychischen Eigenschaften er freilich

als «eine wunderliche Lehre» bezeichnete.

Die hirnanatomischen Erkenntnisse
Galls aber fesselten ihn sehr. Aus den von
Fischer angeführten Werken aus Goethes

Bibliothek kann man ersehen, daß er auch

weiteren Entwicklungen der Gehirnanatomie

mit Interesse folgte. Die Psychologie des

mit ihm befreundeten Carl Gustav Carus

stand ihm nahe. Weitere psychologische
Erkenntnisse vermittelten ihm der Philosoph
Stiedenroth (1794—1850) und der Arzt
Christoph Wilhelm Hufeland (1762—1836).
Goethe kannte auch die Schriften von Reil
(1759—1812), des bedeutenden Hirnforschers.

Es gab schon damals in der Psychiatrie

eine Betrachtungsweise, welche die
unmittelbare Ursache von Geisteskrankheiten
in seelischen Konflikten suchte. Ein mit
Goethe bekannter Vertreter dieser Richtung
war der Anthropologe und Psychiater
Christian Heinroth (1773—1843). Andere
Forscher wie Chr. F. Nasse (1778 —1851)
suchten die Ursache von Geisteskrankheiten
in körperlichen Störungen.

Eine weitere Abhandlung gilt der
Krankheitsauffassung Friedrich von Hardenbergs,
des Dichters Novalis (1772—1801), ein Beitrag

zur Medizin der Romantik. Die physiologischen

Vorstellungen über Gesundheit und
Krankheit dieses äußerst sensiblen jungen
Dichters sind von naturphilosophischen
Spekulationen durchsetzt, die uns heute
unverständlich geworden sind, so wie seine Lehre

von der Polarität aller Kräfte. Großen Einfluß

auf die damalige Zeit hatte die Brown-
sche Theorie, die darin bestand, daß das

Leben durch Reize erzwungen und durch Reize

erhalten werde. Zu den äußeren Reizen
gehörten Wärme, Nahrung, Luft, geistige
Getränke und Gifte, zu den inneren Gehirnkraft,

Muskelzusammenziehung und Affekte.
Bei Novalis heißt es aber: «Die Seele ist
unter aUen Giften das stärkste. Alle
Seelenwirkungen sind daher bei Lokalübeln und
entzündlichen Krankheiten höchst schädlich.»

Aus diesen Worten ergibt sich ja

1205



schon, wie der lungenkranke NovaHs den
Einfluß irgend einer psychischen Störung
empfindet. Was uns heute aber besonders
anzieht ist, daß er das Erlebnis der Krankheit
als eine Aufgabe betrachtet, indem er sagt:
« Krankheiten, insbesondere langwierige,
sind Lehrjahre der Menschenkunst und Ge-
mütsbUdung. »

Den Abschluß des Buches büdet eine

Würdigung der Werke des Phüosophen und
Dichters Rudolf Kaßner bei Anlaß seines 80.

Geburtstags. Mit liebevoUem Verständnis
dringt hier der Verfasser in die nicht leicht
zu fassende Gedankenwelt dieses abgeklärten
Weisen ein. Er berichtet von den sein Denken
in erster Linie beherrschenden Begriffen der
Einbildungskraft und der Physiognomik.
Unter EinbUdungskraft versteht Kaßner eine
«Kraft zwingender AnschauUchkeit» als

Voraussetzung der MögUchkeit physiogno-
mischer Erkenntnis. Physiognomik wird hier
aber nicht verstanden als die Kunst, den
Charakter von der äußeren Erscheinung
abzuleiten, sondern «Physiognomik im Sinne
Kaßners ist dynamische Gestaltlehre, die auf
dem Wege der Aufdeckung der
Gestaltbeziehungen zu tiefen Deutungen über das
Wesen der Gestaltträger gelangt».
Physiognomik dringt in die Tiefe als eigentHche
Menschenkunde, Anthropologie, ist aber
gleichzeitig auch eine Physiognomik der Natur,

der Tier- und Pflanzenwelt. «Kaßners
Physiognomik ist in gewissem Sinne
verwandt mit Mythologie», indem er «in
Übereinstimmung mit jedem echten Mythos den
Wesenskern, das ganz Ursprüngliche in den

Beziehungen zwischen Mensch, Gott und
Tier sowohl enthüllt wie verbirgt. » Der in
unserer Zeit entfesselten Maßlosigkeit,
Grausamkeit und UnmenschUchkeit setzte Kaßner
die Welt des HeUigen, die Welt des Gottmenschen

entgegen. «Geist trat wider den
Schrecken auf. » « Kaßner erfüUt ein tiefes

Verantwortungsgefühl für aUes Geistige,
echt MenschHche, Gläubige, Heüige,
Gerechte — und aus dieser tiefsten Sphäre der
menschUchen Seele wachsen ihm seine
Gleichnisse wie seltene und kostbare
Blumen, oft in unwahrscheinUcher Gestalt,
Gestalten, an denen man im Leben achtlos
vorbeigeschritten wäre — und gibt ihnen einen

ganz neuen, einen zunächst unwahrschein-
Hchen und doch tief wahren Sinn. »

Dieser Überblick kann nur ein sehr
unvollkommenes Bild von dem Reichtum dieses

einzigartigen Buches geben, aus welchem
wir außer dem Umfang des Wissens des

Autors auch stets seine Besinnung auf die
tiefsten Fragen des menschlichen Daseins

spüren.
Die Anmerkungen, welche den Band be-

schHeßen, enthalten außer einer überaus aus-
führUchen BibHographie mancherlei
biographische und sachHche Ergänzungen und zeugen

von der Belesenheit des Autors.

Walter von Wyß

1 Hans Fischer: Arzt und Humanismus,
Das humanistische Weltbild in Naturwissenschaft

und Medizin. Artemis-Verlag, Zürich
und Stuttgart 1962.

EINE NEUE GESCHICHTE DER GRIECHISCHEN KUNST

Die nicht seltene Frage nach einer
zusammenfassenden DarsteUung der antiken Kunst
pflegt den Archäologen in einige Verlegenheit

zu bringen. Der Schreibende weiß sich
in ihr nicht aUein. Früher, als die von Adolf
MichaeUs und Paul Wolters bearbeitete
«Kunst des Altertums» von Anton Springer
(12. Auflage 1923) noch à jour war, war die

Antwort bald gegeben. Was man von der
älteren Steinzeit bis zur Spätantike wissen
mußte, fand man hier in straffer und
übersichtlicher Weise versammelt, und zur
schneüen, vorläufigen Information mag das

einstige Standardwerk auch heute noch
seinen Dienst tun. 1913 trat Ludwig Curtius
mit dem kühnen Versuch einer Formge-

1206



schichte der ägyptischen und vorderasiatischen

Kunst auf den Plan (Handbuch der
Kunstwissenschaft, hg. v. F. Burger, Bd. i).
Erst 1938 folgte der Band «Die klassische
Kunst Griechenlands». Aus der FüUe der
Kenntnisse, aber vor aUem der Anschauung
und aus der Weite der Bildung des Humanisten

war da ein Werk erwachsen, das durch
den Reichtum der Beziehungen historischer,
religionsgeschichtHcher, phüosophischer und
ästhetischer Art engagierte und auch da, wo
es sachUcher Kritik nicht standhielt oder
durch die fortschreitende Forschung überholt

wurde, anregend und lebendig blieb. So
wurde es denn auch kürzhch unverändert
nachgedruckt. Allein, gerade die Vielheit der
Wege, auf denen man hier geführt wird, mag
auf manchen auch verwirrend wirken. Ihn
wird die «Kunst der Griechen» von Arnold
von SaUs (4. Aufl., Artemisverlag, Zürich
1953) in leichter überschaubaren Bahnen
durch die Vielfalt der Erscheinungen leiten.
Die Wölfflinsche Betrachtungsweise, die von
Salis in diesem vor bald fünfzig Jahren mit
jugendHchem Feuer geschriebenen Buch Zum
erstenmal und mit großem Erfolg an der
antiken Kunst anwandte, ist heute freilich von
anderen Anliegen überlagert; auch hat das

SchriftsteUerische in ihm vielleicht mehr
Gewicht, als ihm unsere sachliche Gegenwart
ZubUHgen möchte. Gegenüber dem
gleichnamigen Werk von W. Lübke und E.
Pernice, das 1948 sogar seine siebzehnte Auflage
erlebte, mutet es, gerade durch die künstlerische

Erregung, die überall mitschwingt,
frischer und unverbraucht an. Lübkes
Abschnitt über «Die Kunst der Römer» gestaltete

Berta Same (1958) zu einem selbständigen,

sehr brauchbaren Band aus. Anregender
und, trotz dem früheren Erscheinungsdatum
(1940), moderner ist «Die Kunst der
Römer», die W. Technau als zweiten Band zu
W.-H. Schuchhardts «Die Kunst der
Griechen» beigesteuert hat. Beide zeichnen sich
durchvorzügUche Illustrierung und gepflegte
Sprache aus; aber sie sind doch wohl mehr
Lese- als Lern-Bücher, mehr Anleitung zur
Betrachtung als Führer zur Aneignung des
behandelten Gegenstandes. Noch mehr als
Curtius bevorzugt Schuchhardt die Plastik.
Das ist begreiflich und auch kein Nachteil,

denn im gleichen Jahr 1940 kam Ernst
Buschors «Griechische Vasenmalerei» (1925)
gänzUch umgearbeitet als «Griechische Vasen

» heraus, und davon weiß jeder, der sich
mit antiker Kunst befaßt, daß er es gelesen
haben muß. Dasselbe läßt sich leider nicht
mit der gleichen Bestimmtheit von Buschors
«Plastik der Griechen» (1936 und 1958)

sagen, da sie sich, schon von einem gewissen
Altersstil geprägt, zu sehr in Andeutungen
von letzten Erkenntnissen bewegt, die sich
nicht jedem erschließen.

Einen Abriß der griechischen Kunstgeschichte

auf engstem Raum zu komprimieren
und dabei zugleich einem weiteren PubUkum
und der Forschung zu dienen, das muß man
bei den Engländern lernen (J. D. Beazley
und B. Ashmole, Greek Sculpture and Painting,

1932). Einen ähnUchen Versuch unternahm

W. Zschietzschmann mit seiner
« Kunstgeschichte der Griechen und Römer »

(Zürich 1955 und 1958), die sich als
Reiselektüre für die klassischen Länder besonders

gut eignen dürfte. Zschietzschmann hatte
schon 1938 «Die hellenistische und römische
Kunst » als Band II 2 in Burgers Handbuch
veröffentlicht und da neben Curtius natürlich
einen schweren Stand. Mehr als das eben

genannte Büchlein bietet der nach
Denkmälergattungen gegliederte und als Handbuch

angelegte Band der neuen Basler
Ehrendoktorin Gisela M. A. Richter: «Greek
Art» (1959); wie so manche Publikation der
verdienten Archäologin will er vor allem
nützlich sein und erfüllt diesen Zweck in
willkommenster Weise, was seine BeHebtheit
bei den Studenten beweist. Das gelehrte,
durch selbständiges und oft eigenwilliges
Urteil ausgezeichnete vierbändige Werk des

Holländers A. W. Byvanck «De Kunst der
Oudheid (1947—1960) wird im deutschen

Sprachgebiet außer den Fachleuten nicht
viele Leser finden können. Hinter G. Q.
Gigliolis zweibändiger «Arte Greca» (1955)
ahnt man, mit leisem Schauern, einen
obligatorischen Vorlesungskursus für Studenten
der klassischen Studien. Das Neueste ist die
reich illustrierte, mitten aus der Forschung
heraus geschriebene knappe und sehr wohlfeile

Scultura greca (2 Bändchen, 1961) und
L'Arte romana (1 Bd. 1962) von G. Becatti.

1207



Wer die unvergeßüche Basler AussteUung
«Meisterwerke griechischer Kunst» gesehen
hat, besitzt in Karl Schefolds Katalog (2.
Aufl., i960), der alle Objekte in Abbildungen
festhält und in einer zusammenhängenden
geschichtiichen Deutung miteinander
verbindet, einen Leitfaden, mit dem er sich
auch bei seinen weiteren Vorstößen in die
Bildwelt der Antike gerne orientieren wird.

Keines von allen diesen wiU uns aber als
das Buch erscheinen, das wir vorbehaltlos
empfehlen möchten: dem Studenten der
Altertumswissenschaften, dem Hörer
archäologischer Vorlesungen, dem zu Reisen
nach Rom und nach Hellas Entschlossenen
und dem, der zur Vertiefung seiner zwecklosen

Freude an der antiken Kunst auch
lernen und die Zusammenhänge verstehen
möchte, weil er — mit Curtius — erkannt
hat, daß er nur das recht sehen kann, was er
weiß. So erweist sich ein neuer Versuch
einer Geschichte der griechischen Kunst als
durchaus berechtigt, und mit spannungsvoller

Erwartung nehmen wir die sich so schön
präsentierende Gabe des Atlantis-Verlages
zur Hand. Wird es das Buch sein, nach dem
man fragte1?

«Ich habe es zur Ansicht kommen lassen,
es aber sogleich wieder zurückgeschickt;
denn es hat ja weder wissenschaftliche Nachweise

noch ein Literaturverzeichnis»,
entgegnete uns ein vielgereister Liebhaber und
Sammler antiker Kunst, den wir auf die
Neuerscheinung hinwiesen. Wir führen absichtlich

das Urteil jemandes aus dem Kreise derer

an, an die sich der Verfasser hauptsächlich
richtet, um darzutun, daß die sogenannte
Entlastung von Gelehrsamkeit die gegenteilige

Wirkung hat von dem, was sich wohl vor
allem der Verlag von ihr erhoffte. Wenn
Buschor in seinem Plastikbüchlein keine
Anmerkungen setzt und Nachweise wegläßt, so
liegt der FaU ganz anders; denn dort ist ja
tatsächlich aUes «Buschor». Auch bei der
«Kunst der Griechen» Arnolds von SaUs,
der in Heidelberg Hafners Lehrer war, und
bei Schuchhardt vermißt man das Fehlen
eines wissenschaftUchen Apparates ihres
schon gekennzeichneten und eben auch sehr
persönUchen Charakters wegen kaum. Hafners

Geschichte ist dagegen im Grunde eine

sehr gelehrte Arbeit. Eine große Ernte von
Ergebnissen und Ansichten anderer, aber
auch Resultate eigener Forschung hat sie

eingebracht; doch all dies ist nun nicht in
einer eigensten großen Schau in sich verbunden,

so daß es gleichsam seine innere Evidenz
gewänne, sondern es sind die Bausteine, mit
denen der Verfasser bedächtig und mit Lot
und Richtscheit seinen Bau aufgeführt hat.
So findet der Leser Anlaß und Ansporn zu
Fragen und fragend mitzuarbeiten.

Da ist etwa als tragendes Element in der

DarsteUung der frühen Klassik die Behandlung

der Theseusgruppen auf der Athener
Akropolis (S. 148 ff). Fast alles ist hier neu
oder anders als bisher beurteilt. Natürlich
war es unmöglich, im Rahmen einer
Gesamtdarstellung überall ins einzelne gehende
Begründungen zu geben. Und doch möchte
man mehr wissen, wenigstens einen Hinweis
finden, wo man Antwort auf seine Fragen
erhalten könnte (so etwa die nach der
Berücksichtigung bestimmter Ansatzspuren an
dem «Theseus» in Rom Abb. 133 bei der
Rekonstruktion Abb. 134). Daß diese wie
die übrigen Rekonstruktionen vom Verfasser

stammen und auf dessen eigenen, unseres
Wissens nur in Vorträgen bekannt gemachten

Forschungen beruhen, wird auf diese
Weise in unnötiger Bescheidenheit verschwiegen.

Wer es weiß, wird besser verstehen,
warum der Behandlung dieser in doch
vergleichsweise spärlichen Nachklängen auf uns

gekommenen Denkmäler ein so breiter Raum
gewährt wird. Das gleiche gilt für manche
andere Ausführungen, die ihren Platz in dieser

Geschichte der griechischen Kunst haupt-
sächUch dem Umstand verdanken, daß es sich

um Ergebnisse eigener Spezialuntersuchungen
Hafners handelt. Dem hier gleich

eingangs vorweggenommenen Mangel des
Buches wäre indessen abzuhelfen, in einer zweiten

Auflage oder besser und rascher durch
die Herausgabe eines wissenschaftlichen
Beiheftes in der Art des Nachtrages zu A. Maus

Pompeji in Leben und Kunst. Damit wäre
den Wißbegierigen gedient und diejenigen,
die vor Anmerkungen und Fußnoten
erschrecken, blieben geschont. Hier könnten
auch die zahlreich herangezogenen Schrift-
queUen im vollen Wortlaut vorgelegt wer-

1208



den. Mit einer solchen Zugabe würden wir
nicht zögern, Hafners Buch als die zur Zeit
beste Einführung, wenn nicht in die
griechische Kunst, so doch in deren Geschichte
zu empfehlen.

Die soeben erwähnte ausgiebige Verwertung

der schriftlichen ÜberHeferung und die
Berücksichtigung römischer Kopien zum
Ersatz verlorener Originale verraten die
streng-wissenschaftUche Methode, deren sich
Hafner mutig bedient. Mut brauchte es dazu,
weil divinatorisches Befinden, vermeintliche
letzte Einsichten, Loten in die Tiefen des
Erahnten in der jüngsten Vergangenheit weithin

in der deutschen Archäologie zum guten
Ton gehörte, auch bei denen, die den uralten
griechischen Vogel auf Syros nicht kannten
noch verstanden, der ihnen die authentische
Weisheit überliefert hätte, wie Buschor, wohl
nicht ganz ohne Selbstironie, von sich noch
behaupten durfte. So sehr die moderne
Archäologie sich auch die Mittel der
Naturwissenschaften zunutze zu machen sucht, in
ihrem Lebendigsten bleibt sie doch
Geisteswissenschaft und als solche verlangt sie unablässig

nach neuer, sich der wandelnden Zeit
anpassender Sicht. VieUeicht darf auch die
Zurückhaltung Hafners gegenüber der
«Tiefenarchäologie » und sein Bestreben, mit
solidem wissenschaftHchem Handwerk das

Wißbare zu erfahren und zu vermitteln, als

ein solches Zeichen der Zeit betrachtet werden.

Mag sein allerdings, daß dabei das Pendel

der Reaktion etwas weiter zurückschlug,
als unbedingt nötig war.

Allenthalben spürt man das wache
Bemühen, überkommene Meinungen nicht
ungeprüft weiterzugeben und alte Lösungen
neu durchzudenken. Es äußert sich vor aUem

in zahlreichen Einzeldeutungen, von denen
manche schon in Aufsätzen vorliegen, andere
hier zum erstenmal mitgeteilt werden. Einige
Beispiele seien wenigstens an dieser SteUe

angemerkt: Diskuswerfer Abb. 154—158,
Aischylosporträt Abb. 172, Nestor des Ona-
tas Abb. 186, Eros Soranzo als Agon Abb.
i9of., Rekonstruktion des Kyniskos als
Schaber Abb. 201, die Amazone Sciarra-
Kopenhagen — wieder — Polyklet Abb.
204f., die capitolinische Kresilas zugewiesen
Abb. 222, Kopf in Kassel als Alkibiades

Abb. 244, Rekonstruktion der Iphigenien-
bilder des Timanthes Abb. 262—264, die
Kentaurenfamüie des Zeuxis Abb. 266, Deutung

der Silberschale in Paris Abb. 334 und

492, des Mosaiks in Wien Abb. 344. Curtius
pflegte der Kritik seiner Interpretationen
gegenüber zu sagen, es komme weniger darauf

an, daß diese richtig, als daß sie lebendig und
interessant seien. Auch diejenigen Hafners
werden zum Teil gewiß anderen weichen
müssen, aber man wird ihnen gerne
zugestehen, daß keine einen gleichgültig läßt.
Lebendig erscheint uns vor allem die Darstellung

der spätarchaischen und frühklassischen
Wendezeit. Sie ist der am besten gelungene
Teil des Buches.

Auch da, wo die Communis opinio
angenommen wird, kommen gelegentlich Bedenken

und Zweifel in verhüllten Andeutungen
zum Ausdruck, so etwa, wenn die Signatur
des Apollonios, die Carpenter an einem
Faustriemen des sitzenden Boxers im
Thermenmuseum zu Rom entdeckt haben wollte,
als «kaum leserlich» (S. 455f.) bezeichnet
wird. Der Schreibende weiß aus einem
Gespräch mit dem Verfasser, daß dieser (wie er
selbst) vergeblich mit der Lupe nach den
Buchstaben gesucht hat und eigentUch nicht
an ihre Existenz glaubte. Inzwischen hat die

Epigraphikerin Marguerita Guarducci
nachgewiesen, daß Carpenter die Künstlerinschrift

irrtümlich in einige Kratzer
hineingelesen hat. So wird die Diskussion um die

Einordnung dieses berühmten Werkes neu
einsetzen müssen. Es wird kaum wie der in
seiner neuen Ergänzung abgebildete Lao-
koon (Abb. 470) und der Homerkopf (Abb.
495) ins zweite Jahrhundert zurückzuversetzen

sein.
Den letzten Abschnitt überschreibt Hafner

mit «Die Kunst des römischen
Imperiums» (S. 423). Er läßt ihn in der Mitte des

zweiten Jahrhunderts beginnen und ausklingen

mit Bildern vom Bogen Konstantins des

Großen, denn er ist der Überzeugung, daß es

eine römische Kunst als solche nicht gibt,
sondern, wie die Kapitelüberschrift andeutet,
nur ein Weiterleben griechischer Kunst in
römischem Auftrag. Auch in dieser
Anschauung macht sich der — zu radikale —
Widerspruch gegen eine vertraut gewordene

1209



VorsteUung geltend. Hätte Hafner auch die
Architektur in seine DarsteUung einbezogen,
so hätte sich die neue Unterschätzung der
römischen Eigenart von selbst korrigiert.
Für die fehlende Behandlung der Baukunst
darf hier vorläufig auf die Neuerscheinung
des Hirmer Verlags München hingewiesen
werden: H. Berve und G. Gruben, Griechische

Tempel und Heiügtümer, 1961. Sie soll
später in dieser Zeitschrift besprochen werden.

Ein Wort noch zu den Bildern. Sie
verdienen hohes Lob. Schade ist nur, daß so
viele Konturen ausgeschnitten wurden und
sich nun hart und stumpf an dem weißen
Glanzpapier stoßen. Auch da, wo man den
Figuren ihren eigenen Grund gelassen oder
gegeben hat, können sie auf ihm nicht leben
und ruhen, weil Schere und Deckfarbe des

Clicheurs zu viel Freiheit gewährt war. Wie
widersinnig hängen etwa die schwer
thronende Demeter Abb. 313 oder die wuchtige
Aphrodite Abb. 259 in der bodenlosen Leere,
sucht die GaUiergruppe Abb. 383 über dem
Schriftblock nach einem Halt! Fast aüe

Werke, die im Text erwähnt werden, sind
abgebildet, und bei der Suche nach Vorlagen
wurde keine Mühe gescheut. Wie glücklich
ist der Verzicht auf die noch immer so
mißgetönten Farbreproduktionen! Auch zu
solcher Bescheidung braucht es heutzutage Mut.
So sind Bild und Text wohl gegeneinander
ausgewogen und miteinander verwachsen zu
einem schön gelungenen Ganzen.

Hans Jucker

1 German Hafner : Geschichte der griechischen

Kunst, Atlantis Verlag, Zürich 1961.

THEATERGESCHICHTE EUROPAS

In einer Zeit, in der sich Europa wirtschaft-
Uch immer enger zusammenschUeßt, auch
den kulturellen Sektor einer vergleichenden
Betrachtung zu unterziehen und die wechselseitige

Befruchtung bis in die QueUen hinein
aufzuspüren und in ihrer Entwicklung zu
verfolgen, scheint auf der Hand zu liegen.
Der Ordinarius und Vorstand des Institutes
für Theaterwissenschaft an der Wiener
Universität, Heinz Kindermann, dem wir bereits
eine «Theatergeschichte der Goethe-Zeit»
verdanken, ist wohl ein Berufener, diese
Untersuchungen auf dem Gebiet der
Theatergeschichte mit strengster Wissenschaftlichkeit

und größter AnschauUchkeit durchzuführen,

wobei auch Schauspielkunst, Regie,
Bühnenbild, Kostümkunde und Dramaturgie

gedeutet werden. Dem Otto Müller Verlag

in Salzburg ist es zu danken, daß er
Prof. Dr. Kindermann die Möglichkeit
gegeben hat, die Ergebnisse seiner Lebensarbeit

der AUgemeinheit zugänglich zu
machen. Hiebei bedient sich der Autor über¬

sichtlicher Zeittafeln, handHcher Register
und Literaturverzeichnisse sowie einer großen

Zahl von sorgfältig ausgewählten
IUustrationen, die nicht nur dem Fachmann,
sondern aUen Freunden des Theaters die
einzelnen Entwicklungsphasen anschauUch vor
Augen führen.

Der erste Band schildert die faszinierenden

Erscheinungsformen der griechischen
Antike, ihre reHgiöse und soziologische
Bedeutung, ihre darsteUerische und szenische

Verwirklichung, ihre Künstler und ihr
PubUkum sowohl für das tragische wie das
komische Theater. Die bisher unterschiedUch
beurteilten Leistungen der Römer erhalten
ihre verdiente Würdigung. Ganz anders
geartet ist das mittelalterHche christliche Theater

in seiner religiösen Symbolkraft, dem sich
die ersten nationalen Spiele anreihen, wobei
besonders Frankreich mit seinen Farcen, die
Niederländer, die Italiener mit ihren Bauernspielen

sowie die deutschen Fastnachtsspiele
und die Allegorien der französischen und

1210



engUschen MoraUtäten die phantasievoUe
Gestaltungskraft des Mittelalters überzeugend

demonstrieren.
Der zweite Band behandelt das leiden-

schaftUche Renaissance-Zeitalter an der
SchweUe der Neuzeit. Jedes Land beginnt
seinen eigenen Wandlungsprozeß zu erleben
und auf das Phänomen Theater zu übertragen.

ItaUen macht den Anfang mit seinen
gewaltigen «Trionfi» als Wiedergeburt des

antiken Theaters. AUe Formen des
Renaissance-Theaters in Frankreich, in den Niederlanden,

im deutschen Sprachgebiet, in
Skandinavien, in Nord- und Südslawien und in
Ungarn erstehen vor unserem geistigen
Auge in leuchtenden Farben, eine FüUe
kostbarer Illustrationen hilft auch hier, das

Dargelegte optisch zu erfassen. Das ganze
Zeitalter des Humanismus, der Renaissance
und Reformation und ihrer Gegner wird im
Theater als Element flutenden Lebens
charakterisiert.

Die Abhandlung über das Renaissance-
Theater in England und Spanien wurde
bereits in den dritten Band aufgenommen, der
sich mit dem Barock-Zeitalter befaßt. Wir
lernen die Prunkaufführungen rauschender
Hoffeste in ihrem fast unvorsteübaren
Farbenreichtum kennen, leiden mit den ersten
Berufsschauspielern, die mit ärmHchen
Wanderbühnen durch die Kontinente ziehen, nehmen

teil an den Aufführungen von Shakespeare

in England, das für die szenenreichen
Stücke eine eigene Bühnenform erfindet,
bewundern die Vielgestaltigkeit des spanischen
Welttheaters, das hinüberleitet zu den
Barocktheatern ItaUens, Österreichs, Deutschlands,

der Niederlande, Skandinaviens, der
slawischen Länder und Ungarns. Der Weg
führt von der Commedia deU'arte bis zum
Altwiener Volkstheater, von der Jesuiten-
und Benediktinerbühne bis zur Opern- und
BaUett-Kultur. Die Barockdramatik erfindet
die KuHsse, die Verwandlungsbühne, die
Theatermaschinen, die von großen
Spielleitern, Bühnenbildnern und Schauspieler-
persönUchkeiten geführt und bevölkert werden.

Aber auch das Publikum des 17.
Jahrhunderts wird von einer Umschichtung
ergriffen, hervorgerufen durch poHtisch-
historische und kulturgeschichtUche Ereig¬

nisse, und wirkt seinerseits auf die Umformung

des Spielplans und der Inszenierungsart
dieser glanzvoUen Epoche europäischer

Theaterkultur.
Der vierte Band beginnt mit der

Aufklärung und führt zur Romantik. Zum ersten
Male wird in deutscher Sprache das französische

Theater Ludwigs XIV. in seinen
glänzenden Spielarten: Ballett und Oper,
Jesuitentheater, Comédie itaUenne und die
Entstehung der Comédie française mit ihren
großen Dichtern CorneiUe, Racine und
Molière dargestellt. Das Londoner Theaterleben
des 18. Jahrhunderts, zunächst vor David
Garrick, erfährt eine eingehende Deutung.
Oper und BaUett zur Zeit Händeis folgen,
Garricks Wirken bringt auch auf dem Festland

eine Umwälzung des Schauspielerstandes.

Wir verfolgen die Entwicklung der
Comédie française von Voltaire bis zur
Revolution, die der Pariser Oper von Rameau
bis Gluck. Der «Schweizer Theaterkrieg»,
ausgelöst durch die Opposition der kalvini-
stischen Kreise, leitet zum «Deutschen
Theater von der Aufklärung zum Sturm und
Drang» über. «Tat und Tragik der Neu-
berin», die Leistungen des Hamburger
Schauspielers Konrad Ekhof, Ludwig Schröders

Kampf um «Natur» und «Wahrheit»
im Rahmen der Sturm-und-Drang-Bewe-
gung, das Rokoko-Theater der deutschen
Fürsten mit italienischen Opern und
deutschen sowie französischen Schauspielern und
schHeßHch das Mannheimer Rokoko-Theater,

von Wolfgang von Dalberg zum
Nationaltheater erhoben, erstehen plastisch vor
unserem geistigen Auge, von Kindermann in
einausdrucksmächtiges,geschliffenesDeutsch
gegossen.

Der fünfte Band soll beim Wiener
Burgtheater als dem von Joseph II. gegründeten
National-Theater und beim Altwiener
Volkstheater des 18. Jahrhunderts beginnen und
die Wiener Opern- und Ballett-Aufführungen

zur Zeit Glucks, Noverres, Haydns und
Mozarts schUdern. Darauf folgt eine
Darstellung des gesamtdeutschen Theaters der
Goethe-Zeit mit Weimar, Wien und Berlin
als Kulminationspunkten. Aber auch die

übrigen europäischen Nationen: ItaUen,
Spanien, Portugal, Skandinavien, die nord-

1211



und südslawischen Völker und Ungarn
bilden einen wichtigen Abschnitt in diesem das

vielgestaltige Theater des 18. und beginnenden

19. Jahrhunderts schildernden Bande,
dessen letztes Kapitel dem romantischen
Theater Europas gewidmet ist. Band 5, der
demnächst erscheint, enthält auch die
Zeittafeln der beiden letzten Bücher, so daß man
schon heute mit einem Stuttgarter Kritiker

sagen kann: wahrUch «ein Standardwerk,
das augenbUcklich auf dem gesamten
europäischen Buchmarkt nichts Entsprechendes
hat». Hier wird dem Theater Europas ein
seiner 2000 Jahre währenden völkerverbindenden

Kraft würdiges Denkmal gesetzt.

Géza Rech

Nicht die griechische Tragödie ist aus der Musik geboren, wie Nietzsche meint, was ganz falsch ist.

Mit demselben Recht könnten wir behaupten, daß sie aus dem Sternendienst komme. Sondern zuerst

war die Einheit von Welt und Bühne mit dem Gott als einzigem Akteur seiner selbst, will sagen:

seiner Verwandlungen, mit dem einzigen Leidenden seiner Verwandlungen, denn Handeln und Leiden

bilden hier eine Einheit. Aus der Verwandlung erst löst sich der Tanz oder, wenn man es gleich so will,

die Musik. Zur Tragödie selbst, zum Drama kommt es erst mit einer gewissen Gleichgewichtsstörung

oder besser damit, daß das Ich aufhört, Mitte zu sein, daß es nach der einen oder andern Seite, des

Lebens oder des Todes, ausschlägt und damit die Sprache gewinnt. Rudolf Kassner

1212

;>..•..'


	Bücher

