Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)
Heft: 10
Anhang: Von Abraham bis Paulus : Alt- und Neutestamentliches in

profangeschichtlicher Sicht
Autor: Rustow, Alexander

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Abraham bis Paulus

Alt- und Nentestamentliches in profangeschichtlicher Sicht

ALEXANDER RUSTOW

Sondetbeilage zur Januarnummer 1963 der « Schweizer Monatshefte »



Abdruck ist nur untet genauer Quellenangabe gestattet. Uebersetzungsrechte vorbehalten



Von Abraham bis Paulus

ALT- UND NEUTESTAMENTLICHES IN PROFANGESCHICHT-
LICHER SICHT

ALEXANDER RUSTOW

Israel ist eine eigenartige, ja einzigartige Erscheinung, die als solche zur Pri-
gung des aus ihm entsprungenen Christentums entscheidend beigetragen hat.
Israels erste fiir uns erkennbare Anfinge treten verhiltnismifBig spit, nicht vor
der 2. Hilfte des II. Jahrtausends v. Chr., zunichst noch verschwommen, in
das Licht der Geschichte, also zu einer Zeit, wo es in Mesopotamien und
Agypten schon seit fast 2 Jahrtausenden Hochkulturen gab. Im Zuge der so-
genannten aramiischen Wanderung sickern Wanderhirtensippen, von Osten
und Siiden kommend, in Palistina ein, und zwar nach Wanderhirtenweise in
die siedlungsfreien Zwischenriume zwischen den dortigen kanaaniischen
Stadtflirstentiimern. Weiter westwirts gebot «das groe Meer gegen Sonnen-
untergang» (Josua 23, 4) und geboten schon kurz vorher die Herren der
Hafenstidte und des Kiistenstreifens halt.

Das Land, soweit nicht schon von den Kanaaniern besessen und angebaut,
war objektiv von nur sehr miBiger Fruchtbarkeit. Aber im Kontrast zu Wiiste
und Steppe erschien es den sich nach Ruhe und Sicherheit Sehnenden als das
gelobte Land, wo Milch und Honig flieBt. Als man dann allerdings, dort sel3-
haft geworden, obwohl zunichst weiter in Zelten wohnend und vor allem
Schafzucht treibend, zur intensiveren Nutzung des knappen Bodens auch durch
Ackerbau iibergehen muBte, der sehr viel mithsame kérperliche Arbeit erfor-
dert, zeigte sich die Kehrseite; der Ackerboden schien verflucht: « Mit Miihsal
sollst du dich von ihm nihren dein Leben lang, Dornen und Disteln soll er
dir tragen, im Schweie deines Angesichts sollst du dein Brot essen!» (Gen. 3,
17—19).

Diese eingewanderten Sippen, von denen sich die nachbarlich in der gleichen
Landschaft seBhaft gewordenen zu Stimmen zusammenschlossen, fiihlten sich
durch Blutsverwandtschaft, gleiche Sprache, gleiche Arbeitsgewohnheiten,
gleiche Sitten und verwandte religiose Einstellungen verbunden, was spiter
archaischerweise aus der Abstammung von einem gemeinsamen Stammvater
erklirt wurdel.

Alle diese Ubereinstimmungen und die nunmehrige geopolitische Gemein-
samkeit des palistinensischen Siedlungsraumes fithrten jedoch noch keineswegs
zu einem politischen, sondern zunichst nur zu einem sakralen Zusammen-



schluB2. Es bildete sich eine Amphiktyonie, untergegliedert in 6+4+6 = 12
Stimme, wie es dhnliche Bildungen mit den gleichen auf der Monatsteilung
des Jahres beruhenden Zahlenverhiltnissen damals nah und fern auch sonst
gab. Das Zentralheiligtum war die « Lade®», die infolge ihrer Tragbarkeit ihren
Sitz mehrfach wechseln konnte. «Ob der einstige Stimmebund eine amphik-
tyonische Priesterschaft am Zentralheiligtum unterhalten hatte, wissen wir
zwar nicht%.» Aber abgesehen von untergeordneten sakralen Diensten, zu
denen sich wohl Vertreter der 12 Stimme im Monatswechsel des Jahres ab-
losten, gehort zu einem solchen Zentralheiligtum, schon zur Wahrung der
Kontinuitit, doch selbstverstindlich auch eine eigene stindige Priesterschaft.
Und wenn wir nun offensichtlich aus dieser Zeit der zu einer Amphiktyonie
verbundenen 12 Stimme schlieBlich eine einheitliche Gottesvorstellung, ein
einheitliches VolksbewuBtsein und eine einheitliche Geschichtsvorstellung vor-
finden, so missen wir darin, obwohl selbstverstindlich schon mannigfache
spontane Ansitze in gleicher Richtung vorangegangen sein werden, zuletzt
doch wohl die geistige Leistung dieser zentralen Priesterschaft erblicken, und
zwar eine Leistung von gar nicht zu iiberschitzender Bedeutung?5.

Die vorherigen religiosen und kultischen Vorstellungen der eingewanderten
Sippen waren keineswegs durchwegs iibereinstimmend und einheitlich gewe-
sen. Josua (24, 14—15) sagt in seiner feierlichen Abschiedsrede: «Tut die
Gotter von euch, denen eure Viter jenseits des (Euphrat-) Stromes und in
Agypten gedient haben und dienet dem Herrn. Gefillt es euch aber nicht, dem
Herrn zu dienen, so wihlt heute, wem ihr dienen wollt: den Gottern, denen
eure Viter jenseits des Stromes gedient haben, oder den Gottern der Amoriter,
in deren Land ihr wohnt. »

Da, wie hier veranschaulicht, der Ubertritt jedenfalls mancher Gruppen zu
der Jahwe-Religion sich durch einen Glaubenswechsel, eine Konversion, eine
regelrechte Bekehrung, vollzog, so wurde ihm die Form eines Vertrags-
schlusses gegeben, und diese Form der Berith Jahwe wurde dann auch auf das
Verhiltnis von Gesamtisrael zu diesem seinem Gott verallgemeinert.

Hiernach wire es das Volk Israel gewesen, das sich unter allen Géttern ge-
rade fiir Jahwe als seinen Gott entschieden hitte, und die Gehorsamspflicht
des Volkes gegeniiber den Geboten dieses seines Gottes lieBe sich dann als
Ausflul des Rechtssatzes Pacta sunt servanda, angewandt auf die Berith Jahwe,
verstehen.

An anderen, spiteren Stellen beruht es umgekehrt auf einem unbegreifli-
chen numinosen Gnadenakt Jahwes, dal3 er seinerseits sich gerade das Volk
Israel als sein Volk auserwiihlt hat. Das Deuteronomium liit Moses sprechen:
«Denn du bist ein dem Herrn, deinem Gott, geweihtes Volk; dich hat der
Herr, dein Gott, aus allen Volkern, die auf Erden sind, fiir sich erwihlt, dal
du sein eigen seiest. Nicht weil ihr zahlreicher wiret als alle Volker, hat der
Herr sein Herz euch zugewandt und euch erwihlt — denn ihr seid das kleinste



unter allen Volkern —, sondern weil der Herr euch liebte und weil er den Eid
hielt, den er euern Vitern geschworen, darum hat euch der Herr mit starker
Hand herausgefiihrt» (Dn 7, 6—38). « Du hast den Herrn heute erkliren lassen,
daB er dein Gott sein und daB er dich erhdhen wolle tiber alle Vélker, die er
gemacht hat, an Lob, an Ruhm und Preis. Der Hett aber hat dich heute et-
kliren lassen, daf3 du sein Eigentumsvolk sein wollest, wie er dir gesagt hat,
und daB} du alle seine Gebote halten, in seinen Wegen wandeln und seine Sat-
zungen, Gebote und Rechte beobachten und auf sein Wort héren wollest,
und daf3 du ein dem Herrn, deinem Gott, geweihtes Volk sein wollest, wie er
geboten hat» (Dn 26, 17—19).

Unter diesem Gesichtspunkt wire die seinsheilige Tatsache des Von-Gott-
erwihlt-Seins das erste, und die Sollensheiligkeit der Gehorsamsforderung
wiirde erst aus ihr folgen®.

Auf jeden Fall 146t ein solches Vertragsverhiltnis zwischen dem Volk und
seinem Gott, das immer wieder in feierlicher Form erneuert wurde, die Ver-
tragserfiillung seitens des Volkes als wichtigstes religioses Anliegen erscheinen,
und jede Vertragsverletzung als schwerste Siinde, deren Ahndung durch Gott
nicht ausbleiben konnte. Und zwar stehen hier moralische Verpflichtungen
(fiir das Verhalten der Volksgenossen untereinander) unmittelbar neben kulti-
schen. Dadurch erhilt in der Religion Israels die Sollensheiligkeit ein Gewicht,
wie es sich bei keinem anderen Volk findet.

DaB3 ein Volk seinen Haupt- und Zentralgott hatte, war damals wie auch
sonst eine ganz allgemeine Erscheinung, nur dafl ihm eine Vielheit anderer
Gottheiten neben- und untergeordnet war, woran sich dann auch die Gotthei-
ten anderer Volker ungezwungen anschlossen, wenn auch natiirlich jedes fir
die seinigen den Vorrang beanspruchte, jedenfalls solange es selbst eine solche
Vorrangstellung politisch behaupten konnte. Israel aber hatte nicht blo8 selbst
nur einen einzigen Gott, Jahwe, sondern die Gotter anderer Volker wurden
nicht nur zunichst als unterlegen abgewertet, sondern dann geradezu in ihrer
Existenz bestritten: als Endergebnis ein schroffer und exklusiver Monotheis-
mus, wie er hier zum ersten Mal in der Religionsgeschichte auftritt: Jahwe ist
ein eifersiichtiger Gott, er rithmt sich geradezu seiner Exklusivitit und Un-
duldsamkeit. '

Dieser zentralistische Monotheismus hatte konkomitante logische Folgen;
obwohl sich die kontingente geschichtliche Entwicklung selbstverstindlich
nicht nach den Regeln der Logik vollzieht. Aber wihrend alles andere kreuz
und quer geht, bleiben die unsichtbaren Linien der Logik konstant und erhal-
ten allein schon dadurch ein wachsendes Ubergewicht: Wenn es iiberhaupt
nur diesen einen Gott gab, so muBlte er auch der Schopfer und Regierer der
ganzen Welt sein, einschlieBlich auch simtlicher anderen Volker?. Da diese
anderen Volker aber nicht an ihn glaubten und ihm nicht dienten, vielmehr nur
Israel in seinem Dienst und in einem sakralen Vertragsverhiltnis zu ihm stand,



so wurde Israel dadurch zu dem «auserwihlten Volk» dieses einzigen Gottes
tiber alle anderen Volker emporgehoben.

Der Gott der Ur- und Erzviter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks, der
Gott Jakobs, der Vulkangott, der vom Sinai, der vom Horeb, der Gewittergott,
der mit Donnerstimme aus den Wolken spricht, der Gott, der die aus igypti-
scher Fronknechtschaft Flichenden vor ihren Verfolgern errettet hatte, der
Gott, der kultische, rechtliche und ethische Gebete gegeben hatte und tber
deren vertraglich besiegelte Einhaltung wachte — das alles konnte, da es ja gar
keinen anderen gab, immer nur ein und derselbe Gott, Jahwe, sein.

Es waren ganz verschiedene Sippen, die zu verschiedenen Zeiten und an
verschiedenen Orten auf ganz verschiedenen Wanderwegen erschiitternde nu-
minose Erlebnisse gehabt hatten. Diese Erlebnisse, deren Berichte am Zentral-
heiligtum der Amphiktyonie zusammenkamen, wurden nun nicht nur alle auf
den einen und einzigen Gott bezogen, sondern sie wurden dann unilinear gleich
einer Perlenschnur zeitlich so geordnet, als ob sie simtlich aufeinanderfolgende
Erlebnisse eines und desselben einheitlichen Volkes Israel gewesen wiren. So-
weit sie geographisch an bestimmte Orte gebunden waren, fiihrte das in zwangs-
liufigem Zickzack zu einer entsprechenden Wanderung des Gesamtvolkes.
DaBl Wanderhirten aus weidetechnischen Griinden sich gar nicht in einem so
groBen Verband bewegen kénnen, wurde dabei nicht bedacht®. An den Anfang
wurde Abraham gestellt, an das Ende Moses als Fiihrer des Auszuges aus
Agypten, und dies diirfte wohl in der Tat das jiingste und darum prigendste -
dieser Erlebnisse gewesen sein.

Diese konstruktive zeitliche Reihung von Heilserlebnissen, der dann pas-
send auch noch die Sagen von Schépfung, Paradies, Siindenfall, Sintflut usw.,
gleichfalls in zeitlicher Reihung, vorangestellt wurden, sind die erste Heilsge-
schichte, der dann alle folgenden geschichtlichen Ereignisse in ihrer tatsichli-
chen Reihenfolge angeschlossen wurden. Die realgeschichtliche Fortsetzung
wird weitergefiihrt, wenn auch mit Liicken. Endziel bleibt stets das ersehnte
Heil des gliickhaften Endes. Aber im Buch Daniel (167—164 v. Cht.) tritt ein
neues heilsgeschichtliches Schema heidnischen Ursprungs hinzu, die Lehre von
den 4 Weltreichen, ohne an die israelische Heilsgeschichte AnschluB3 zu neh-
men, mit ihr verbunden eigentlich nur durch das gemeinsame Endziel.

Diese mehrfachen und miteinander konvergierenden Vereinheitlichungen
hatten — selbstverstindlich — auch natiirliche Voraussetzungen, und zwar in
der spezifischen Vitalsituation des Wanderhirtentums von Kleintierhirten
(wihrend Ziichter von reitbaren GroBtieren, etwa Kamelbeduinen, natiirlich
einen wesentlich abweichenden Typus darstellen). Eigentliche weiterwandernde
— nicht nur jahreszeitlich pendelnde — Wanderhirten unterscheiden sich in
ihrer Vitalsituation von seBhaften Stimmen vor allem durch drei grundlegend
wichtige Umstinde.

Fiir SeBhafte verteilen sich im Laufe vieler Generationen numinose Ein-



driicke und Erlebnisse pluralistisch auf Gegenstinde der nichsten Umgebung:
Hohen, Biume, Felsen, Quellen, dazu selbstaufgerichtete Kultzeichen: Stein-
male, Altire, Griber, Kapellen usw. Wandernde lassen all dergleichen hinter
sich, und der einzige numinose Gegenstand, der fiir sie immer der gleiche
bleibt, ist der Himmel. Der monistische Glaube an den Gott des Himmels
dringt sich ihnen geradezu auf.

Fir Wandernde ist das einzige gleichbleibende, nicht wechselnde hier unten,
das dem Himmel droben entspricht, die wandernde Sippe selber. Die Land-
schaften, durch die sie zieht, wechseln, und ebenso die Volker, die dort woh-
nen und fremd und oft feindselig sind. Die Glieder der Sippe, Tag fiir Tag die
gleichen, sind auf Gedeih und Verderb aufeinander angewiesen. Die Fremdheit
und Unbestindigkeit von allem ringsum schlieft sie eisern in sich zusammen.
Nach auBlen isoliert, nach innen zusammengeschlossen, stehen sie unter denk-
bar stirkstem Integrationsdruck. Die Sippe ist ihr ein und alles.

Fiir die seBhafte Familie konnen Generationen kommen und gehen, Haus,
Hof, Boden, Landschaft bleiben bestehen. Das erzieht zu statischem Fiihlen
und Denken. Fiir die wandernde Sippe vollzieht sich der Generationswechsel,
Sterben der Alten, Geborenwerden der Jungen, immer wieder wihrend der
Wanderung. Sie 143t ihre Toten hinter sich und setzt ihre Hoffnungen auf den
Nachwuchs. Das erzieht zu dynamischem Fithlen und Denken. Und das Im-
mer-weiter-Wandern ist ja schon selbst ein durchaus dynamischer, ja im
Grunde seines Wesens historischer Vorgang.

Nun hat es Wanderhirten an manchen Orten und zu manchen Zeiten ge-
geben; iiberall standen sie unter diesen Bedingungen ihrer Lebenslage. Aber
nut in einem Fall hat das, unter Ubertragung von der Sippe auf das Volk, zu
einer so exemplarischen Manifestation gefiihrt wie beim Volke Israel. Im End-
ergebnis Monotheismus, ein auserwihltes, von allen anderen abgesondertes
Volk, und ein die Vergangenheit und Zukunft dieses Volkes umspannendes
GeschichtsbewuBtsein.

Die Israeliten als Kleintierhirten haben sich jedoch, anders als GroB3tier-
nomaden, nie als eigentliche Uberlagerer etabliert; sie blieben «iiberlagerungs-
frei» und sozusagen demokratisch. Nur in der Eschatologie lieB man gelegent-
lich sadistischen Ubetlagerungstriumen die Ziigel schieBen. Die stammver-
wandten kanaaniischen Vorbewohner wurden aber nicht tiberschichtet, son-
dern gelegentlich ausgerottet, im allgemeinen aber im Laufe der Zeit assimi-
liert. Es gibt zwar sakrale hierarchische Rangunterschiede, aber keine soziale
Standes- oder Klassenscheidung in Oberschicht und Unterschicht. Knechte
und Migde im Status von Sklaven gab es zwar schon in der Wanderungszeit,
aber sie gehorten zur Familie, wurden entsprechend menschlich behandelt, und
einzelne Migde wurden, wie im Falle der Silpa, aushilfsweise auch zur Fort-
pflanzung herangezogen. Eine zusammenhingende soziale Unterschicht bil-
dete sich auch dadurch nicht.



Die sakrale Amphiktyonie der 12 Stimme hatte sich lange auf diese lockere
Form kultischer Assoziation beschrinkt, mit voriibergehenden Kampfgemein-
schaften nur in Notfillen duBerster Bedringnis. Auller dem gemeinsamen
Heiligtum und seiner Priesterschaft gab es als zentrales Organ nur jeweils einen
charismatischen «Richter», der notfalls auch die Heerfiihrung iibernahm.
Druck und Vorbild umgebender Konigreiche lieBen aber schlieBlich das Be-
dirfnis entstehen, es ihnen gleich zu tun. Der Richter Samuel salbte Saul zum
Konig. Aber dieser erste Versuch millang. Die Fiille des Gelingens war erst
dem nichsten Kénig, David, beschieden. Nicht nur vereinigte er in Personal-
union unter seiner Krone die Nordstimme Israel mit seinen Stidstimmen Juda,
zwischen die er als gemeinsame Hauptstadt und gemeinsames Heiligtum Jeru-
salem legte, sondern er griff nach allen Seiten mit ebenso grofem militdrischem
wie politischem Konnen weit dariiber hinaus und griindete eine Herrschaft,
die man allenfalls wohl ein GroBreich nennen kénnte, obwohl es die im Orient
sonst iiblichen Weltherrschaftsanspriiche nicht (oder hochstens fiir eine er-
sehnte Zukunft) erhob?.

Hier, an dem Hof der Konige David und Salomo, in einem geschlossenen
Vitalkreis (la cour et la ville'®) bei perspektivischer GroBziigigkeit und Weit-
riumigkeit, und bei gesichertem Frieden seit der Konsolidierung der Herr-
schaft Davids, hat sich nun auch eine erstaunliche und in der ganzen Welt
einzige literarische Friihbliite erzihlender Prosa entwickelt, die im II. Buch
Samuelis und im I. der Konige iiberlieferten beiden Erzihlungen von dem
Aufstieg Davids und von der Thronnachfolge Salomos. Gerhard von Rad
hat das hochst eindrucksvoll herausgearbeitet und nennt die Atmosphire, aus
der diese Leistungen kamen, «typische Aufklirung» und «salomonisch-
nachsalomonischen Humanismus!». «Diese salomonische Zeit war wohl die
Zeit. .. eines ganz neuen geistigen Aufbruches, eine Art Aufklirung, das
heiBt die Zeit eines Aufwachens des menschlichen SelbstbewuBtseins. Der
Mensch wurde sich seiner geistigen Krifte, seines ordnenden Verstandes be-
wullt; ganz neue Dimensionen seiner Umwelt traten in sein Blickfeld — nicht
zuletzt der Mensch selbst, seine seelische Kompliziertheit, die ritselhafte Ab-
grundigkeit seines Innern. Dies trat ganz neu ins Blickfeld und dazu die Mog-
lichkeit, diese ganze Welt des Menschlichen erzihlerisch im Bilde festzuhal-
ten12,» Trotzdem hat gerade von Rad nachgewiesen, daBB die Verfasser von
dem Glauben an Jahwe als oberstem Lenker der Geschichte voll erfiillt sind,
ihn aber mit solchem Understatement, in einer so zuriickhaltenden und spar-
samen Weise zum Ausdruck bringen, daB3 von Rad die wenigen Stellen, an
denen dies geschieht, erst heraussuchen mufte. Die Alttestamentler nennen
diese beiden Stiicke Werke der Geschichtsschreibung, was sie auch sind und
sein wollen, ja bezeichnen sie geradezu als den Anfang der Geschichtsschrei-
bung im alten Israel13. Zugleich aber sind es die frithesten hochbedeutenden
Exemplare dessen, was wir dann schone Literatur nennen — die Gattungs-

6



trennung hat hier eben, wie so oft auch sonst, noch nicht stattgefunden —, und
wenn man dem knappen Umfang nach versucht sein konnte, sie als Novellen
zu betrachten, so wird man sie nach Aufbau und Struktur des Inhalts doch eher
als kurze Romane einotrdnen. Sie «stellen etwas durchaus Neues dar, und sie
sind sogleich Meisterwerke in ihrer Art. Dariiber hinaus sind sie vollig singulir
in der ganzen Welt des alten Orients. . . So sind in der davidisch-salomonischen
Zeit aus Israel geschichtliche Darstellungen zusammenhingenden Zeitge-
schehens hervorgegangen, lingst ehe es in Griechenland oder sonst in der uns
bekannten Welt eine Geschichtsschreibung gab!4». Und wenn man den sich
wohl noch am ehesten anbietenden Vergleich mit Herodot zieht, so ist zu sa-
gen, daB3 sie sowohl unter historiographischem, als auch unter rein literarischem
Gesichtspunkt turmhoch tiber ihm stehen, was Gbrigens auch sowohl mit der
politischen Finheit des Reiches Israel als auch mit der theologischen Einheit
des Monotheismus zu tun hat, und daB sie uns Heutige unvergleichlich viel
moderner anmuten, als der um volle 500 Jahre spitere Herodot.

Die israelitischen Konige von Saul an benehmen sich manchmal auch nicht
viel anders als andere orientalische Despoten. Der groBe Unterschied ist nur
der, daB} bei ihnen stets ein Gottesmann auftritt, um dieses Benehmen gebiih-
rend zu brandmarken und mit géttlicher Strafe zu bedrohen. Das heift, sie sind
nicht absolut, sondern sie haben eine héhere Norm uber sich, die auch durch
eine reale irdische Instanz wirksam vertreten ist.

Jede Dynastie, iibethaupt und im vorderen Orient besonders, hoffte auf
ihren dauernden Bestand!® und lieB sich das wohl von ihren Hofpriestern
feierlich bestitigen. Und so wurde Konig David, unter dem Israel den weitaus
hochsten Punkt seiner ganzen politischen Geschichte erreichte, von seinem
Hofpropheten Nathan folgende Weissagung erteilt: «So spricht der Herr der
Heerscharen: ...Ich will dir einen Namen machen gleich dem Namen der
GroBten auf Erden, und ich will meinem Volk Israel eine Stitte bereiten und
es daselbst anpflanzen, da3 es ruhig wohnen bleibe und sich nicht mehr dng-
stige und daBl Ruchlose es nicht mehr bedriicken wie vordem. . ., und ich will
ihm Ruhe schaffen vor all seinen Feinden. Dich aber will der Herr gro3 ma-
chen; denn der Herr wird dir ein Haus bauen. Wenn einst deine Zeit um ist
und du dich zu deinen Vitern legst, dann will ich deinen Nachwuchs aufrich-
ten, der von deinem Leibe kommen wird, und will sein Konigtum befesti-
gen. .. und ich will seinen Koénigsthron auf ewig befestigen. Ich will ihm Vater
sein, und er soll mir Sohn sein. Wenn er sich vergeht, will ich ihn mit mensch-
licher Rute und mit menschlichen Schligen ziichtigen; aber meine Gnade will
ich ihm nicht entziehen, ...sondern dein Haus und dein Koénigtum sollen
immerdar vor mir Bestand haben, dein Thron soll in Ewigkeit fest stehen!»
(2. Samuel 7, 8—16)18,

Diese feierliche gottliche VerheiBung wurde dann wohl auch noch bis auf
die Erzviter, bis Abraham, zuriickprojiziert. Der unerschiitterliche Glaube an



sie hat seitdem die gesamte Geschichte des Volkes Israel bedingt, und wenn
man will, kann man sogar noch die Entstehung des heutigen Staates Israel als
bislang letztes Glied in dieser Schicksalskette betrachten.

Uneingeschrinkt hielt die Erfiillung dieses Versprechens jedoch nur gerade
noch knapp fir die Regierungszeit des nichsten Nachfolgers, Salomo, vor.
Unmittelbar nach seinem Tode trennte sich Israel von Juda, und das GroBreich
Davids zerfiel.

Der kleinere Stidstaat Juda besal3 die allgemein anerkannte, ruhmreiche und
sakral geweihte Dynastie der Davididen und besal3 die (freilich nun exzentrisch
an der duBersten Nordgrenze gelegene) Hauptstadt Jerusalem mit dem Tempel
und der Lade. Der groBere Nordstaat Israel dagegen, der diese Stabilisierungs-
faktoren entbehrte, wurde von dauernden blutigen Thronwirren erschiittert.
Auf jeden Fall aber war es klar, daB keiner dieser beiden noch dazu miteinander
verfeindeten Kleinstaaten zwischen den GroBmichten Agyptens und Meso-
potamiens sich eine selbstindige Rolle zutrauen konnte.

Israel wurde 722/721 assyrische Provinz, seine Oberschicht wurde depor-
tiert und tiber Kreuz durch eine andere ersetzt. Juda konnte sich nur als assy-
rischer Satellit halten. Der folgende Niedergang Assyriens wurde von dem
Davididen Josia (reg. 639—609) geschickt benutzt, um Juda und Israel wieder
zu vereinigen und dariiber hinaus eine Ausbreitung seiner Herrschaft nach dem
Vorbilde Davids zu versuchen. Zugleich fiihrte er durch das Deuteronomium
(oder jedenfalls dessen Urform) die innere sakrale Konsolidierung Israels in
zeitgemiler Weise fort!?. 6og v. Chr. fiel er jedoch gegen die Agypter, deren
kurze Herrschaft von der neubabylonischen der Chaldéder unter Nebukadnezar
abgelost wurde. §86/585 wurde Jerusalem mitsamt dem Tempel zerstért und
die Oberschicht nach Mesopotamien deportiert. Die Bewahrung und Fort-
fithrung der geistigen und religiosen Tradition lag nun wesentlich in den Hin-
den der Exulanten. Fiir diese «in der Zerstreuung » Lebenden war natiirlich die
groBte Gefahr, ihre religiose Tradition zu verlieren und von der «heidnischen»
Umgebung aufgesaugt zu werden, eine Gefahr, der zahlreiche Einzelne und
Gruppen auch tatsichlich etlegen sind. Um sich dagegen zu schiitzen, konnte
man die Unterscheidung von allen anderen Volkern und die Absonderung von
ihnen auf allen nur denkbaren Lebensgebieten gar nicht genug betonen: «Des-
halb umhegte uns Gott von allen Seiten mit Reinheitsgesetzen beim Essen,
Trinken, Beriihren und Sehen» (Ps. Aristeas). Das ist die Mentalitit der
Diaspora?8,

Alle diese Schicksalsschlige hitten als Widerlegung der groBen gottlichen
Zusage an Konig David wirken und zur Aufgabe der entsprechenden Hoff-
nungen fithren kénnen, wie das bei allen anderen Volkern in gleicher Lage
geschah®, Und das hitte das Ende Israels bedeutet. Daf} es nicht so kam, be-
ruhte auf der schon seit Mitte des 9. Jahrhunderts einsetzenden geistigen Lei-
stung der groBen Propheten, denen die sozusagen kopernikanische Wendung

8



des Geschichtsbewuf3tseins gelang, alles Ungliick Israels gerade umgekehrt als
das allmichtige und zugleich viterliche Walten Jahwes zu deuten, als gerechte
und erzieherische Strafe fir den Ungehorsam, die Vertragsbriiche und die
Siinden des von ihm auserwihlten Volkes. Wihrend man aber frither Jahwe
nur im inneren Bereich von Israel selbst hatte handeln sehen, wurden jetzt
gerade die iibermichtigen duBeren Feinde Israels, Agypten, Assur, Babylon,
als die Werkzeuge seines allmichtigen Willens gedeutet, ein niederschmettern-
des Minus in ein grandioses Plus verwandelt. Und im iibrigen gab es nun iiber-
haupt kein geschichtliches Ereignis mehr, das sich nicht auf die eine oder die
andere Weise in dieses theologische Schema hitte einordnen lassen.

Und es dauerte sogar nicht lange, bis ein geschichtliches Ereignis eintrat,
das sich positiv als Gnadenbeweis Gottes deuten lieB. Es war das die Ablésung
des verhalten Neubabylonischen Reiches durch das Perserreich des groBen
Kyros, der seine typisch indogermanische Weitherzigkeit und Liberalitit eben-
so der bisher unterdriickten babylonischen Priesterschaft des Marduk wie der
Priesterschaft Jahwes und seiner heiligen Stadt Jerusalem zugute kommen
lieB2. So heiBt es denn bei Deutero-Jesaja (44, 28 bis 45, 7): «Ich bin'der
Herr. .. der zu Kyros spricht: ,Mein Hirte!* und all mein Vorhaben soll er
vollfihren, und zu Jerusalem sagen: ,werde gebaut!‘ und zum Tempel: ,werde
gegriindet!*» «So spricht der Herr zu Kyros, seinem Gesalbten: Du, den ich
bei der Rechten ergriffen, daB ich Vélker vor dir niederwerfe und die Lenden
von Konigen entgiirte, dafl ich Tiren vor dir auftue und dafl Tore nicht ge-
schlossen bleiben. . . damit du erkennst, daB ich es bin, der Herr, der dich bei
deinem Namen gerufen, der Gott Israels. Um meines Knechtes Jakob, um
Israels, meines Erwihlten willen habe ich dich bei deinem Namen gerufen, dir
einen Ehrennamen gegeben, ohne daB3 du mich kanntest. Ich bin der Herr und
keiner sonst; auBer mir ist kein Gott.» Und auch der Text des entsprechenden
Erlasses ist uns iiberliefert (2. Chron. 36, 22—29; Esra 1, 1—4): «So spricht
Kyros, der Konig von Persien: Alle Konigreiche der Erde hat mir der Herr,
der Gott des Himmels, gegeben, und er selber hat mir aufgetragen, ihm zu
Jetusalem in Juda ein Haus zu bauen. Wer immer unter euch zu seinem Volke
gehort, mit dem sei sein Gott, und er ziehe hinauf nach Jerusalem in Juda
und baue das Haus des Herrn, des Gottes Israels; das ist der Gott, der zu
Jerusalem wohnt?L.»

Trotz koniglicher Subventionen nahm aber der Wiederaufbau durchaus
nicht jenen glinzenden Verlauf, den man nach dieser mit so feierlichem Jubel
begriilBten Wende hitte erwarten konnen. Immerhin konnte 15 v. Chr. der
neu erstandene Tempel feierlich eingeweiht werden, zum ersten Mal mit dem
uns aus dem Neuen Testament so vertrauten « Hohenpriester» als Spitze der
Hierarchie. Noch Mitte des 5. Jahrhunderts v. Chr. erreichte es dann einer der
Deportierten, Nehemia, auf Grund seiner hohen Stellung am persischen Ko-
nigshofe, daB er zum Statthalter einer eigenen Provinz Juda eingesetzt und



mit dem Wiederaufbau der Mauern von Jerusalem beauftragt wurde, den er
unter groflen Schwierigkeiten auch durchfithrte. Durch einen SchulderlaB3
gleich der Seisachtheia des Solon konsolidierte er die Sozialstruktur seiner
Provinz. Wenn dann Esra als koniglich persischer «Staatskommissar fiir das
Gesetz des Himmelsgottes» entsandt wurde??, so scheint es doch wohl die
einfachste Annahme, da3 «das Gesetz in der Hand Esras» der spiter stets als
«das Gesetz» bezeichnete Pentateuch (oder mindestens dessen urspriingliche
Form) war, der auf jeden Fall damals kanonisiert wurde?3. «Wihrend der pet-
sischen Zeit hat der Jerusalemer Kult die Form gefunden, die ihm dann im
wesentlichen bis zum Ende seiner Existenz verblieben ist24.» «Was in dieser
Zeit sich gestaltete und anbahnte, ist fiir den ganzen weiteren Verlauf der Ge-
schichte Israels bis zu ihrem Ende von Bedeutung geblieben?. »

Der Ubergang der Oberherrschaft von dem Perserkénig auf Alexander den
GroBen scheint keine einschneidende Anderung gebracht zu haben. Nach dem
Tode Alexanders gehorten Juda und Jerusalem zunichst den Ptolemaiern,
bis Antiochus III. endgultig 198 v. Chr. Phoinikien und Palistina seinem
Seleukidenreiche einverleibte. In einem gniddigen Erlal bestitigte und erwei-
terte er alle bisher dem Tempel und seinem Kult verliehenen Privilegien.

Die allmihliche Hellenisierung des gesamten vorderen Orients hatte schon
mit Alexander begonnen; nicht so, daB3 irgendein Volk seine eigene T'radition
hitte aufgeben miissen, sondern lediglich als Aufgeschlossenheit gegeniiber
griechischem KultureinfluBl und als allgemeine wechselseitige Toleranz?8. Auch
Israel hatte sich solcher Hellenisierung nicht verschlossen. Bereits im 4. Jahr-
hundert v. Chr. waren in Jerusalem Silbermiinzen nach dem Vorbild attischer
Drachmen teils mit der Eule, teils mit dem thronenden Zeus geprigt worden.
Seit der 1. Hilfte des 3. Jahrhunderts v. Chr. wurden im ptolemaiischen Alex-
andria die heiligen Texte in das heidnische Griechisch tibersetzt, die soge-
nannte Septuaginta. Um 175 v. Chr. lieB der amtierende Hohepriester Jason
in Jerusalem ein Gymnasion bauen. «So stark aber steigerte sich», heiB3t es
II. Makkabier 4, 13f., «die Vorliebe fiir das Griechentum und der Ubertritt
zu auslindischem Wesen. . ., daB} die Priester. .. auf den Ringplatz liefen, um
der gesetzwidrigen Auffiihrung von Kampfspielen... beizuwohnen.» Aber
sogar die Makkabier selbst und ihre Parteiginger waren schon so weit helle-
nisiert, daB3 der Gesichtspunkt des Ruhmes von Heldentaten fiir sie eine we-
sentliche Rolle spielte?”. «In jenen Tagen traten in Israel die Abtriinnigen —
gemeint sind die Assimilanten — hervor und iiberredeten viele, indem sie
sagten: ,Lasset uns hingehen und uns mit den Vélkern rings um uns her ver-
briidern. Denn seit wir uns von ihnen abgesondert haben, traf uns viel Un-
gliick®» (I. Makkabier 1, 11). Diese «Abtriinnigen» «sproBten jetzt auf und
blithten» (I. Makk. 9, 23). Denn diese Assimilanten «blieben Juden, wenn auch
[freigeistige‘ 28 ». Sie verehrten «den Himmelsgott der Vorfahren ohne Tempel-
und Bildsiulen, unter freiem Himmel auf dem Altar,'_der auf dem Zion stand,

I0



frei vom Joch des Gesetzes, in gegenseitiger Toleranz einig mit den Heiden.
Was kann menschlicher, nattrlicher sein, als daB sie diese Toleranz den noch
verblendeten Glaubensgenossen aufzwingen wollten? Das war die Verfolgung
des Epiphanes®». «Der Konig Antiochus» — so berichtet spiter Tacitus
(Histor. V 9) — «bemiihte sich, ihnen ihren Aberglauben zu nehmen und dafiir
griechische Sitten beizubringen, um das widerwirtigste Volk zu bessern.»
Diese, wie man sieht, schon weit fortgeschrittene und noch in vollem Gang
befindliche Bewegung, die nur das beseitigen wollte, was den Juden stets als
Odium generis humani vorgeworfen wurde, hitte vielleicht allmihlich zu
vollem Erfolg gefiihrt, wenn nicht der Kénig, auf den sich die offenbar in der
Mehrheit befindliche Partei der Assimilanten stiitzte, ungeduldig und politisch
unsicher, den Bogen iiberspannt hitte. Der Hergang der tumultuarischen Er-
eignisse im einzelnen wird aus den Quellen nicht eindeutig klar. Jedenfalls
wurden die von Antiochos III. erteilte Privilegien zuriickgenommen, heidni-
sche Opfer befohlen, die Beschneidung verboten, der Tempel gepliindert und
auf dem Zion ein Altar des Zeus Olympios errichtet, von den Altgliubigen als
«der Greuel der Verwiistung» bezeichnet. Auf so iberstiirzte Weise wurde
167 v. Chr. «der Hohepunkt des Hellenismus®» erreicht. Und eben {dies
fithrte, wie in solchen Fillen meist, zum Gegenschlag, dem Aufstand der
Makkabier, der 166 v. Chr. ausbrach und dessen Fihrer Judas den Beinamen
Makkabaios «der Hammer » erhielt. Dal3 nach vielem blutigen Hin und Her
die Makkabier schlieBlich siegten und die hasmoniische Dynastie begriinden
konnten, lag neben dem Niedergang der Seleukiden vor allem an der riick-
sichtslosen Entschlossenheit und dem religiosen Fanatismus der Glaubens-
kimpfer. Was freilich fortwihrende Morde und Greueltaten auch innerhalb
der Konigsfamilie selbst nicht hinderte.

Ein heutiger gliubiger Jude und angesehener Historiker schreibt 1937 tliber
die Makkabider: «Wiren sie geschlagen worden, so wire das Licht des Mono-
theismus erloschen.» «Denn der Erfolg der MaBinahmen des Epiphanes hitte
das Ende des Judentums bedeutet und damit auch die Entstehung von Chri-
stentum und Islam unméglich gemacht3t. » Dieser weltgeschichtliche Zusam-
menhang ist unbestreitbar. Die Bewertungsfrage steht auf einem anderen Blatt.

Als Quellen fiir die Makkabierzeit stehen uns, auBer Nachrichten bei spi-
teren Historikern, vor allem zur Verfiigung das Buch Daniel und die im Riick-
blick berichtenden Makkabierbiicher. Aus dem Buch Daniel, verfaBt oder
jedenfalls redigiert zwischen 167 und 164 v. Chr., weht uns unmittelbar der
heile Atem jener aufgewiihlten Jahre entgegen. Jedoch ist es keineswegs etwa
eine makkabiische Parteischrift. Den Endsieg der gerechten Sache, den das
Buch mit Leidenschaft herbeisehnt und als nah bevorstehend prophezeit, wird
durchaus transzendent und eschatologisch, als unmittelbares Eingreifen Got-
tes, vorgestellt, wihrend bis dahin die Zukunftshoffnungen das endgiiltige
Heil als ein innerweltliches, innergeschichtliches erwartet hatten, freilich schon

II



mit stark numinosen Ziigen. Aber die Makkabier und ihre Anhdnger fiihlten
sich selbst als Gotteskimpfer, ohne auf irgendein transzendentes Eingreifen
Gottes zu warten. Hier tritt uns schon deutlich das Schisma entgegen zwischen
denen, die das Gottesreich durch eigenes gewalttitiges Handeln herbeifiihren
wollen, und denen, die es iibernatiirlichem Handeln Gottes selber anheim-
stellen.

Um den fortgesetzten blutigen Wirren um den Thron der Hasmonier ein
Ende zu machen, griffen die Romer seit 65 v. Chr. ein, und Pompejus eroberte
63 v. Chr. Jerusalem einschlieBlich des Tempels. Trotz verniinftigen romi-
schen Verwaltungsanordnungen hatte das aber zunichst nur die Folge, auch
Palistina in die Wechselfille der Endphase der Romischen Revolution mit
hineinzuziehen. Herodes, seit 37 v. Chr. Konig von Antonius’ Gnaden, wulite
aber dann mit groBer Geschicklichkeit den Ubergang zu Octavian zu voll-
ziehen und sich bis zu seinem Tode 4 v. Chr. als «verbiindeter Konig» .der
Gunst des Augustus und zugleich seines Anteils an den Wohltaten der Pax
Augusta zu erfreuen. Als prunkliebender und brutaler hellenistisch-orientali-
scher Despot setzte er im Grunde jene Richtung fort, die durch ihre Uber-
steigerung unter Antiochos IV. und deren Gegenwirkungen unterbrochen
worden war. Die im Testament des Herodes vorgesehene Aufteilung des Rei-
ches unter seine Erben erwies sich nicht als stabil. Judia mit Jerusalem wurde
einem romischen Prokurator mit Sitz in Cisarea unterstellt, als welcher 26—36
n. Chr. Pontius Pilatus amtierte, durch einen neuerlichen Ausgrabungsfund
in Cisarea auch inschriftlich bezeugt. Herodes Antipas regierte von 4 v.
Chr. bis 39 n. Chr. als Tetrarch unter romischer Oberherrschaft Galilia und
Peria. ' , fue

.Die Reihe der «guten » Kaiser von Augustus bis Marc Aurel war nur selten
und kurz durch den Cisarenwahnsinn einiger «bdser» Kaiser unterbrochen
worden, und auch diese seltenen und kurzen Unterbrechungen, die von der
offentlichen Meinung stets entschieden verurteilt wurden, machten sich mehr
am Hofe und in Rom, als im Reiche geltend. Ein drohender gewaltsamer Ein-
griff Caligulas wurde durch dessen Tod noch gerade verhindert. Das Reich
genoB, von Grenzkimpfen abgesehen, eigentlich ununterbrochen die Segnun-
gen des Kaiserfriedens. Wenn diese in Paldstina wenig zur Auswirkung kamen,
- so lag das vor allem an der religios bedingten heftigen inneren Unruhe, da
immer wieder teils Propheten eines nah bevorstehenden eschatologischen Got-
tesreiches, teils gewalttitige Nachfolger der Makkabier auftraten. Nach einer
Kette von kleineren Zwischenfillen, an denen Zeloten und Sikarier beteiligt
waren, so dem des Theudas 44—46 n. Chr. und dem des Galiliers Judas
46—48 n. Chr. (AG 5, 36—37), kam es 66 n. Chr. zu dem Aufstand des
Eleasar, der, nach Vorbereitungen durch Vespasian, durch dessen Sohn Titus -
70 n. Chr. niedergeschlagen wurde; letzte Widerstandsreste hielten sich aber
noch bis 73 n. Chr. Der Tempel wurde beraubt und ging in Flammen auf, um

12



nie wieder aufgebaut zu werden. Von da ab gab es nur noch Judentum in der
Zerstreuung

Der letzte Messias mit dem Schwett war Simon ben Kosiba, dem Rabb1
Akiba den messianischen Namen Sternensohn Bar-Kochba beilegte. Er konnte
sich immerhin einige Jahre halten, lange genug, um eigene Miinzen mit der
Aufschrift «Simon, der Fiirst von Israel» schlagen zu lassen, die nach Jahren
seit der Befreiung Israels zihlten. Simon fiel 135 n. Chr. An der Stelle Jerusa-
- lems wurde eine romische Provinzialhauptstadt Aelia Capitolina erbaut, deren
. Betreten fiir Juden bei Todesstrafe verboten war; das Land ethielt, um kiinftig
statt an Israel nur noch an die Philister zu erinnern, den Namen Palistina.

‘Ein Jahrhundert vorher, im Jahre 28 n. Chr., nach den Synchronismen,
die Lukas daftr hiuft, war in der Wiiste am Jordan ein asketischer Prophet
aufgetreten, der — wieder einmal — das unmittelbare Bevorstehen des Gottes-
reiches verkiindete und zur BuBle, zur inneren Wandlung aufrief, wenn man
dem drohenden Jiingsten Gericht entgehen wollte. Als Sakrament dieser Wand-
lung, dieser «gliubigen Umartung» (Goethe), vollzog er an denen, die ihre
Siinden bekannt und bereut hatten, die Taufe durch Untertauchen im Jordan.
Lk. 3,15 wird uns iiber den T#ufer berichtet, daBl «das Volk in Erwartung
stand und alle sich in ihren Herzen Gedanken machten, ob er vielleicht der
Christus sei»32, Alle vier Evangelisten bemiithen sich um die Wette, uns zu ver-
sichern und zu noch gréBerer Sicherheit ihn selbst versichern zu lassen, daf3
dies nicht der Fall sei, da3 er nicht der Messias sei, sondern nur dessen Vor-
~laufer. In der Apostelgeschichte (13, 25) 148t Paulus ihn sagen: «Das, wofiir
ihr mich haltet, bin ich nicht.» Jh. 1, 8 heil3t es von ihm: «Nicht war jener das
Licht, sondern zeugen sollte er von dem Licht»; und bald darauf (1, 20) mit
vierfacher Unterstreichung: «Und er bekannte und leugnete nicht; und er
bekannte: ,Ich bin nicht der Christus’.» Dieser. ganze heftige Aufwand wire
tiberfliissig und unverstindlich, wenn es nicht Anhinger gegeben hitte, die
den Taufer nach wie vor fiir den Messias hielten (und entsprechend Jesus ab-
lehnen muBten, denn der Messias kann zwar einen Vorliufer, aber keinen
Nachfolger haben). Aber solche Anhinger gibt es ja sogar noch heute, wenn
auch nur noch in letzten Resten. Es sind die Mandier, die Johannes den
Taufer verehren, die « Jordan »taufe iiben, Christus aber als falschen Propheten
- verwerfen, das heilt also, genau die Position vertreten, die die Evangelisten.
mit solchem Aufwand bekimpfen?32.

- Als aber der Téufer verhaftet worden war, um bald danach hingerichtet zu
werden, ergab sich fiir seine Anhinger, wenn sie sich nicht enttiuschter Vet-
zweiflung und Hoffnungslosigkeit iiberlassen wollten, die Notwendigkeit,
einen neuen Kondensations- und Kiristallisationspunkt fiir ihre eschatologi-
schen Hoffnungen zu suchen.

Machtvoller Verkiinder3 und Wundertiter, war Jesus, urspriinglich Tauf-
ling und Anhinger des Johannes, nach dessen Tode und nach Aufnahme seiner

13



selbstindigen Titigkeit immer wieder als Sohn Gottes, als Sohn Davids, als
der Gesalbte (Christus, Messias) angerufen worden. Von seinen Jiingern selbst
scheint Petrus der erste gewesen zu sein, der sich so zu ihm bekannte. Lige
dem nichts Geschichtliches zu Grunde — ein geschichtlicher Kern, an den sich
dann die spiteren Gemeindeformeln anschlieBen konnten —, so wire die an-
erkannte Vorrangstellung des Petrus, von dem uns sonst nur menschliches
Versagen oder voreilige Heftigkeit — freilich auch die erste Erscheinung des
Auferstandenen — berichtet wird, schwer zu verstehen. Und fiir den Profan-
historiker ergibt sich die Notwendigkeit, auch wenn man heute glaubt, vor
solcher Psychologie die Nase rimpfen zu diitfen, dal Jesus sich zu irgend-
einem Zeitpunkt zu der Uberzeugung dutchgerungen haben muB, daB er
selbst dazu berufen sei, als der erwartete messianische Konig in dem bevor-
stehenden Gottesreich den Thron Davids zu besteigen. Als vorerst nur desi-
gnierter, aber noch nicht von Gott eingesetzter Messias verbot er zunichst
seinen Anhingern, ihn schon vorzeitig als Messias zu proklamieren34, vielmehr
sollte man dafiir Gott selbst den Vortritt lassen.

Endlich aber schien es doch so weit zu sein, und als zu einem Passa (wohl
des Jahres 3o n. Chr.) Mengen von Gliubigen nach Jerusalem zusammen-
stromten, hatten schon auf dem Wege dorthin seine Getreuen das Gefiihl,
«das Reich Gottes werde alsbald sichtbar werden» (Lk. 19, 11). In der Tat
hielt Jesus nun seinen Einzug, und zwar, wihrend er sich sonst nie anders als
zu Full bewegte, auf einem Esel reitend. Damit sollte ausdriicklich und wort-
lich die Prophezeiung Sacharja 9, 9 erfiillt werden:

«Frohlocke laut, Tochter Zion!

Jauchze, Tochter Jerusalem!

Siehe, dein Ko6nig kommt zu dir,
gerecht und siegreich ist er.

Demiitig ist er und reitet auf einem Esel,
auf dem Fiillen einer Eselin®. »

Diese messianische Bezugnahme wurde sofort verstanden, und so ergab sich
denn der triumphale Einzug in Jerusalem, unter dem begeisterten Jubel der
aufgewiihlten Menge, die nun endlich ihre messianischen Hoffnungen erfiillt
zu sehen glaubte. « Hosianna! Gepriesen sei, der kommt im Namen des Herrn!
Gepriesen sei das Reich unseres Vaters David, das kommt! Hosianna in den
Hohen!» (Mk. 11, 9—10 patr.). «Der Einzug in Jerusalem war urspriinglich
ein Zug zur Parusie®.» Aber die mit leidenschaftlicher Glaubensinbrunst als
AbschluB3 erwartete gottliche Bestitigung blieb aus, und es folgte nach dem
letzten gemeinsamen Passamahl die Nacht von Gethsemane, die Nacht der
Verhaftung??. Es folgt der ProzeB, und es folgt die Kreuzigung, endend mit
dem verzweifelten Schrei: « Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-
lassen®!» Es folgt weiter die Grablegung und demnichst die iiberraschende

14



Feststellung der Leere des Grabes®. An der Historizitit dieser Tatsache kann
meines Erachtens deshalb kein ernstlicher Zweifel bestehen, weil, wenn der
verwesende Leichnam, fiir jeden feststellbar, im Grab gelegen hitte, das eine
so schlagende Widerlegung jedes Auferstehungsglaubens gewesen wire, da3
er dann nicht hitte entstehen oder jedenfalls sich nicht hitte behaupten koén-
nen. Erst die tatsichliche Leere des Grabes, wie auch immer ihr Zustandekom-
men profanhistorisch zu erkliren sei, gab dem Auferstehungsglauben den Weg
frei; sie war seine zwar selbst rein negative, aber unerliBliche Voraussetzung.

Nachdem unter dieser Voraussetzung die Erscheinungen des Auferstande-
nen erfolgt waren, ist es klar, daB3 diejenigen, denen diese Erscheinungen zuteil
wurden, und die, die an diese Kunde glaubten, sich gegeniiber solch iiber-
schwinglich positiver unmittelbarer Gewilheit nicht mehr auf die bloBe Ne-
gativitit des leeren Grabes zu berufen brauchten.

Die Auferstehung war eine Anzahlung auf die immer noch ausgebliebene
Parusie, die aber gegeniiber dem eigentlich erwarteten allgemeinen Anbruch
des Gottesreiches den schweren Nachteil hatte, daB sie sich
1. nur auf eine einzige Person, wenn auch die weitaus wichtigste von allen,

bezog, und
2. auch nur fiir eine kleine Zahl von Zeugen sichtbar geworden war, wie

Petrus ausdriicklich sagt (AG 10, 40): «Diesen hat Gott am dritten Tage

auferweckt, und hat ihn erscheinen lassen, #ich? dem gangen Volk, sondern

(nur) den von Gott vorbestimmten Zeugen®. »

Daraus ergab sich die fiir die gesamte weitere Geschichte des Christentums
grundlegende Notwendigkeit, nach dieser Vorwegnahme auf die volle Et-
fillung wiederum in gliubiger Geduld zu warten und fiir die Tatsache der
Auferstehung Christi als Unterpfand des noch zu Erwartenden durch Verkiin-
digung Glanben zu verlangen und zu erwecken.

Diese Verkiindigung eines gekreuzigten und auferstandenen Messias, die
sich naturgemil zunichst an die jiidischen Volksgenossen wandte, fand bei
diesen begreiflicherweise wenig Resonanz — unsere Berichte sind voll von
Klagen tiber die Verstocktheit der Juden. Und so wire es — profangeschicht-
lich gesehen — wohl bei einer der vielen kleinen und ephemeren jiidischen
Sekten geblieben, wenn nicht ein Mann, zunichst eifernder Pharisder, durch
die eigene Vision des Auferstandenen bekehrt, zu der Gemeinde gestoBen wiire,
der dem ganzen eine neue, weltgeschichtlich entscheidende Wendung gab:
Paulus.

Mit der ganzen leidenschaftlichen Wucht einer ebenso genialen wie kom-
plizierten Personlichkeit durchbrach er die von Jesus selber vorgeschriebene?l,
wenn auch schon vor Paulus nicht mehr streng eingehaltene, Beschrinkung auf
Israel und oOffnete weit das Tor zur griechisch-romischen Antike2. Diese
Synthese zwischen Antike und Christentum bildet seitdem die Grundlage
unserer gesamten abendlindischen Kultur43,

15



Anmerkangen

1 Ob, wo und wann es tatsidchlich so etwas wie ein Ut-Israel gegeben hat, wissen wir nicht.

2 Ebenso war und blieb es ja auch in Hellas, das es trotz den einmal bei Herodot (VIII,
144) aufgefiihrten entsprechenden Gemeinsamkeiten nicht iiber die gemeinsame kultische
Beziehung zu dem Heiligtum des delphischen Apoll hinaus brachte: 7o ‘EAAnvixdv, éov
Opatudy te xai oudylwooov, xai Pedv idpvuard Te xowa xal Pvoiar fded Te
oudrpona.

3 Spiter wurde sie als Thron des unsichtbaren Gottes vorgestellt, wozu sie sich aber schon
nach Form und Malen wenig eignete.

¢ Martin Noth: Geschichte Israels, Gottingen 41959, S. 285.

5 Denn wer in aller Welt sollte sonst die ungeheure geistige Leistung det Zentralisation
auf religiosem, geschichtlichem, nationalem Gebiet vollbracht haben? Wer sonst war darauf
angewiesen, den Partikularismus der Stimme und Sippen, von dem wir nur gelegentlich
horen, der aber selbstverstindlich stets und in nut allzu massiver Weise vorhanden gewesen
sein muB, nicht nur in kriegerischen Notlagen zu bekimpfen und zu iiberwinden? Wir erfah-
ten zwar nur selten die Namen einzelner Personlichkeiten — wie etwa Eli —, und der meht-
fache Ortswechsel Sichem, Bethel, Gilgal, Silo, muBl natiitlich auch eine wesentliche Rolle
gespielt haben. Aber kollektive Anonymitit, das heiB3t also Zutiicktreten hinter der Gottheit,
der man dient, und deren Autoritit man fiir sich in Anspruch nimmt, scheint bei solchen
Institutionen begreiflicherweise die Regel zu sein. Beim delphischen Orakel steht es fiir die
iltere Zeit ebenso. Diese Erklirung scheint einleuchtender als die von Noth, S. 94, gegebene.

¢ Im Buche Hiob antwortet Jahwe auf den Vorwutf der Vetletzung der Sollensheiligkeit
durch ein gewaltiges Auftrumpfen mit seiner Seinsheiligkeit.

? Genau diese logische SchluBfolgerung findet sich wortlich bei Paulus (Romer 3,29):
«Oder ist Gott nur der Juden Gott? Nicht auch der Heiden? Ja, auch der Heiden, da Gott
ja nur Einer ist.» Aber ihr stiller Zwang wirkt natiirlich auch unausdriicklich. '

8 Gen. 13,6 von zwei einzelnen Sippen: «das Land ertrug es nicht, daB} sie beieinander
blieben ».

% Alexander Riistow: Atrchaisches Weltbild und atchaische Weltherrschaft, Studium
Generale 1961, Bd. 14, S. 539—546.

10 Titel einer wichtigen literatursoziologischen Abhandlung meines verstorbenen Freun-
des, des Romanisten Erich Auerbach, in: Vier Untetsuchungen zur Geschichte der franzési-
schen Bildung, Bern 1951, 12—50.

11 Gerhard von Rad: Der Heilige Krleg im alten Israel, 1951, S. 39, 49

12 So von Rad in seiner meisterhaften Analyse «Die Josephsgeschichte» (Neukitchen
21956, S. 8—9). Eine etwas spitere Erzihlung, bei der die Entwicklung zum eigentlichen
Roman schon einen erheblichen weiteten Schritt vorwitts getan hat. Was von Rad hier und
in Anm. 26 der genannten Abhandlung &9 xai dmorauévws vornimmt, ist das, was Hesiod
Adyov éxxopvpody nennt (Erga 106f.).

13 Dies der Titel der einschligigen Abhandlung von Gerhard von Rad, jetzt in seinen
Gesammelten Studien zum Alten Testament, Miinchen 1958, 148—188. Dort S. 185f.:
«Eine Glaubenserkenntnis allereinfachster Art liegt diesem Werk zugrunde, und deshalb muf3
es untet allen Umstinden als theologisches Geschichtswerk bezeichnet werden, wenngleich
es ein ganz weltliches Gemilde darbietet. »

14 Noth, S. 203.

15 Vgl. etwa Deutero-Jesaja 47, 7—9 an Babel: «Du sprachst: Ewig werde ich bleiben,
Herrin fiir immer! ... ob auch deiner Zauberei viel ist und stark deine Beschwérung. .. »

16 Dazu Gerhard von Rad: Es ist noch eine Ruhe vorhanden dem Volke Gottes (1933),
in: Gesammelte Studien zum Alten Testament, Miinchen 1958, 101—108, Auch wenn uns

16



die VerheiBung an David nicht in ihrem utspriinglichen Wortlaut iiberliefert sein sollte, so
ist doch ihr entscheidender Kern zweifellos historisch. '

17 Da das Deuteronomium nach iibereinstimmender Anschauung nicht vor dem 7. Jahr-
hundert entstanden ist, sich selbst aber als uralt gibt und die Autoritit des Moses fiir sich in
- Anspruch nimmt, so konnte es bei dieser Sachlage kaum anders in Kraft gesetzt werden, als
durch «Auffindung» an heiliger Stitte. Im Grunde handelte es sich um eine Art Legende,
und Legenden halten auch wir ja wedet fiir waht noch fiir Betrug.

18 Diese mit aller Intensitit und bis in alle Einzelheiten des tiglichen Lebens hinein betonte
Selbstabsonderung von allen anderen Vélkern, den Gojim, die, bei strengem Verbot jeder
Tisch- und Bettgemeinschaft, als kultisch untein verabscheut wurden, dieser monopolitische
Erwihltheitsglaube, der sich in seinem religiosen SelbstbewuBtsein hoch iiber alle anderen
Volker erhob, wihrend man sich in der schroff entgegengesetzten Realitit von Assyrern,
Chalddern, Hellenisten und Rémern brutalisieren lassen mufite, wodurch die chiliastischen
Zukunftshoffnungen, in die man fliichtete, gelegentlich blutriinstig-sadistische Racheziige an-
nahmen — dies alles fiihrte schon seit der Antike zum Vorwutf des Odium humani generis.
Alle jene anderen Volker, nach Sprache, Rasse, Religion, Sitten so verschieden wie nur mog-
lich und in buntester Mischung nebeneinander lebend, lieBen sich gegenseitig gelten nach
der Maxime: Leben und leben lassen.

1 Im Deuteronomium selbst heift es ausdriicklich (18, 21—22): «Wenn du aber bei dit
selber denkst: ,Wie sollen wir erkennen, welches Wort der Herr nicht geredet hat?‘ — wenn
der Prophet im Namen des Herrn redet, und es etfiillt sich nicht und trifft nicht ein, so ist
das ein Wort, das der Herr nicht geredet hat. In Vermessenheit hat es der Prophet geredet;
firchte dich nicht vor ihm. »

% Noth, S. 273, schreibt, wie ich glaube zu Untecht, das alles sei geschehen « Gewil3 nicht
aus wohlwollender Toleranz ». Im Gegensatz dazu heilt es jedoch mit Bezug auf die anschlie-
Benden Ausfithrungsbestimmungen iiber Wiederaufbau und Unterhalt des Tempels S. 277:
«Dieser Kyros-EtlaB stellt also einen Akt der Wiedergutmachung dar und gehort deutlich in
eine Reihe mit den Wiederherstellungen alter kultischer Einrichtungen, wie sie die Perser-
konige grundsitzlich forderten. » DaB sie «mit dieser weisen Praxis sicher nicht ohne Erfolg
ihr Reich zu festigen » gesucht haben (8. 279), trifft natiirlich zu, Lift aber nur um so schirfer
den Gegensatz zu den Assyrern hervortreten, die mit einer gerade entgegengesetzten brutalen
und unmenschlichen Praxis nach dem Grundsatz «oderint dum metuant » iht Reich zu festigen
suchten,

% Da der ErlaB zweifellos von nach Mesopotamien depottierten Israeliten veranlaBt und
inspiriert war (so auch Noth, S. 277), so entspricht es aller Wahrscheinlichkeit, daB8 auch die
Freigabe der Riickkeht von Deportierten darin ausgesprochen war (was sonderbarerweise
Noth, S. 278, bezweifelt).

22 Noth, S. 300.

2 Deswegen konnten ja doch groBe Teile des Pentateuch im Lande selbst entstanden und
redigiert wotden sein (Noth, S. 303, 308), «bei der stindigen Beziehung zwischen Diaspora
und Heimatland », mit der Noth, S. 353, selber rechnet.

2 Noth, S. 305.

% Noth, S. 310.

2 In der unter den Schriften des Plutarch iiberlieferten Deklamation iiber Gliick oder Lei-
stung Alexanders des GroBen wird seine Kulturpolitik folgendermaBen umschrieben (I 6,
329 C): xowog fjxew Peddev douootic xai diadiaxtis tdv 6Awy vouilwy, ods T Adyw
un) owijye toig 8ndowg Pralduevos (xal) eic Tadré ovveveyxwv (mdv)ta mavrayoder,
doneg év xparijor prAotnoie pifas tovs Plovs xal ta iy xai Tods yduovs xal Tdg
dwairag, matpida uév THy oixovuérny mpocéraley fycicPar mdvrag.

¥ Von Lohn odet Strafe nach dem Tode dagegen, deren etste Spuren sich bei Daniel
finden, scheint in den Makkabierbiichern keine Rede zu sein. Wie denn auch im ganzen

17



iibrigen Alten Testament detr Glaube an ein individuelles Fortleben nach dem Tode nicht nur
fehlt, sondern ausdriicklich bestritten wird.

Jesaja 38, 18—19 (705/701 v. Cht.):

«Denn nicht lobt dich die Unterwelt,
der Tod preist dich nicht,
die zur Grube hinunterfahren
harren nicht auf deine Treue.
Der Lebende, nur der Lebende, der lobt dich,
wie ich es heute tue.»
Prediger Salomo 9, 4—6 ( £ 250 v. Cht.):
«Wer noch zu der Schar der Lebendigen gehort,
der hat noch etwas zu hoffen,
denn ein lebender Hund ist besser als ein toter Lowe.
Die Lebenden wissen doch, daB sie sterben miissen,
die Toten aber wissen gar nichts.
Sie haben auch keinen Lohn meht,
denn ihr Andenken ist vergessen.
Auch ihr Lieben und Hassen und Neiden ist lingst dahin,
und sie haben an nichts mehr teil
von allem, was unter der Sonne geschieht. »
Jesus Sirach 17, 25—26 (£ 175 v. Chr.):
«Wer will den Hochsten loben bei den Toten?
Denn allein die Lebendigen kénnen loben,
die Toten, als die nicht mehr sind, kénnen nicht loben. »

Die Sadduzier waren es, die dieser altisraelitischen Tradition treu blieben, Wir machen
uns heute selten klat, daBB von den groBen Glaubenshelden des Alten Testaments, von Abra-
ham, Isaak und Jakob iiber Moses bis zu David, Salomo und weiter, kein einziger an seine
eigene Unsterblichkeit, an sein Weiterleben nach dem Tode, geglaubt hat. Um so mehr muf3-
ten sich alle Zukunftshoffnungen auf die Nachkommenschaft und ihr Schicksal, auf das
Weiterleben und die endliche Erh6hung des Volkes Israel konzentrieren.

28 Elias Bickermann: Der Gott der Makkabier, Berlin 1937 im Schokken Verlag erschie-
nen, der sich ausdriicklich als « Jiidischer Buchverlag» zu bezeichnen hatte. In diesem 1937
in Betlin erschienenen Buch finden sich folgende Stellen: S. 19: «Philipp II. von Makedonien
wurde nicht miide, seinen Gegnern ihte Freveltaten vorzuwerfen, obwohl er selber ein ver-
rufener Tempelriuber war... Wir wissen heute, daB derartige Methoden zur hohen Schule
der politischen Propaganda gehéren.» S. 29: «Nach dem bis heute gern befolgten Muster
wird die eigene Partei dem Volk gleichgesetzt. » Das sind doch héchst bemerkenswerte Be-
weise von Mut zur 6ffentlichen :Résistance, womit sich Verfasser, Drucker und Verleger
gleichzeitig exponierten,

Die im Text angefiihrte Stelle S. 64.

28 So in schneidender Ironie Bickermann S. 134.

0 gxun ot EAApvicuod II. Makk. 4,13.

31 Bickermann S. 138 und 92.

312 Besonderer Untersuchung bedarf, wie sich in diesem Zusammenhang einordnet
Mt 11, 11; Lk 5, 28: «Wahtlich, ich sage euch, unter den von Weibern Geborenen ist
kein groBerer entstanden als Johannes der Tiufer». Nach dem Pseudo-Clementinischen
Recognitionen berufen sich Johannesjiinger auf dieses ipsissimum verbum, vgl. die folgende
Anmerkung,

32 Kurt Rudolph: Die Mandier, 2 Binde, Géttingen 1959—1961.

Die ziemlich konfusen mandiischen Schriften erweisen sich als von einer auBerordentli-
chen Vielschichtigkeit. Die jiingste vorislamische Schicht bilden die kompakten babyloni-

18



schen Einfliisse, die sich aus dem mesopotamischen Exil der Sekte ergaben, das schon in den
ersten Jahrhunderten nach Christus Platz gegtiffen zu haben scheint. Darunter liegt eine
«frithmandiische» Schicht, die uns den Mandiismus untet dem beherrschenden EinfluB3 der
syrischen Gnosis zeigt (die auch ihtetseits beteits babylonische Elemente enthielt). Aber
wenn uns, sei’s auch erst in relativ jiingeren Schriften bezeugt, der Jordan als TauffluB, Jo-
hannes der Téufer als der wahre Messias gegeniibet Jesus als dem falschen, entgegentritt, so
ist das doch genau jener Standpunkt der Anhinger des Tdufers, den wir aus der gegen sie
gerichteten Polemik der Evangelien erschlieBen miissen, so daf die Konsequenz unausweich-
lich wird, daB3 die T#ufersekte, von det sich das Christentum abspaltete, mindestens eine Wur-
zel des Mandiismus bildet, falls die Mandier nicht geradezu ihre Fortsetzung darstellen. Dal3
Anhinger des Téufers diesen als den wahren Messias gegen Jesus ausspielten, muf3 nicht nur
aus der Polemik der Evangelien erschlossen werden, sondetn ist uns auch ausdriicklich be-
zeugt. So heiBt es im 2. Jahrhundert in den Pseudo-Clementinischen Recognitionen I, 6o:
«Et ecce unus ex discipulis Johannis affirmabat Christum Johannem fuisse et non Jesum. In
tantum, inquit, ut et ipse Jesus omnibus hominibus et prophetis majorem esse pronuntiaverit
Johannem. Si ergo, inquit, major est omnibus, sine dubio et Moyse et ipso Jesu major ha-
bendus est, quodsi omnium major est, ipse est Christus. » Und im 4. Jahrhundert bei dem Syrer
Ephraem (Moesinger 1876, S. 288): «Et discipuli Johannis de Johanne gloriantur et dicunt,
eum esse Christo majorem, qui ipse id testatus est. » Es handelt sich hier also um eine Zeugnis-
kette, die von den Synoptikern bis zu ihrer Einmiindung in die mandiische Schriftenmasse
reicht, selbst wenn diese Einmiindung erst Anfang des 8. Jahrhunderts stattgefunden haben
sollte. Entsprechend steht es auch mit dem Sektennamen der Nazorier, dessen Bezeugung
gleichfalls von den Synoptikern bis zum Ende des 8. Jahrhunderts reicht, wo Theodor bar
Konai berichtet, daB in einer babylonischen Landschaft die Mandier sich selber Nazarier
genannt hitten.

Die triiben Fluten des Mandiismus sind aus dem ZusammenfluB} vieler verschiedener
Biche und Fliisse entstanden. Was man in diesem komplizierten hydrographischen System als
HauptfluB vor den Nebenfliissen herausheben soll, dariiber kann man, wie auch manchmal
in der Geographie, im Zweifel sein. Wichtig scheint mir, daB jedenfalls eine FluBlinie sich bis
zu Johannes dem Tiufer und seinen Nazoriern zuriickverfolgen liBit. Der Taufer selbst scheint
nach allem, was wir von ihm wissen, von solchen Einfliissen syrischet Gnosis noch wenig
beriihrt gewesen zu sein. « Das Milieu, in defn die Urgemeinde ebenso wie Jesus und Johannes
lebten, war kaum in demselben Grade gnostisch-spekulativ, wie das der spiteten gnostischen
Sekten. Der akute ProzeB der Gnostizierung erfolgte... erst im zweiten Jahrhundert»:
Gustav Holscher: Urgemeinde und Spitjudentum, Abhandlung der Nordischen Akademie
der Wissenschaften, Oslo 1928, 1, 4, Seite 26.

Was das Christentum Paulus verdankt, das zeigt am krassesten ein Vergleich mit dem
Schicksal der Johannesjiinget, det Mandier. Denn der Tiufer fand keinen Paulus. Seine
Gemeinde und ihr Glaube wurden deshalb weder hellenisiert noch romanisiert, ihre Haupt-
missionsrichtung ging nicht nach Westen, sondern nach Osten, sie blieb vollig im orientali-
schen Bereich und wurde hier in synkretistischer Weise von iranisierender syrischer Gnosis
und noch manchen anderen orientalischen Stromungen iiberschwemmt. Das schlieBliche Er-
gebnis liegt vor uns in dem subalternen, fiir uns vollig ungenieBbaren Wust der mandiischen
Liturgien und Heilsbiicher, einer untetlitetarischen Schriftenmasse, die etst durch Mark
Lidzbarski und Lady E. G. Drowet einem engen Kreis von Spezialisten mithsam erschlossen
werden mufBte.

3 Die Verkiindigung Jesu umschlieBt das Problem: Lehte Jesu oder Lehre von Jesus?
Jesus als Subjekt oder als Objekt der Verkiindigung? Die einleuchtende Losung scheint mir
doch nach wie vor die (heute vielfach bestrittene) gleichzeitige Bejahung beider Alternativen
zu sein, daB nidmlich die Lehre von Jesus mindestens keimhaft schon einen Bestandteil der
Lehre Jesu bildete; jedenfalls entfernen wir uns dadurch am wenigsten von der uns vorlie-

.



genden Ubetlieferung (o¢plewr ta amgaésdo,ueva) und konnen diese selbst: und ihre Weiter-
bildung am ungezwungensten verstehen.

DaB Verkiindigung und «Personlichkeit» Jesu (um den uns kaum noch ertraghchen %
Lieblingsbegriff des 19. Jahrhunderts anzuwenden) unter profanhistorischem Gesichtspunkt
den Wirkungskern alles weiteren bilden, ist klar. Aber Bezeichnungen als «religidses Genie»
und dergleichen, die eine Verbeugung des Unglaubens vor dem Glauben. darstellen, gehen |
uns nachgerade gegen den guten Geschmack.

3 Zu Unrecht und irrefithrend als «Messiasgeheimnis » oder, schon besser, von: Kierke-
gaard als «das Incognito Jesu» bezeichnet. Man konnte vielleicht erwigen, ob der mehr-
deutige Terminus Menschensohn im Munde Jesu selbst nicht eben den Status des voretst nur
designierten Messias bezeichnen sollte.

% Der bescheidene Esel steht im bewuBten Gegensatz zu dem kriegerischen Maultier,

dem Reittier der alten Konige. DaB die Besorgung des Reitesels rechtzeitig in Ordnung ging,

wird von den Evangelisten als Wunder dargestellt. Profanetweise muB eine sorgfiltige orga-
nisatorische Vorbereitung und Vereinbarung vorangegangen sein.

38 So iiberzeugend Erich Grasse: Das Problem der Parusieverzogerung, 1957, S. 193, .
vgl. auch S. 24—27.

87 Nur so ergibt sich iiberhaupt ein verstindlicher Zusammenhang der Erelgmsse an
dessen allzu klarer Herausarbeitung freilich die Evangelisten begreiflicherweise nicht interes-
siert sind. Gerade das denkbar katastrophale Scheitern des Einzugs in jerusalem scheint mir
ein durchschlagender Beweis fiir seine Geschichtlichkeit zu sein.

% Fs ist der 1. Vers von Psalm 22, an den sich dann noch 3 weitere ebenso verzweifelte
Zeilen anschlieBen. Allerdings wendet sich dann der Text ausfiihrlich zum Guten. Aber es
handelt sich doch hier wahrhaftig nicht um ein literarisches Zitat: Psalm 22, Vers 1ff, Es ist
bemiihend, zu sehen, mit welchen Kiinsten sich die Interpretation um harte Uberheferungen: y
herumzuwinden versucht. '

% Dazu Hans Freiherr von Campenhausen: Der Ablauf der Osterereignisse und das leere
Grab, Sitzungsber. d. Heidelberger Ak. d. W., 2. Aufl,, 1958.

4 Das macht doch wohl eher den Eindruck des wahrheitsgemidlen Eingestindnisses
einer Tatsache, an der sich leider nun einmal nichts indern 148t, als den eines christlichen
«Grundsatzes ».

Celsus in seiner Polemik gegen die Christen (" AAndc Adyos 179 n. Chr) sah in dieser
Beschrinkung auf bestimmte einzelne Personen oder Gruppen mit Recht eine Schwiche:
«Wenn Jesus wirklich géttliche Krifte hitte zeigen wollen, so hitte et sich gerade auch seinen '
Feinden und dem, der ihn verurteilt hatte, und iiberhaupt allen zeigen miissen» (Origenes
contra Celsum II, 63). Eine Vision als innerpsychischer Votgang spielt sich zunichst nur im
BewuBtsein einer einzelnen Person ab und setzt auBlerdem besonders gesteigerte Bereitschaft
voraus (die, wie im Falle des Paulus, auch widetspriichlicher Natur sein kann). Natiirlich kann
sich dieser Vorgang auch gleichzeitig im BewuBtsein mehrerer Personen abspielen und auch
ansteckend wirken. Korperliche Realititen dagegen sind allgemein und fiir jedermann sicht-
bar.

41 Mt. 15, 24: «Ich bin nicht gesandt denn nur zu den vetlorenen Schafen aus dem Hause
Israel. »

Mt. 10, §5—6: «Gehet nicht auf der Heiden StraBe und zieht nicht in der Samariter Stﬁdte,
sondern gehet hin zu den verlorenen Schafen aus dem Hause Israel. »

42 Ausdriicklich und feierlich nehme ich hiermit alle Vorwiitfe zuriick, die auch ich in der
1. Auflage des II. Bandes meiner Ortsbestimmung der Gegenwart wegen Romer 13, 1—7
gegen Paulus erhoben hatte. Die Perikope ist in keiner Weise eine Antwort auf die Frage des

Widerstandsrechts gegen eine verbrecherische und von ihren Untertanen Verbrecherisches -
fordernde Obrigkeit. Wenn sie vom Mittelalter bis heute als Antwort auf diese Frage aufge-
faBt und deshalb entweder gelobt oder getadelt wurde, so ist Paulus daran vollkommen un-

20



schuldig. Thm lag diese Fragestellung vollig fetn. Er lebte in dem humansten Rechtsstaat, den
es seit Beginn schriftlich tibetlieferter Geschichte gegeben hat, und er hat ja auch selber als
Civis Romanus die zunichst durchaus erfolgreiche Probe darauf gemacht, wie der SchluB3 der
Apostelgeschichte es ausdriicklich bezeugt. DaB3 dann durch den Cisarenwahnsinn des alten
Nero eine voriibergehende und allgemein verurteilte Unterbrechung dieser rechtsstaatlichen
Tradition eintrat, steht auf einem anderen Blatt. Auch konnte das Paulus bei der Abfassung
des Romerbriefes unmoglich schon voraussehen.

Die Deutung der Rémetperikope als Antwort auf eine Frage, die Paulus gar nicht gestellt
hat, hat die gesamte Fehlintetpretation vom Mittelalter bis gestern behettscht, Sie hat in ihrer
Entwicklung bis zur Franzosischen Revolution eine hichst lehrreiche Darstellung gefunden
dutrch die Heidelberger Dissertation von Frau Gerta Schatffenorth: Rémer 13 in der Ge-
schichte des politischen Denkens, Verdffentlichungen der Forschungsstitte der Evangelischen
Akademien 1963.

Die Polemik gegen die dimonologische, kryptognostische Interpretation etiibrigt sich
heute, insbesondete angesicht der mutigen Entschiedenheit von Campenhausen: Zur Aus-
legung von Romer 13 (Festschrift Bertholet 1950, 97—113) und der etdriickenden Fiille von
Belegen, die August Strobel: Zum Verstindnis von Rm. 13 (ZNW 1956, Bd. 47, 67—93)
beigebracht hat. «Es wurde Zeit, daB die abenteuerlich schillernde Seifenblase endlich
platzte.» «Die Philologie hat die theologische Spekulation in ihte Schranken gewiesen»
(Etnst Kisemann, Rémer 13, 1—7 in unserer Generation, ZThK 1959, Bd. 56, 360, 361).
Inzwischen wurde jedoch diese Interpretation, die man schon fiir endgiiltig iiberwunden
hielt, in einem eigenen Buch erneuert durch Clinton D. Morrison: The Powers That Be,
Earthly Rulers and Demonic Powers in Romans 13, 1—7, London 1960, 144 pp.

4 «In der Tat zeigt ja ein Blick in die Geschichte, daB das jahrhundertelange Biindnis von
Antike und Christentum keine ruhige Harmonie, sondern eine spannungsreiche, bewegte Ein-
heit war, so daBB man fast sagen konnte: die geistige Geschichte des Abendlandes hat ihre
eigentiimliche Bewegung dadurch erhalten, daB das Verhiltnis von Antike und Christentum
immet aufs neue problematisch wurde und zu neuer Auseinandersetzung zwang.» Rudolf
Bultmann: Humanismus und Christentum (1953), Glauben und Verstehen III2, Tiibingen
1962, S. 61.

Vorabdruck eines neun verfafiten Abschnitts aus Alexander Riistows Werk «Ortshestimmung der
Gegenwart», Band 11, «Weg der Freibeit», dessen 2. Auflage im Friibjabr 1963 im Eugen Rentsch
Verlag erscheinen wird.

21



	Von Abraham bis Paulus : Alt- und Neutestamentliches in profangeschichtlicher Sicht

