
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 10

Anhang: Von Abraham bis Paulus : Alt- und Neutestamentliches in
profangeschichtlicher Sicht

Autor: Rüstow, Alexander

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Abraham bis Paulus

Alt- und Neutestamentliches in profangeschichtlicher Sicht

ALEXANDER RÜSTOW

Sonderbeilage zur Januarnummer 1963 der «Schweizer Monatshefte»



Abdruck ist nur unter genauer Quellenangabe gestattet. Uebersetzungsrechre vorbehalten



Von Abraham bis Paulus

ALT- UND NEUTESTAMENTLICHES IN PROFANGESCHICHTLICHER

SICHT

ALEXANDER RÜSTOW

Israel ist eine eigenartige, ja einzigartige Erscheinung, die als solche zur
Prägung des aus ihm entsprungenen Christentums entscheidend beigetragen hat.
Israels erste für uns erkennbare Anfänge treten verhältnismäßig spät, nicht vor
der 2. Hälfte des II. Jahrtausends v. Chr., zunächst noch verschwommen, in
das Licht der Geschichte, also zu einer Zeit, wo es in Mesopotamien und
Ägypten schon seit fast 2 Jahrtausenden Hochkulturen gab. Im Zuge der

sogenannten aramäischen Wanderung sickern Wanderhirtensippen, von Osten
und Süden kommend, in Palästina ein, und zwar nach Wanderhirtenweise in
die siedlungsfreien Zwischenräume zwischen den dortigen kanaanäischen
Stadtfürstentümern. Weiter westwärts gebot «das große Meer gegen
Sonnenuntergang» (Josua 23, 4) und geboten schon kurz vorher die Herren der
Hafenstädte und des Küstenstreifens halt.

Das Land, soweit nicht schon von den Kanaanäern besessen und angebaut,
war objektiv von nur sehr mäßiger Fruchtbarkeit. Aber im Kontrast zu Wüste
und Steppe erschien es den sich nach Ruhe und Sicherheit Sehnenden als das

gelobte Land, wo Milch und Honig fließt. Als man dann allerdings, dort
seßhaft geworden, obwohl zunächst weiter in Zelten wohnend und vor allem
Schafzucht treibend, zur intensiveren Nutzung des knappen Bodens auch durch
Ackerbau übergehen mußte, der sehr viel mühsame körperliche Arbeit erfordert,

zeigte sich die Kehrseite; der Ackerboden schien verflucht: «Mit Mühsal
sollst du dich von ihm nähren dein Leben lang, Dornen und Disteln soll er
dir tragen, im Schweiße deines Angesichts sollst du dein Brot essen! » (Gen. 3,

17—19).
Diese eingewanderten Sippen, von denen sich die nachbarlich in dergleichen

Landschaft seßhaft gewordenen zu Stämmen zusammenschlössen, fühlten sich
durch Blutsverwandtschaft, gleiche Sprache, gleiche Arbeitsgewohnheiten,
gleiche Sitten und verwandte reUgiöse Einstellungen verbunden, was später
archaischerweise aus der Abstammung von einem gemeinsamen Stammvater
erklärt wurde1.

Alle diese Übereinstimmungen und die nunmehrige geopolitische Gemeinsamkeit

des palästinensischen Siedlungsraumes führten jedoch noch keineswegs
zu einem pohtischen, sondern zunächst nur zu einem sakralen Zusammen-



Schluß2. Es bildete sich eine Amphiktyonie, untergegliedert in 6+6 12

Stämme, wie es ähnliche Bildungen mit den gleichen auf der Monatsteilung
des Jahres beruhenden Zahlenverhältnissen damals nah und fern auch sonst
gab. Das Zentralheiligtum war die «Lade3 », die infolge ihrer Tragbarkeit ihren
Sitz mehrfach wechseln konnte. «Ob der einstige Stämmebund eine amphik-
tyonische Priesterschaft am Zentralheiligtum unterhalten hatte, wissen wir
zwar nicht4.» Aber abgesehen von untergeordneten sakralen Diensten, zu
denen sich wohl Vertreter der 12 Stämme im Monatswechsel des Jahres
ablösten, gehört zu einem solchen Zentralheiligtum, schon zur Wahrung der

Kontinuität, doch selbstverständlich auch eine eigene ständige Priesterschaft.
Und wenn wir nun offensichtlich aus dieser Zeit der zu einer Amphiktyonie
verbundenen 12 Stämme schließhch eine einheitliche Gottesvorstellung, ein
einheitliches Volksbewußtsein und eine einheithche Geschichtsvorstellung
vorfinden, so müssen wir darin, obwohl selbstverständlich schon mannigfache
spontane Ansätze in gleicher Richtung vorangegangen sein werden, zuletzt
doch wohl die geistige Leistung dieser zentralen Priesterschaft erbUcken, und
zwar eine Leistung von gar nicht zu überschätzender Bedeutung5.

Die vorherigen religiösen und kultischen Vorstellungen der eingewanderten
Sippen waren keineswegs durchwegs übereinstimmend und einheitlich gewesen.

Josua (24, 14—15) sagt in seiner feierlichen Abschiedsrede: «Tut die
Götter von euch, denen eure Väter jenseits des (Euphrat-) Stromes und in
Ägypten gedient haben und dienet dem Herrn. GefäUt es euch aber nicht, dem
Herrn zu dienen, so wählt heute, wem ihr dienen wollt: den Göttern, denen

eure Väter jenseits des Stromes gedient haben, oder den Göttern der Amoriter,
in deren Land ihr wohnt. »

Da, wie hier veranschauhcht, der Übertritt jedenfalls mancher Gruppen zu
der Jahwe-ReUgion sich durch einen Glaubenswechsel, eine Konversion, eine

regelrechte Bekehrung, vollzog, so wurde ihm die Form eines Vertragsschlusses

gegeben, und diese Form der Berith Jahwe wurde dann auch auf das

Verhältnis von Gesamtisrael zu diesem seinem Gott verallgemeinert.
Hiernach wäre es das Volk Israel gewesen, das sich unter aUen Göttern

gerade für Jahwe als seinen Gott entschieden hätte, und die Gehorsamspflicht
des Volkes gegenüber den Geboten dieses seines Gottes Ueße sich dann als

Ausfluß des Rechtssatzes Pacta sunt servanda, angewandt auf die Berith Jahwe,
verstehen.

An anderen, späteren SteUen beruht es umgekehrt auf einem unbegreiflichen

numinosen Gnadenakt Jahwes, daß er seinerseits sich gerade das Volk
Israel als sein Volk auserwählt hat. Das Deuteronomium läßt Moses sprechen:
«Denn du bist ein dem Herrn, deinem Gott, geweihtes Volk; dich hat der
Herr, dein Gott, aus aUen Völkern, die auf Erden sind, für sich erwählt, daß

du sein eigen seiest. Nicht weil ihr zahlreicher wäret als aUe Völker, hat der
Herr sein Herz euch zugewandt und euch erwählt — denn ihr seid das kleinste



unter aUen Völkern —, sondern weil der Herr euch liebte und weil er den Eid
hielt, den er euern Vätern geschworen, darum hat euch der Herr mit starker
Hand herausgeführt» (Dn 7, 6—8). «Du hast den Herrn heute erklären lassen,
daß er dein Gott sein und daß er dich erhöhen wolle über alle Völker, die er
gemacht hat, an Lob, an Ruhm und Preis. Der Herr aber hat dich heute
erklären lassen, daß du sein Eigentumsvolk sein wollest, wie er dir gesagt hat,
und daß du alle seine Gebote halten, in seinen Wegen wandeln und seine

Satzungen, Gebote und Rechte beobachten und auf sein Wort hören wollest,
und daß du ein dem Herrn, deinem Gott, geweihtes Volk sein wollest, wie er
geboten hat» (Dn 26, 17—19).

Unter diesem Gesichtspunkt wäre die seinsheilige Tatsache des Von-Gott-
erwählt-Seins das erste, und die Sollensheiligkeit der Gehorsamsforderung
würde erst aus ihr folgen6.

Auf jeden Fall läßt ein solches Vertragsverhältnis zwischen dem Volk und
seinem Gott, das immer wieder in feierlicher Form erneuert wurde, die
Vertragserfüllung seitens des Volkes als wichtigstes rehgiöses Anliegen erscheinen,
und jede Vertragsverletzung als schwerste Sünde, deren Ahndung durch Gott
nicht ausbleiben konnte. Und zwar stehen hier moraUsche Verpflichtungen
(für das Verhalten der Volksgenossen untereinander) unmittelbar neben
kultischen. Dadurch erhält in der ReUgion Israels die Sollensheiligkeit ein Gewicht,
wie es sich bei keinem anderen Volk findet.

Daß ein Volk seinen Haupt- und Zentralgott hatte, war damals wie auch
sonst eine ganz allgemeine Erscheinung, nur daß ihm eine Vielheit anderer
Gottheiten neben- und untergeordnet war, woran sich dann auch die Gottheiten

anderer Völker ungezwungen anschlössen, wenn auch natürUch jedes für
die seinigen den Vorrang beanspruchte, jedenfaUs solange es selbst eine solche

Vorrangstellung poUtisch behaupten konnte. Israel aber hatte nicht bloß selbst

nur einen einzigen Gott, Jahwe, sondern die Götter anderer Völker wurden
nicht nur zunächst als unterlegen abgewertet, sondern dann geradezu in ihrer
Existenz bestritten: als Endergebnis ein schroffer und exklusiver Monotheismus,

wie er hier zum ersten Mal in der Religionsgeschichte auftritt : Jahwe ist
ein eifersüchtiger Gott, er rühmt sich geradezu seiner Exklusivität und
Unduldsamkeit.

Dieser zentraUstische Monotheismus hatte konkomitante logische Folgen;
obwohl sich die kontingente geschichtliche Entwicklung selbstverständlich
nicht nach den Regeln der Logik voUzieht. Aber während aUes andere kreuz
und quer geht, bleiben die unsichtbaren Linien der Logik konstant und erhalten

allein schon dadurch ein wachsendes Übergewicht: Wenn es überhaupt
nur diesen einen Gott gab, so mußte er auch der Schöpfer und Regierer der

ganzen Welt sein, einschließlich auch sämthcher anderen Völker7. Da diese
anderen Völker aber nicht an ihn glaubten und ihm nicht dienten, vielmehr nur
Israel in seinem Dienst und in einem sakralen Vertragsverhältnis zu ihm stand,

3



so wurde Israel dadurch zu dem « auserwählten Volk » dieses einzigen Gottes
über alle anderen Völker emporgehoben.

Der Gott der Ur- und Erzväter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks, der
Gott Jakobs, der Vulkangott, der vom Sinai, der vom Horeb, der Gewittergott,
der mit Donnerstimme aus den Wolken spricht, der Gott, der die aus ägyptischer

Fronknechtschaft Fliehenden vor ihren Verfolgern errettet hatte, der

Gott, der kultische, rechthche und ethische Gebete gegeben hatte und über
deren vertraghch besiegelte Einhaltung wachte — das aUes konnte, da es ja gar
keinen anderen gab, immer nur ein und derselbe Gott, Jahwe, sein.

Es waren ganz verschiedene Sippen, die zu verschiedenen Zeiten und an
verschiedenen Orten auf ganz verschiedenen Wanderwegen erschütternde nu-
minose Erlebnisse gehabt hatten. Diese Erlebnisse, deren Berichte am Zentral-
heiUgtum der Amphiktyonie zusammenkamen, wurden nun nicht nur alle auf
den einen und einzigen Gott bezogen, sondern sie wurden dann unilinear gleich
einer Perlenschnur zeitUch so geordnet, als ob sie sämthch aufeinanderfolgende
Erlebnisse eines und desselben einheitlichen Volkes Israel gewesen wären.
Soweit sie geographisch an bestimmte Orte gebunden waren, führte das in
zwangsläufigem Zickzack zu einer entsprechenden Wanderung des Gesamtvolkes.
Daß Wanderhirten aus weidetechnischen Gründen sich gar nicht in einem so

großen Verband bewegen können, wurde dabei nicht bedacht8. An den Anfang
wurde Abraham gestellt, an das Ende Moses als Führer des Auszuges aus
Ägypten, und dies dürfte wohl in der Tat das jüngste und darum prägendste
dieser Erlebnisse gewesen sein.

Diese konstruktive zeitliche Reihung von Heilserlebnissen, der dann
passend auch noch die Sagen von Schöpfung, Paradies, SündenfaU, Sintflut usw.,
gleichfaUs in zeitlicher Reihung, vorangesteUt wurden, sind die erste Heüsge-
schichte, der dann alle folgenden geschichtlichen Ereignisse in ihrer tatsächlichen

Reihenfolge angeschlossen wurden. Die realgeschichthche Fortsetzung
wird weitergeführt, wenn auch mit Lücken. Endziel bleibt stets das ersehnte
Heil des glückhaften Endes. Aber im Buch Daniel (167—164 v. Chr.) tritt ein
neues heilsgeschichthches Schema heidnischen Ursprungs hinzu, die Lehre von
den 4 Weltreichen, ohne an die israehsche Heüsgeschichte Anschluß zu
nehmen, mit ihr verbunden eigentlich nur durch das gemeinsame Endziel.

Diese mehrfachen und miteinander konvergierenden Vereinheitlichungen
hatten — selbstverständlich — auch natürhche Voraussetzungen, und zwar in
der spezifischen Vitalsituation des Wanderhirtentums von Kleintierhirten
(während Züchter von reitbaren Großtieren, etwa Kamelbeduinen, natürUch
einen wesenthch abweichenden Typus darsteUen). Eigenthche weiterwandernde
— nicht nur jahreszeithch pendelnde — Wanderhirten unterscheiden sich in
ihrer Vitalsituation von seßhaften Stämmen vor aUem durch drei grundlegend
wichtige Umstände.

Für Seßhafte verteilen sich im Laufe vieler Generationen numinose Ein-



drücke und Erlebnisse pluralistisch auf Gegenstände der nächsten Umgebung :

Höhen, Bäume, Felsen, QueUen, dazu selbstaufgerichtete Kultzeichen: Steinmale,

Altäre, Gräber, Kapellen usw. Wandernde lassen aU dergleichen hinter
sich, und der einzige numinose Gegenstand, der für sie immer der gleiche
bleibt, ist der Himmel. Der monistische Glaube an den Gott des Himmels
drängt sich ihnen geradezu auf.

Für Wandernde ist das einzige gleichbleibende, nicht wechselnde hier unten,
das dem Himmel droben entspricht, die wandernde Sippe selber. Die
Landschaften, durch die sie zieht, wechseln, und ebenso die Völker, die dort wohnen

und fremd und oft feindsehg sind. Die GUeder der Sippe, Tag für Tag die

gleichen, sind auf Gedeih und Verderb aufeinander angewiesen. Die Fremdheit
und Unbeständigkeit von allem ringsum schUeßt sie eisern in sich zusammen.
Nach außen isoliert, nach innen zusammengeschlossen, stehen sie unter denkbar

stärkstem Integrationsdruck. Die Sippe ist ihr ein und aUes.

Für die seßhafte FamiUe können Generationen kommen und gehen, Haus,
Hof, Boden, Landschaft bleiben bestehen. Das erzieht zu statischem Fühlen
und Denken. Für die wandernde Sippe vollzieht sich der Generationswechsel,
Sterben der Alten, Geborenwerden der Jungen, immer wieder während der

Wanderung. Sie läßt ihre Toten hinter sich und setzt ihre Hoffnungen auf den

Nachwuchs. Das erzieht zu dynamischem Fühlen und Denken. Und das Im-
mer-weiter-Wandern ist ja schon selbst ein durchaus dynamischer, ja im
Grunde seines Wesens historischer Vorgang.

Nun hat es Wanderhirten an manchen Orten und zu manchen Zeiten
gegeben; überall standen sie unter diesen Bedingungen ihrer Lebenslage. Aber
nur in einem FaU hat das, unter Übertragung von der Sippe auf das Volk, zu
einer so exemplarischen Manifestation geführt wie beim Volke Israel. Im
Endergebnis Monotheismus, ein auserwähltes, von allen anderen abgesondertes
Volk, und ein die Vergangenheit und Zukunft dieses Volkes umspannendes
Geschichtsbewußtsein.

Die Israehten als Kleintierhirten haben sich jedoch, anders als

Großtiernomaden, nie als eigentliche Überlagerer etabliert; sie bUeben «überlagerungsfrei

» und sozusagen demokratisch. Nur in der Eschatologie Ueß man gelegentlich

sadistischen Überlagerungsträumen die Zügel schießen. Die stammverwandten

kanaanäischen Vorbewohner wurden aber nicht überschichtet,
sondern gelegentlich ausgerottet, im allgemeinen aber im Laufe der Zeit assimi-
Uert. Es gibt zwar sakrale hierarchische Rangunterschiede, aber keine soziale
Standes- oder Klassenscheidung in Oberschicht und Unterschicht. Knechte
und Mägde im Status von Sklaven gab es zwar schon in der Wanderungszeit,
aber sie gehörten zur FamiUe, wurden entsprechend menschhch behandelt, und
einzelne Mägde wurden, wie im FaUe der Silpa, aushilfsweise auch zur
Fortpflanzung herangezogen. Eine zusammenhängende soziale Unterschicht
bildete sich auch dadurch nicht.



Die sakrale Amphiktyonie der 12 Stämme hatte sich lange auf diese lockere
Form kultischer Assoziation beschränkt, mit vorübergehenden Kampfgemeinschaften

nur in Notfällen äußerster Bedrängnis. Außer dem gemeinsamen
Heüigtum und seiner Priesterschaft gab es als zentrales Organ nur jeweils einen
charismatischen «Richter», der notfaUs auch die Heerführung übernahm.
Druck und Vorbild umgebender Königreiche Ueßen aber schUeßUch das

Bedürfnis entstehen, es ihnen gleich zu tun. Der Richter Samuel salbte Saul zum
König. Aber dieser erste Versuch mißlang. Die FüUe des GeUngens war erst
dem nächsten König, David, beschieden. Nicht nur vereinigte er in Personalunion

unter seiner Krone die Nordstämme Israel mit seinen Südstämmen Juda,
zwischen die er als gemeinsame Hauptstadt und gemeinsames HeiUgtum
Jerusalem legte, sondern er griff nach allen Seiten mit ebenso großem militärischem
wie poUtischem Können weit darüber hinaus und gründete eine Herrschaft,
die man allenfaUs wohl ein Großreich nennen könnte, obwohl es die im Orient
sonst übUchen Weltherrschaftsansprüche nicht (oder höchstens für eine
ersehnte Zukunft) erhob9.

Hier, an dem Hof der Könige David und Salomo, in einem geschlossenen
Vitalkreis (la cour et la ville10) bei perspektivischer Großzügigkeit und
Weiträumigkeit, und bei gesichertem Frieden seit der KonsoUdierung der
Herrschaft Davids, hat sich nun auch eine erstaunUche und in der ganzen Welt
einzige hterarische Frühblüte erzählender Prosa entwickelt, die im IL Buch
Samuelis und im I. der Könige überlieferten beiden Erzählungen von dem

Aufstieg Davids und von der Thronnachfolge Salomos. Gerhard von Rad

hat das höchst eindrucksvoll herausgearbeitet und nennt die Atmosphäre, aus

der diese Leistungen kamen, «typische Aufklärung» und «salomonisch-
nachsalomonischen Humanismus11». «Diese salomonische Zeit war wohl die

Zeit... eines ganz neuen geistigen Aufbruches, eine Art Aufklärung, das

heißt die Zeit eines Aufwachens des menschUchen Selbstbewußtseins. Der
Mensch wurde sich seiner geistigen Kräfte, seines ordnenden Verstandes
bewußt; ganz neue Dimensionen seiner Umwelt traten in sein BUckfeld —¦ nicht
zuletzt der Mensch selbst, seine seehsche Komphziertheit, die rätselhafte
Abgründigkeit seines Innern. Dies trat ganz neu ins Blickfeld und dazu die
MögUchkeit, diese ganze Welt des MenschUchen erzählerisch im Bilde festzuhalten12.

» Trotzdem hat gerade von Rad nachgewiesen, daß die Verfasser von
dem Glauben an Jahwe als oberstem Lenker der Geschichte voU erfüUt sind,
ihn aber mit solchem Understatement, in einer so zurückhaltenden und
sparsamen Weise zum Ausdruck bringen, daß von Rad die wenigen Stellen, an
denen dies geschieht, erst heraussuchen mußte. Die Alttestamentier nennen
diese beiden Stücke Werke der Geschichtsschreibung, was sie auch sind und
sein woUen, ja bezeichnen sie geradezu als den Anfang der Geschichtsschreibung

im alten Israel13. Zugleich aber sind es die frühesten hochbedeutenden

Exemplare dessen, was wir dann schöne Literatur nennen — die Gattungs-



trennung hat hier eben, wie so oft auch sonst, noch nicht stattgefunden —, und
wenn man dem knappen Umfang nach versucht sein könnte, sie als NoveUen

zu betrachten, so wird man sie nach Aufbau und Struktur des Inhalts doch eher
als kurze Romane einordnen. Sie «steUen etwas durchaus Neues dar, und sie

sind sogleich Meisterwerke in ihrer Art. Darüber hinaus sind sie völUg singular
in der ganzen Welt des alten Orients... So sind in der davidisch-salomonischen
Zeit aus Israel geschichtliche Darstellungen zusammenhängenden
Zeitgeschehens hervorgegangen, längst ehe es in Griechenland oder sonst in der uns
bekannten Welt eine Geschichtsschreibung gab14». Und wenn man den sich
wohl noch am ehesten anbietenden Vergleich mit Herodot zieht, so ist zu
sagen, daß sie sowohl unter historiographischem, als auch unter rein literarischem

Gesichtspunkt turmhoch über ihm stehen, was übrigens auch sowohl mit der

politischen Einheit des Reiches Israel als auch mit der theologischen Einheit
des Monotheismus zu tun hat, und daß sie uns Heutige unvergleichhch viel
moderner anmuten, als der um voUe 5 00 Jahre spätere Herodot.

Die israelitischen Könige von Saul an benehmen sich manchmal auch nicht
viel anders als andere orientahsche Despoten. Der große Unterschied ist nur
der, daß bei ihnen stets ein Gottesmann auftritt, um dieses Benehmen gebührend

zu brandmarken und mit göttlicher Strafe zu bedrohen. Das heißt, sie sind
nicht absolut, sondern sie haben eine höhere Norm über sich, die auch durch
eine reale irdische Instanz wirksam vertreten ist.

Jede Dynastie, überhaupt und im vorderen Orient besonders, hoffte auf
ihren dauernden Bestand15 und Ueß sich das wohl von ihren Hofpriestern
feierhch bestätigen. Und so wurde König David, unter dem Israel den weitaus
höchsten Punkt seiner ganzen pohtischen Geschichte erreichte, von seinem

Hofpropheten Nathan folgende Weissagung erteilt: «So spricht der Herr der
Heerscharen: .Ich will dir einen Namen machen gleich dem Namen der
Größten auf Erden, und ich wiU meinem Volk Israel eine Stätte bereiten und
es daselbst anpflanzen, daß es ruhig wohnen bleibe und sich nicht mehr
ängstige und daß Ruchlose es nicht mehr bedrücken wie vordem..., und ich wiU
ihm Ruhe schaffen vor aU seinen Feinden. Dich aber wiU der Herr groß
machen; denn der Herr wird dir ein Haus bauen. Wenn einst deine Zeit um ist
und du dich zu deinen Vätern legst, dann wiU ich deinen Nachwuchs aufrichten,

der von deinem Leibe kommen wird, und wiU sein Königtum befestigen

und ich wiU seinen Königsthron auf ewig befestigen. Ich wiU ihm Vater
sein, und er soU mir Sohn sein. Wenn er sich vergeht, will ich ihn mit menschlicher

Rute und mit menschUchen Schlägen züchtigen; aber meine Gnade wül
ich ihm nicht entziehen, .sondern dein Haus und dein Königtum soUen

immerdar vor mir Bestand haben, dein Thron soU in Ewigkeit fest stehen!»
(2. Samuel 7, 8—16)16.

Diese feierliche göttliche Verheißung wurde dann wohl auch noch bis auf
die Erzväter, bis Abraham, zurückprojiziert. Der unerschütterliche Glaube an



sie hat seitdem die gesamte Geschichte des Volkes Israel bedingt, und wenn
man wiU, kann man sogar noch die Entstehung des heutigen Staates Israel als

bislang letztes Glied in dieser Schicksalskette betrachten.

Uneingeschränkt hielt die Erfüllung dieses Versprechens jedoch nur gerade
noch knapp für die Regierungszeit des nächsten Nachfolgers, Salomo, vor.
Unmittelbar nach seinem Tode trennte sich Israel von Juda, und das Großreich
Davids zerfiel.

Der kleinere Südstaat Juda besaß die allgemein anerkannte, ruhmreiche und
sakral geweihte Dynastie der Davididen und besaß die (freiUch nun exzentrisch
an der äußersten Nordgrenze gelegene) Hauptstadt Jerusalem mit dem Tempel
und der Lade. Der größere Nordstaat Israel dagegen, der diese StabiUsierungs-
faktoren entbehrte, wurde von dauernden blutigen Thronwirren erschüttert.
Auf jeden FaU aber war es klar, daß keiner dieser beiden noch dazu miteinander
verfeindeten Kleinstaaten zwischen den Großmächten Ägyptens und
Mesopotamiens sich eine selbständige Rolle zutrauen konnte.

Israel wurde 722/721 assyrische Provinz, seine Oberschicht wurde deportiert

und über Kreuz durch eine andere ersetzt. Juda konnte sich nur als

assyrischer SateUit halten. Der folgende Niedergang Assyriens wurde von dem
Davididen Josia (reg. 639—609) geschickt benutzt, um Juda und Israel wieder
zu vereinigen und darüber hinaus eine Ausbreitung seiner Herrschaft nach dem

Vorbilde Davids zu versuchen. Zugleich führte er durch das Deuteronomium
(oder jedenfaUs dessen Urform) die innere sakrale KonsoUdierung Israels in
zeitgemäßer Weise fort17. 609 v. Chr. fiel er jedoch gegen die Ägypter, deren
kurze Herrschaft von der neubabylonischen der Chaldäer unter Nebukadnezar

abgelöst wurde. 586/585 wurde Jerusalem mitsamt dem Tempel zerstört und
die Oberschicht nach Mesopotamien deportiert. Die Bewahrung und
Fortführung der geistigen und rehgiösen Tradition lag nun wesentUch in den Händen

der Exulanten. Für diese «in der Zerstreuung » Lebenden war natürUch die

größte Gefahr, ihre reUgiöse Tradition zu verUeren und von der «heidnischen »

Umgebung aufgesaugt zu werden, eine Gefahr, der zahlreiche Einzelne und
Gruppen auch tatsächUch erlegen sind. Um sich dagegen zu schützen, konnte
man die Unterscheidung von allen anderen Völkern und die Absonderung von
ihnen auf aUen nur denkbaren Lebensgebieten gar nicht genug betonen : « Deshalb

umhegte uns Gott von aUen Seiten mit Reinheitsgesetzen beim Essen,

Trinken, Berühren und Sehen» (Ps. Aristeas). Das ist die MentaUtät der

Diaspora18.
AUe diese Schicksalsschläge hätten als Widerlegung der großen göttbchen

Zusage an König David wirken und zur Aufgabe der entsprechenden
Hoffnungen führen können, wie das bei allen anderen Völkern in gleicher Lage
geschah19. Und das hätte das Ende Israels bedeutet. Daß es nicht so kam,
beruhte auf der schon seit Mitte des 9. Jahrhunderts einsetzenden geistigen
Leistung der großen Propheten, denen die sozusagen kopernikanische Wendung



des Geschichtsbewußtseins gelang, alles Unglück Israels gerade umgekehrt als

das aUmächtige und zugleich väterliche Walten Jahwes zu deuten, als gerechte
und erzieherische Strafe für den Ungehorsam, die Vertragsbrüche und die
Sünden des von ihm auserwählten Volkes. Während man aber früher Jahwe
nur im inneren Bereich von Israel selbst hatte handeln sehen, wurden jetzt
gerade die übermächtigen äußeren Feinde Israels, Ägypten, Assur, Babylon,
als die Werkzeuge seines allmächtigen Willens gedeutet, ein niederschmetterndes

Minus in ein grandioses Plus verwandelt. Und im übrigen gab es nun
überhaupt kein geschichtliches Ereignis mehr, das sich nicht auf die eine oder die
andere Weise in dieses theologische Schema hätte einordnen lassen.

Und es dauerte sogar nicht lange, bis ein geschichtUches Ereignis eintrat,
das sich positiv als Gnadenbeweis Gottes deuten ließ. Es war das die Ablösung
des verhaßten Neubabylonischen Reiches durch das Perserreich des großen
Kyros, der seine typisch indogermanische Weitherzigkeit und LiberaUtät ebenso

der bisher unterdrückten babylonischen Priesterschaft des Marduk wie der
Priesterschaft Jahwes und seiner heiligen Stadt Jerusalem zugute kommen
Ueß20. So heißt es denn bei Deutero-Jesaja (44, 28 bis 45, 7): «Ich bin'der
Herr... der zu Kyros spricht: ,Mein Hirte!' und all mein Vorhaben soll er
vollführen, und zu Jerusalem sagen: ,werde gebaut!' und zum Tempel: ,werde
gegründet!'» «So spricht der Herr zu Kyros, seinem Gesalbten: Du, den ich
bei der Rechten ergriffen, daß ich Völker vor dir niederwerfe und die Lenden

von Königen entgürte, daß ich Türen vor dir auftue und daß Tore nicht
geschlossen bleiben... damit du erkennst, daß ich es bin, der Herr, der dich bei
deinem Namen gerufen, der Gott Israels. Um meines Knechtes Jakob, um
Israels, meines Erwählten wiUen habe ich dich bei deinem Namen gerufen, dir
einen Ehrennamen gegeben, ohne daß du mich kanntest. Ich bin der Herr und
keiner sonst ; außer mir ist kein Gott. » Und auch der Text des entsprechenden
Erlasses ist uns überliefert (2. Chron. 36, 22—29; Esra 1, 1—4): «So spricht
Kyros, der König von Persien: Alle Königreiche der Erde hat mir der Herr,
der Gott des Himmels, gegeben, und er selber hat mir aufgetragen, ihm zu
Jerusalem in Juda ein Haus zu bauen. Wer immer unter euch zu seinem Volke
gehört, mit dem sei sein Gott, und er ziehe hinauf nach Jerusalem in Juda
und baue das Haus des Herrn, des Gottes Israels; das ist der Gott, der zu
Jerusalem wohnt21. »

Trotz königUcher Subventionen nahm aber der Wiederaufbau durchaus
nicht jenen glänzenden Verlauf, den man nach dieser mit so feierlichem Jubel
begrüßten Wende hätte erwarten können. Immerhin konnte 515 v. Chr. der
neu erstandene Tempel feierlieh eingeweiht werden, zum ersten Mal mit dem

uns aus dem Neuen Testament so vertrauten «Hohenpriester» als Spitze der
Hierarchie. Noch Mitte des 5. Jahrhunderts v. Chr. erreichte es dann einer der

Deportierten, Nehemia, auf Grund seiner hohen Stellung am persischen
Königshofe, daß er zum Statthalter einer eigenen Provinz Juda eingesetzt und



mit dem Wiederaufbau der Mauern von Jerusalem beauftragt wurde, den er
unter großen Schwierigkeiten auch durchführte. Durch einen Schulderlaß

gleich der Seisachtheia des Solon konsoUdierte er die Sozialstruktur seiner
Provinz. Wenn dann Esra als königüch persischer « Staatskommissar für das

Gesetz des Himmelsgottes» entsandt wurde22, so scheint es doch wohl die
einfachste Annahme, daß «das Gesetz in der Hand Esras» der später stets als

«das Gesetz» bezeichnete Pentateuch (oder mindestens dessen ursprüngliche
Form) war, der auf jeden FaU damals kanonisiert wurde23. «Während der
persischen Zeit hat der Jerusalemer Kult die Form gefunden, die ihm dann im
wesentlichen bis zum Ende seiner Existenz verbheben ist24.» «Was in dieser

Zeit sich gestaltete und anbahnte, ist für den ganzen weiteren Verlauf der
Geschichte Israels bis zu ihrem Ende von Bedeutung gebheben25.»

Der Übergang der Oberherrschaft von dem Perserkönig auf Alexander den

Großen scheint keine einschneidende Änderung gebracht zu haben. Nach dem
Tode Alexanders gehörten Juda und Jerusalem zunächst den Ptolemaiern,
bis Antiochus III. endgültig 198 v. Chr. Phoinikien und Palästina seinem
Seleukidenreiche einverleibte. In einem gnädigen Erlaß bestätigte und erweiterte

er aUe bisher dem Tempel und seinem Kult verliehenen Privilegien.
Die aUmähhche HeUenisierung des gesamten vorderen Orients hatte schon

mit Alexander begonnen ; nicht so, daß irgendein Volk seine eigene Tradition
hätte aufgeben müssen, sondern ledigUch als Aufgeschlossenheit gegenüber
griechischem Kultureinfluß und als aUgemeine wechselseitige Toleranz26. Auch
Israel hatte sich solcher HeUenisierung nicht verschlossen. Bereits im 4.
Jahrhundert v. Chr. waren in Jerusalem Silbermünzen nach dem Vorbild attischer
Drachmen teils mit der Eule, teils mit dem thronenden Zeus geprägt worden.
Seit der 1. Hälfte des 3. Jahrhunderts v. Chr. wurden im ptolemaiischen
Alexandria die heiUgen Texte in das heidnische Griechisch übersetzt, die
sogenannte Septuaginta. Um 175 v. Chr. ließ der amtierende Hohepriester Jason
in Jerusalem ein Gymnasion bauen. «So stark aber steigerte sich», heißt es

IL Makkabäer 4, 13f., «die Vorliebe für das Griechentum und der Übertritt
zu ausländischem Wesen. daß die Priester. auf den Ringplatz Uefen, um
der gesetzwidrigen Aufführung von Kampfspielen... beizuwohnen. » Aber

sogar die Makkabäer selbst und ihre Parteigänger waren schon so weit heUe-

nisiert, daß der Gesichtspunkt des Ruhmes von Heldentaten für sie eine
wesentUche RoUe spielte27. «In jenen Tagen traten in Israel die Abtrünnigen —¦

gemeint sind die Assimilanten ¦— hervor und überredeten viele, indem sie

sagten: .Lasset uns hingehen und uns mit den Völkern rings um uns her
verbrüdern. Denn seit wir uns von ihnen abgesondert haben, traf uns viel
Unglück'» (I. Makkabäer 1, 11). Diese «Abtrünnigen» «sproßten jetzt auf und
blühten» (I. Makk. 9, 23). Denn diese Assimilanten «bUeben Juden, wenn auch

jfreigeistige'28 ». Sie verehrten «den Himmelsgott der Vorfahren ohne Tempel-
und Büdsäulen, unter freiem Himmel auf dem Altar,'der auf dem Zion stand,



frei vom Joch des Gesetzes, in gegenseitiger Toleranz einig mit den Heiden.
Was kann menschhcher, natürhcher sein, als daß sie diese Toleranz den noch
verblendeten Glaubensgenossen aufzwingen wollten? Das war die Verfolgung
des Epiphanes29». «Der König Antiochus» — so berichtet später Tacitus
(Histor. V 9) — «bemühte sich, ihnen ihren Aberglauben zu nehmen und dafür
griechische Sitten beizubringen, um das widerwärtigste Volk zu bessern.»
Diese, wie man sieht, schon weit fortgeschrittene und noch in vollem Gang
befindliche Bewegung, die nur das beseitigen woUte, was den Juden stets als

Odium generis humani vorgeworfen wurde, hätte vielleicht allmähUch zu
vollem Erfolg geführt, wenn nicht der König, auf den sich die offenbar in der
Mehrheit befindliche Partei der Assimilanten stützte, ungeduldig und poUtisch
unsicher, den Bogen überspannt hätte. Der Hergang der tumultuarischen
Ereignisse im einzelnen wird aus den Quellen nicht eindeutig klar. JedenfaUs
wurden die von Antiochos III. erteilte Privilegien zurückgenommen, heidnische

Opfer befohlen, die Beschneidung verboten, der Tempel geplündert und
auf dem Zion ein Altar des Zeus Olympios errichtet, von den Altgläubigen als

«der Greuel der Verwüstung» bezeichnet. Auf so überstürzte Weise wurde
167 v. Chr. «der Höhepunkt des Hellenismus30» erreicht. Und eben jÜies

führte, wie in solchen FäUen meist, zum Gegenschlag, dem Aufstand der

Makkabäer, der 166 v. Chr. ausbrach und dessen Führer Judas den Beinamen
Makkabaios «der Hammer» erhielt. Daß nach vielem blutigen Hin und Her
die Makkabäer schUeßUch siegten und die hasmonäische Dynastie begründen
konnten, lag neben dem Niedergang der Seleukiden vor aUem an der
rücksichtslosen Entschlossenheit und dem rehgiösen Fanatismus der Glaubenskämpfer.

Was freiUch fortwährende Morde und Greueltaten auch innerhalb
der Königsfamilie selbst nicht hinderte.

Ein heutiger gläubiger Jude und angesehener Historiker schreibt 1937 über
die Makkabäer: «Wären sie geschlagen worden, so wäre das Licht des

Monotheismus erloschen.» «Denn der Erfolg der Maßnahmen des Epiphanes hätte
das Ende des Judentums bedeutet und damit auch die Entstehung von
Christentum und Islam unmögUch gemacht31. » Dieser weltgeschichtUche
Zusammenhang ist unbestreitbar. Die Bewertungsfrage steht auf einem anderen Blatt.

Als Quellen für die Makkabäerzeit stehen uns, außer Nachrichten bei
späteren Historikern, vor aUem zur Verfügung das Buch Daniel und die im Rückblick

berichtenden Makkabäerbücher. Aus dem Buch Daniel, verfaßt oder
jedenfalls redigiert zwischen 167 und 164 v. Chr., weht uns unmittelbar der
heiße Atem jener aufgewühlten Jahre entgegen. Jedoch ist es keineswegs etwa
eine makkabäische Parteischrift. Den Endsieg der gerechten Sache, den das

Buch mit Leidenschaft herbeisehnt und als nah bevorstehend prophezeit, wird
durchaus transzendent und eschatologisch, als unmittelbares Eingreifen Gottes,

vorgestellt, während bis dahin die Zukunftshoffnungen das endgültige
Heil als ein innerwelthches, innergeschichtliches erwartet hatten, freihch schon

11



mit stark numinosen Zügen. Aber die Makkabäer und ihre Anhänger fühlten
sich selbst als Gotteskämpfer, ohne auf irgendein transzendentes Eingreifen
Gottes zu warten. Hier tritt uns schon deutlich das Schisma entgegen zwischen
denen, die das Gottesreich durch eigenes gewalttätiges Handeln herbeiführen
woUen, und denen, die es übernatürlichem Handeln Gottes selber anheimstellen.

Um den fortgesetzten blutigen Wirren um den Thron der Hasmonäer ein
Ende zu machen, griffen die Römer seit 65 v. Chr. ein, und Pompejus eroberte
63 v. Chr. Jerusalem einschUeßUch des Tempels. Trotz vernünftigen
römischen Verwaltungsanordnungen hatte das aber zunächst nur die Folge, auch
Palästina in die WechselfäUe der Endphase der Römischen Revolution mit
hineinzuziehen. Herodes, seit 37 V. Chr. König von Antonius' Gnaden, wußte
aber dann mit großer GeschickUchkeit den Übergang zu Octavian zu
vollziehen und sich bis zu seinem Tode 4 v. Chr. als «verbündeter König» der
Gunst des Augustus und zugleich seines Anteils an den Wohltaten der Pax

Augusta zu erfreuen. Als prunkhebender und brutaler hellenistisch-orientah-
scher Despot setzte er im Grunde jene Richtung fort, die durch ihre
Übersteigerung unter Antiochos IV. und deren Gegenwirkungen unterbrochen
worden war. Die im Testament des Herodes vorgesehene Aufteilung des
Reiches unter seine Erben erwies sich nicht als stabü. Judäa mit Jerusalem wurde
einem römischen Prokurator mit Sitz in Cäsarea untersteht, als welcher 26—36
n. Chr. Pontius Pilatus amtierte, durch einen neuerlichen Ausgrabungsfund
in Cäsarea auch inschriftlich bezeugt. Herodes Antipas regierte von 4 v.
Chr. bis 39 n. Chr. als Tetrarch unter römischer Oberherrschaft Galiläa und
Peräa.

Die Reihe der «guten» Kaiser von Augustus bis Marc Aurei war nur selten

und kurz durch den Cäsarenwahnsinn einiger «böser» Kaiser unterbrochen
worden, und auch diese seltenen und kurzen Unterbrechungen, die von der
öffentlichen Meinung stets entschieden verurteilt wurden, machten sich mehr
am Hofe und in Rom, als im Reiche geltend. Ein drohender gewaltsamer
Eingriff Caligulas wurde durch dessen Tod noch gerade verhindert. Das Reich

genoß, von Grenzkämpfen abgesehen, eigentlich ununterbrochen die Segnungen

des Kaiserfriedens. Wenn diese in Palästina wenig zur Auswirkung kamen,
so lag das vor allem an der religiös bedingten heftigen inneren Unruhe, da

immer wieder teils Propheten eines nah bevorstehenden eschatologischen
Gottesreiches, teils gewalttätige Nachfolger der Makkabäer auftraten. Nach einer
Kette von kleineren ZwischenfäUen, an denen Zeloten und Sikarier beteihgt
waren, so dem des Theudas 44—46 n. Chr. und dem des GaUläers Judas
46—48 n. Chr. (AG 5, 36—37), kam es 66 n. Chr. zu dem Aufstand des

Eleasar, der, nach Vorbereitungen durch Vespasian, durch dessen Sohn Titus
70 n. Chr. niedergeschlagen wurde; letzte Widerstandsreste hielten sich aber
noch bis 73 n. Chr. Der Tempel wurde beraubt und ging in Flammen auf, um

12



nie wieder aufgebaut zu werden. Von da ab gab es nur noch Judentum in der

Zerstreuung.
Der letzte Messias mit dem Schwert war Simon ben Kosiba, dem Rabbi

Akiba den messianischen Namen Sternensohn Bar-Kochba beilegte. Er konnte
sich immerhin einige Jahre halten, lange genug, um eigene Münzen mit der
Aufschrift «Simon, der Fürst von Israel» schlagen zu lassen, die nach Jahren
seit der Befreiung Israels zählten. Simon fiel 13 5 n. Chr. An der SteUe Jerusalems

wurde eine römische Provinzialhauptstadt AeUa CapitoUna erbaut, deren
Betreten für Juden bei Todesstrafe verboten war; das Land erhielt, um künftig
statt an Israel nur noch an die Phiüster zu erinnern, den Namen Palästina.

Ein Jahrhundert vorher, im Jahre 28 n. Chr., nach den Synchronismen,
die Lukas dafür häuft, war in der Wüste am Jordan ein asketischer Prophet
aufgetreten, der — wieder einmal — das unmittelbare Bevorstehen des Gottesreiches

verkündete und zur Buße, zur inneren Wandlung aufrief, wenn man
dem drohenden Jüngsten Gericht entgehen wollte. Als Sakrament dieserWandlung,

dieser «gläubigen Umartung» (Goethe), vollzog er an denen, die ihre
Sünden bekannt und bereut hatten, die Taufe durch Untertauchen im Jordan.
Lk. 3,15 wird uns über den Täufer berichtet, daß «das Volk in Erwartung
stand und alle sich in ihren Herzen Gedanken machten, ob er vielleicht der
Christus sei»31a. Alle vier Evangehsten bemühen sich um dieWette, uns zu
versichern und zu noch größerer Sicherheit ihn selbst versichern zu lassen, daß

dies nicht der Fall sei, daß er nicht der Messias sei, sondern nur dessen
Vorläufer. In der Apostelgeschichte (13, 25) läßt Paulus ihn sagen: «Das, wofür
ihr mich haltet, bin ich nicht. » Jh. 1, 8 heißt es von ihm: «Nicht war jener das

Licht, sondern zeugen sollte er von dem Licht»; und bald darauf (1, 20) mit
vierfacher Unterstreichung: «Und er bekannte und leugnete nicht; und er
bekannte : ,Ich bin nicht der Christus'. » Dieser ganze heftige Aufwand wäre
überflüssig und unverständlich, wenn es nicht Anhänger gegeben hätte, die
den Täufer nach wie vor für den Messias hielten (und entsprechend Jesus
ablehnen mußten, denn der Messias kann zwar einen Vorläufer, aber keinen

Nachfolger haben). Aber solche Anhänger gibt es ja sogar noch heute, wenn
auch nur noch in letzten Resten. Es sind die Mandäer, die Johannes den
Täufer verehren, die «Jordan »taufe üben, Christus aber als falschen Propheten
verwerfen, das heißt also, genau die Position vertreten, die die Evangelisten
mit solchem Aufwand bekämpfen32.

Als aber der Täufer verhaftet worden war, um bald danach hingerichtet zu
werden, ergab sich für seine Anhänger, wenn sie sich nicht enttäuschter
Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit überlassen wollten, die Notwendigkeit,
einen neuen Kondensations- und KristaUisationspunkt für ihre eschatologi-
schen Hoffnungen zu suchen.

MachtvoUer Verkünder33 und Wundertäter, war Jesus, ursprüngUch Täufling

und Anhänger des Johannes, nach dessen Tode und nach Aufnahme seiner

Ï3



selbständigen Tätigkeit immer wieder als Sohn Gottes, als Sohn Davids, als

der Gesalbte (Christus, Messias) angerufen worden. Von seinen Jüngern selbst

scheint Petrus der erste gewesen zu sein, der sich so zu ihm bekannte. Läge
dem nichts Geschichthches zu Grunde — ein geschichtlicher Kern, an den sich
dann die späteren Gemeindeformeln anschheßen konnten —, so wäre die
anerkannte Vorrangstellung des Petrus, von dem uns sonst nur menschliches

Versagen oder voreihge Heftigkeit — freihch auch die erste Erscheinung des

Auferstandenen — berichtet wird, schwer zu verstehen. Und für den
Profanhistoriker ergibt sich die Notwendigkeit, auch wenn man heute glaubt, vor
solcher Psychologie die Nase rümpfen zu dürfen, daß Jesus sich zu irgendeinem

Zeitpunkt zu der Überzeugung durchgerungen haben muß, daß er
selbst dazu berufen sei, als der erwartete messianische König in dem
bevorstehenden Gottesreich den Thron Davids zu besteigen. Als vorerst nur
designierter, aber noch nicht von Gott eingesetzter Messias verbot er zunächst
seinen Anhängern, ihn schon vorzeitig als Messias zu proklamieren34, vielmehr
soUte man dafür Gott selbst den Vortritt lassen.

Endlich aber schien es doch so weit zu sein, und als zu einem Passa (wohl
des Jahres 30 n. Chr.) Mengen von Gläubigen nach Jerusalem zusammenströmten,

hatten schon auf dem Wege dorthin seine Getreuen das Gefühl,
«das Reich Gottes werde alsbald sichtbar werden» (Lk. 19, 11). In der Tat
hielt Jesus nun seinen Einzug, und zwar, während er sich sonst nie anders als

zu Fuß bewegte, auf einem Esel reitend. Damit soUte ausdrückUch und wörtlich

die Prophezeiung Sacharja 9, 9 erfüllt werden:

«Frohlocke laut, Tochter Zion!
Jauchze, Tochter Jerusalem!
Siehe, dein König kommt zu dir,
gerecht und siegreich ist er.

Demütig ist er und reitet auf einem Esel,
auf dem Füllen einer Eselin35. »

Diese messianische Bezugnahme wurde sofort verstanden, und so ergab sich
denn der triumphale Einzug in Jerusalem, unter dem begeisterten Jubel der

aufgewühlten Menge, die nun endhch ihre messianischen Hoffnungen erfüUt

zu sehen glaubte. « Hosianna Gepriesen sei, der kommt im Namen des Herrn
Gepriesen sei das Reich unseres Vaters David, das kommt! Hosianna in den

Höhen!» (Mk. 11, 9—io par.). «Der Einzug in Jerusalem war ursprünghch
ein Zug zur Parusie36. » Aber die mit leidenschaftlicher Glaubensinbrunst als

Abschluß erwartete götthche Bestätigung bheb aus, und es folgte nach dem
letzten gemeinsamen Passamahl die Nacht von Gethsemane, die Nacht der

Verhaftung37. Es folgt der Prozeß, und es folgt die Kreuzigung, endend mit
dem verzweifelten Schrei : « Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen38!» Es folgt weiter die Grablegung und demnächst die überraschende



Feststellung der Leere des Grabes39. An der Historizität dieser Tatsache kann
meines Erachtens deshalb kein ernstlicher Zweifel bestehen, weil, wenn der
verwesende Leichnam, für jeden feststellbar, im Grab gelegen hätte, das eine

so schlagende Widerlegung jedes Auferstehungsglaubens gewesen wäre, daß

er dann nicht hätte entstehen oder jedenfalls sich nicht hätte behaupten können.

Erst die tatsächhche Leere des Grabes, wie auch immer ihr Zustandekommen

profanhistorisch zu erklären sei, gab dem Auferstehungsglauben den Weg
frei ; sie war seine zwar selbst rein negative, aber unerläßliche Voraussetzung.

Nachdem unter dieser Voraussetzung die Erscheinungen des Auferstandenen

erfolgt waren, ist es klar, daß diejenigen, denen diese Erscheinungen zuteil
wurden, und die, die an diese Kunde glaubten, sich gegenüber solch über-

schwängüch positiver unmittelbarer Gewißheit nicht mehr auf die bloße Ne-
gativität des leeren Grabes zu berufen brauchten.

Die Auferstehung war eine Anzahlung auf die immer noch ausgebhebene
Parusie, die aber gegenüber dem eigentlich erwarteten aUgemeinen Anbruch
des Gottesreiches den schweren Nachteil hatte, daß sie sich

i. nur auf eine einzige Person, wenn auch die weitaus wichtigste von aUen,

bezog, und
2. auch nur für eine kleine Zahl von Zeugen sichtbar geworden war, wie

Petrus ausdrückUch sagt (AG io, 40): «Diesen hat Gott am dritten Tage
auferweckt, und hat ihn erscheinen lassen, nicht dem ganzen Volk, sondern

(nur) den von Gott vorbestimmten Zeugen40.»
Daraus ergab sich die für die gesamte weitere Geschichte des Christentums

grundlegende Notwendigkeit, nach dieser Vorwegnahme auf die volle
ErfüUung wiederum in gläubiger Geduld zu warten und für die Tatsache der

Auferstehung Christi als Unterpfand des noch zu Erwartenden durch Verkündigung

Glauben zu verlangen und zu erwecken.
Diese Verkündigung eines gekreuzigten und auferstandenen Messias, die

sich naturgemäß zunächst an die jüdischen Volksgenossen wandte, fand bei
diesen begreifhcherweise wenig Resonanz — unsere Berichte sind voll von
Klagen über die Verstocktheit der Juden. Und so wäre es — profangeschichtlich

gesehen — wohl bei einer der vielen kleinen und ephemeren jüdischen
Sekten gebheben, wenn nicht ein Mann, zunächst eifernder Pharisäer, durch
die eigene Vision des Auferstandenen bekehrt, zu der Gemeinde gestoßen wäre,
der dem ganzen eine neue, weltgeschichtlich entscheidende Wendung gab:
Paulus.

Mit der ganzen leidenschaftlichen Wucht einer ebenso genialen wie
komplizierten Persönlichkeit durchbrach er die von Jesus selber vorgeschriebene41,
wenn auch schon vor Paulus nicht mehr streng eingehaltene, Beschränkung auf
Israel und öffnete weit das Tor zur griechisch-römischen Antike42. Diese

Synthese zwischen Antike und Christentum bildet seitdem die Grundlage
unserer gesamten abendländischen Kultur43.



Anmerkungen

1 Ob, wo und wann es tatsächlich so etwas wie ein Ur-Israel gegeben hat, wissen wir nicht.
2 Ebenso war und blieb es ja auch in Hellas, das es trotz den einmal bei Herodot (VIII,

144) aufgeführten entsprechenden Gemeinsamkeiten nicht über die gemeinsame kultische
Beziehung zu dem Heiligtum des delphischen Apoll hinaus brachte: to 'EXfon.vix.6v, iòv
öpw/tov re xaì oiióyXwaaov, xaì êewv lôgv/iard re xoivà xaì ¦ùvaiai fjêsd re
ÓflÓTQOJia.

3 Später wurde sie als Thron des unsichtbaren Gottes vorgestellt, wozu sie sich aber schon
nach Form und Maßen wenig eignete.

4 Martin Noth: Geschichte Israels, Göttingen 41959, S. 285.
5 Denn wer in aller Welt sollte sonst die ungeheure geistige Leistung der Zentralisation

auf religiösem, geschichtlichem, nationalem Gebiet vollbracht haben? Wer sonst war darauf
angewiesen, den Partikularismus der Stämme und Sippen, von dem wir nur gelegentlich
hören, der aber selbstverständlich stets und in nur allzu massiver Weise vorhanden gewesen
sein muß, nicht nur in kriegerischen Notlagen zu bekämpfen und zu überwinden? Wir erfahren

zwar nur selten die Namen einzelner Persönlichkeiten — wie etwa Eli —, und der mehrfache

Ortswechsel Sichern, Bethel, Gilgal, Silo, muß natürlich auch eine wesentliche Rolle
gespielt haben. Aber kollektive Anonymität, das heißt also Zurücktreten hinter der Gottheit,
der man dient, und deren Autorität man für sich in Anspruch nimmt, scheint bei solchen
Institutionen begreiflicherweise die Regel zu sein. Beim delphischen Orakel steht es für die
ältere Zeit ebenso. Diese Erklärung scheint einleuchtender als die von Noth, S. 94, gegebene.

6 Im Buche Hiob antwortet Jahwe auf den Vorwurf der Verletzung der Sollensheiligkeit
durch ein gewaltiges Auftrumpfen mit seiner Seinsheiligkeit.

7 Genau diese logische Schlußfolgerung findet sich wörtlich bei Paulus (Römer 3,29):
«Oder ist Gott nur der Juden Gott? Nicht auch der Heiden? Ja, auch der Heiden, da Gott
ja nur Einer ist. » Aber ihr stiller Zwang wirkt natürlich auch unausdrücklich.

8 Gen. 13,6 von zwei einzelnen Sippen: «das Land ertrug es nicht, daß sie beieinander
blieben ».

9 Alexander Rüstow: Archaisches Weltbild und archaische Weltherrschaft, Studium
Generale 1961, Bd. 14, S. 539—546.

10 Titel einer wichtigen literatursoziologischen Abhandlung meines verstorbenen Freundes,

des Romanisten Erich Auerbach, in: Vier Untersuchungen zur Geschichte der französischen

Bildung, Bern 1951, 12—50.
11 Gerhard von Rad: Der Heilige Krieg im alten Israel, 1951, S. 39, 49.
12 So von Rad in seiner meisterhaften Analyse «Die Josephsgeschichte» (Neukirchen

21956, S. 8—9). Eine etwas spätere Erzählung, bei der die Entwicklung zum eigentlichen
Roman schon einen erheblichen weiteren Schritt vorwärts getan hat. Was von Rad hier und
in Anm. 26 der genannten Abhandlung e# xaì èmaxaiiheoç. vornimmt, ist das, was Hesiod
Xóyov êxxoQV<povv nennt (Erga io6f.).

13 Dies der Titel der einschlägigen Abhandlung von Gerhard von Rad, jetzt in seinen
Gesammelten Studien zum Alten Testament, München 1958, 148—188. Dort S. 185f.:
«Eine Glaubenserkenntnis allereinfachster Art liegt diesem Werk zugrunde, und deshalb muß
es unter allen Umständen als theologisches Geschichtswerk bezeichnet werden, wenngleich
es ein ganz weltliches Gemälde darbietet. »

14 Noth, S. 203.
15 Vgl. etwa Deutero-Jesaja 47, 7—9 an Babel: «Du sprachst: Ewig werde ich bleiben,

Herrin für immer! ob auch deiner Zauberei viel ist und stark deine Beschwörung... »
18 Dazu Gerhard von Rad: Es ist noch eine Ruhe vorhanden dem Volke Gottes (1933),

in: Gesammelte Studien zum Alten Testament, München 1958, 101—108. Auch wenn uns

16



die Verheißung an David nicht in ihrem ursprünglichen Wortlaut überliefert sein sollte, so
ist doch ihr entscheidender Kern zweifellos historisch.

17 Da das Deuteronomium nach übereinstimmender Anschauung nicht vor dem 7.
Jahrhundert entstanden ist, sich selbst aber als uralt gibt und die Autorität des Moses für sich in
Anspruch nimmt, so konnte es bei dieser Sachlage kaum anders in Kraft gesetzt werden, als

durch «Auffindung» an heiliger Stätte. Im Grunde handelte es sich um eine Art Legende,
und Legenden halten auch wir ja weder für wahr noch für Betrug.

18 Diese mit aller Intensität und bis in alle Einzelheiten des täglichen Lebens hinein betonte
Selbstabsonderung von allen anderen Völkern, den Gojim, die, bei strengem Verbot jeder
Tisch- und Bettgemeinschaft, als kultisch unrein verabscheut wurden, dieser monopolitische
Erwähltheitsglaube, der sich in seinem religiösen Selbstbewußtsein hoch über alle anderen
Völker erhob, während man sich in der schroff entgegengesetzten Realität von Assyrern,
Chaldäern, Hellenisten und Römern brutalisieren lassen mußte, wodurch die chiliastischen
Zukunftshoffnungen, in die man flüchtete, gelegentlich blutrünstig-sadistische Rachezüge
annahmen — dies alles führte schon seit der Antike zum Vorwurf des Odium humani generis.
Alle jene anderen Völker, nach Sprache, Rasse, Religion, Sitten so verschieden wie nur möglich

und in buntester Mischung nebeneinander lebend, ließen sich gegenseitig gelten nach
der Maxime: Leben und leben lassen.

19 Im Deuteronomium selbst heißt es ausdrücklich (18, 21—22): «Wenn du aber bei dir
selber denkst: ,Wie sollen wir erkennen, welches Wort der Herr nicht geredet hat?' — wenn
der Prophet im Namen des Herrn redet, und es erfüllt sich nicht und trifft nicht ein, so ist
das ein Wort, das der Herr nicht geredet hat. In Vermessenheit hat es der Prophet geredet;
fürchte dich nicht vor ihm. »

20 Noth, S. 273, schreibt, wie ich glaube zu Unrecht, das alles sei geschehen «Gewiß nicht
aus wohlwollender Toleranz». Im Gegensatz dazu heißt es jedoch mit Bezug auf die anschließenden

Ausführungsbestimmungen über Wiederaufbau und Unterhalt des Tempels S. 277:
«Dieser Kyros-Erlaß stellt also einen Akt der Wiedergutmachung dar und gehört deutlich in
eine Reihe mit den Wiederherstellungen alter kultischer Einrichtungen, wie sie die Perserkönige

grundsätzlich förderten.» Daß sie «mit dieser weisen Praxis sicher nicht ohne Erfolg
ihr Reich zu festigen» gesucht haben (S. 279), trifft natürlich zu, läßt aber nur um so schärfer
den Gegensatz zu den Assyrern hervortreten, die mit einer gerade entgegengesetzten brutalen
und unmenschlichen Praxis nach dem Grundsatz «oderint dum metuant » ihr Reich zu festigen
suchten.

21 Da der Erlaß zweifellos von nach Mesopotamien deportierten Israeliten veranlaßt und
inspiriert war (so auch Noth, S. 277), so entspricht es aller Wahrscheinlichkeit, daß auch die

Freigabe der Rückkehr von Deportierten darin ausgesprochen war (was sonderbarerweise
Noth, S. 278, bezweifelt).

22 Noth, S. 300.
23 Deswegen könnten ja doch große Teile des Pentateuch im Lande selbst entstanden und

redigiert worden sein (Noth, S. 303, 308), «bei der ständigen Beziehung zwischen Diaspora
und Heimatland», mit der Noth, S. 353, selber rechnet.

24 Noth, S. 305.
26 Noth, S. 310.
26 In der unter den Schriften des Plutarch überlieferten Deklamation über Glück oder

Leistung Alexanders des Großen wird seine Kulturpolitik folgendermaßen umschrieben (I 6,

329 C): xotvàç rjxetv &eó&ev âQpoorrjç xaì oiaUaxrrjc xö>v ôXoiv vou-iÇcov, ovç t<}5 Xôym
fir) avvfjye roïç StiXoiç ßiaCo/tevoc {xaì} sic ravrò avveveyxibv {ndv)xa navraxô&EV,
waneQ iv xQaTfJQi (piXorrjalœ fih-aç rovç ßiovg xaì ta fj&rj xaì tovq ydfiovç xaì ràç
ôiahaç, nargiôa /lèv rrjv oixovfiémny ngoaezaCev rjyEÎrr&ai ndvcaç.

27 Von Lohn oder Strafe nach dem Tode dagegen, deren erste Spuren sich bei Daniel
finden, scheint in den Makkabäerbüchern keine Rede zu sein. Wie denn auch im ganzen

17



übrigen Alten Testament der Glaube an ein individuelles Fortleben nach dem Tode nicht nur
fehlt, sondern ausdrücklich bestritten wird.

Jesaja 38, 18—19 (705/701 v. Chr.):
«Denn nicht lobt dich die Unterwelt,
der Tod preist dich nicht,
die zur Grube hinunterfahren
harren nicht auf deine Treue.
Der Lebende, nur der Lebende, der lobt dich,
wie ich es heute tue. »

Prediger Salomo 9, 4—6 ± 250 v. Chr.):
«Wer noch zu der Schar der Lebendigen gehört,
der hat noch etwas zu hoffen,
denn ein lebender Hund ist besser als ein toter Löwe.
Die Lebenden wissen doch, daß sie sterben müssen,
die Toten aber wissen gar nichts.
Sie haben auch keinen Lohn mehr,
denn ihr Andenken ist vergessen.
Auch ihr Lieben und Hassen und Neiden ist längst dahin,
und sie haben an nichts mehr teil
von allem, was unter der Sonne geschieht. »

Jesus Sirach 17, 25—26 ± 175 v. Chr.):
«Wer will den Höchsten loben bei den Toten?
Denn allein die Lebendigen können loben,
die Toten, als die nicht mehr sind, können nicht loben. »

Die Sadduzäer waren es, die dieser altisraelitischen Tradition treu blieben. Wir machen

uns heute selten klar, daß von den großen Glaubenshelden des Alten Testaments, von Abraham,

Isaak und Jakob über Moses bis zu David, Salomo und weiter, kein einziger an seine

eigene Unsterblichkeit, an sein Weiterleben nach dem Tode, geglaubt hat. Um so mehr mußten

sich alle Zukunftshoffnungen auf die Nachkommenschaft und ihr Schicksal, auf das

Weiterleben und die endliche Erhöhung des Volkes Israel konzentrieren.
28 Elias Bickermann: Der Gott der Makkabäer, Berlin 1937 im Schokken Verlag erschienen,

der sich ausdrücklich als «Jüdischer Buchverlag» zu bezeichnen hatte. In diesem 1937
in Berlin erschienenen Buch finden sich folgende Stellen: S. 19: «Philipp II. von Makedonien
wurde nicht müde, seinen Gegnern ihre Freveltaten vorzuwerfen, obwohl er selber ein
verrufener Tempelräuber war... Wir wissen heute, daß derartige Methoden zur hohen Schule
der politischen Propaganda gehören.» S. 29: «Nach dem bis heute gern befolgten Muster
wird die eigene Partei dem Volk gleichgesetzt. » Das sind doch höchst bemerkenswerte
Beweise von Mut zur öffentlichen [Résistance, womit sich Verfasser, Drucker und Verleger
gleichzeitig exponierten.

Die im Text angeführte Stelle S. 64.
29 So in schneidender Ironie Bickermann S. 134.
80 àxfiTj rov êXkrjViOfiov IL Makk. 4,13.
31 Bickermann S. 138 und 92.
31a Besonderer Untersuchung bedarf, wie sich in diesem Zusammenhang einordnet

Mt 11, n; Lk 5, 28: «Wahrlich, ich sage euch, unter den von Weibern Geborenen ist
kein größerer entstanden als Johannes der Täufer». Nach dem Pseudo-Clementinischen
Recognitionen berufen sich Johannesjünger auf dieses ipsissimum verbum, vgl. die folgende
Anmerkung.

32 Kurt Rudolph: Die Mandäer, 2 Bände, Göttingen 1959—1961.
Die ziemlich konfusen mandäischen Schriften erweisen sich als von einer außerordentlichen

Vielschichtigkeit. Die jüngste vorislamische Schicht bilden die kompakten babyloni-

18



sehen Einflüsse, die sich aus dem mesopotamischen Exil der Sekte ergaben, das schon in den
ersten Jahrhunderten nach Christus Platz gegriffen zu haben scheint. Darunter liegt eine
«frühmandäische» Schicht, die uns den Mandäismus unter dem beherrschenden Einfluß der
syrischen Gnosis zeigt (die auch ihrerseits bereits babylonische Elemente enthielt). Aber
wenn uns, sei's auch erst in relativ jüngeren Schriften bezeugt, der Jordan als Tauffluß,
Johannes der Täufer als der wahre Messias gegenüber Jesus als dem falschen, entgegentritt, so
ist das doch genau jener Standpunkt der Anhänger des Täufers, den wir aus der gegen sie

gerichteten Polemik der Evangelien erschließen müssen, so daß die Konsequenz unausweichlich

wird, daß die Täufersekte, von der sich das Christentum abspaltete, mindestens eine Wurzel

des Mandäismus bildet, falls die Mandäer nicht geradezu ihre Fortsetzung darstellen. Daß
Anhänger des Täufers diesen als den wahren Messias gegen Jesus ausspielten, muß nicht nur
aus der Polemik der Evangelien erschlossen werden, sondern ist uns auch ausdrücklich
bezeugt. So heißt es im 2. Jahrhundert in den Pseudo-Clementinischen Recognitionen I, 60:
«Et ecce unus ex diseipulis Johannis affirmabat Christum Johannem fuisse et non Jesum. In
tantum, inquit, ut et ipse Jesus omnibus hominibus et prophetis majorem esse pronuntiaverit
Johannem. Si ergo, inquit, major est omnibus, sine dubio et Moyse et ipso Jesu major ha-
bendus est, quodsi omnium major est, ipse est Christus. » Und im 4. Jahrhundert bei dem Syrer
Ephraem (Moesinger 1876, S. 288): «Et diseipuli Johannis de Johanne gloriantur et dieunt,
eum esse Christo majorem, qui ipse id testatus est. » Es handelt sich hier also um eine Zeugniskette,

die von den Synoptikern bis zu ihrer Einmündung in die mandäische Schriftenmasse
reicht, selbst wenn diese Einmündung erst Anfang des 8. Jahrhunderts stattgefunden haben
sollte. Entsprechend steht es auch mit dem Sektennamen der Nazoräer, dessen Bezeugung
gleichfalls von den Synoptikern bis zum Ende des 8. Jahrhunderts reicht, wo Theodor bar
Konai berichtet, daß in einer babylonischen Landschaft die Mandäer sich selber Nazaräer

genannt hätten.
Die trüben Fluten des Mandäismus sind aus dem Zusammenfluß vieler verschiedener

Bäche und Flüsse entstanden. Was man in diesem komplizierten hydrographischen System als

Hauptfluß vor den Nebenflüssen herausheben soll, darüber kann man, wie auch manchmal
in der Geographie, im Zweifel sein. Wichtig scheint mir, daß jedenfalls eine Flußlinie sich bis
zu Johannes dem Täufer und seinen Nazoräern zurückverfolgen läßt. Der Täufer selbst scheint
nach allem, was wir von ihm wissen, von solchen Einflüssen syrischer Gnosis noch wenig
berührt gewesen zu sein. «Das Milieu, in dem die Urgemeinde ebenso wie Jesus und Johannes
lebten, war kaum in demselben Grade gnostisch-spekulativ, wie das der späteren gnostischen
Sekten. Der akute Prozeß der Gnostizierung erfolgte.. erst im zweiten Jahrhundert»:
Gustav Hölscher: Urgemeinde und Spätjudentum, Abhandlung der Nordischen Akademie
der Wissenschaften, Oslo 1928, I, 4, Seite 26.

Was das Christentum Paulus verdankt, das zeigt am krassesten ein Vergleich mit dem
Schicksal der Johannesjünger, der Mandäer. Denn der Täufer fand keinen Paulus. Seine
Gemeinde und ihr Glaube wurden deshalb weder hellenisiert noch romanisiert, ihre
Hauptmissionsrichtung ging nicht nach Westen, sondern nach Osten, sie blieb völlig im orientalischen

Bereich und wurde hier in synkretistischer Weise von iranisierender syrischer Gnosis
und noch manchen anderen orientalischen Strömungen überschwemmt. Das schließliche
Ergebnis liegt vor uns in dem subalternen, für uns völlig ungenießbaren Wust der mandäischen

Liturgien und Heilsbücher, einer unterliterarischen Schriftenmasse, die erst durch Mark
Lidzbarski und Lady E. G. Drower einem engen Kreis von SpeziaUsten mühsam erschlossen
werden mußte.

33 Die Verkündigung Jesu umschließt das Problem: Lehre Jesu oder Lehre von Jesus?
Jesus als Subjekt oder als Objekt der Verkündigung? Die einleuchtende Lösung scheint mir
doch nach wie vor die (heute vielfach bestrittene) gleichzeitige Bejahung beider Alternativen
zu sein, daß nämlich die Lehre von Jesus mindestens keimhaft schon einen Bestandteil der
Lehre Jesu bildete; jedenfalls entfernen wir uns dadurch am wenigsten von der uns vorlie-

!9



'

genden Überlieferung (ocpÇeiv rà nagadeoófieva), und können diese selbst und ihre
Weiterbildung am ungezwungensten verstehen.

Daß Verkündigung und «Persönlichkeit» Jesu (um den uns kaum noch erträglichen
Lieblingsbegriff des 19. Jahrhunderts anzuwenden) unter profanhistorischem Gesichtspunkt
den Wirkungskern alles weiteren bilden, ist klar. Aber Bezeichnungen als «religiöses Genie»
und dergleichen, die eine Verbeugung des Unglaubens vor dem Glauben darstellen, gehen
uns nachgerade gegen den guten Geschmack.

34 Zu Unrecht und irreführend als «Messiasgeheimnis» oder, schon besser, von Kierkegaard

als «das Incognito Jesu » bezeichnet. Man könnte vielleicht erwägen, ob der
mehrdeutige Terminus Menschensohn im Munde Jesu selbst nicht eben den Status des vorerst nur
designierten Messias bezeichnen sollte.

35 Der bescheidene Esel steht im bewußten Gegensatz zu dem kriegerischen Maultier,
dem Reittier der alten Könige. Daß die Besorgung des Reitesels rechtzeitig in Ordnung ging,
wird von den Evangelisten als Wunder dargestellt. Profanerweise muß eine sorgfältige
organisatorische Vorbereitung und Vereinbarung vorangegangen sein.

38 So überzeugend Erich Grasse: Das Problem der Parusieverzögerung, 1957, S. 193,
vgl. auch S. 24—27.

87 Nur so ergibt sich überhaupt ein verständlicher Zusammenhang der Ereignisse, an
dessen allzu klarer Herausarbeitung freilich die Evangelisten begreiflicherweise nicht interessiert

sind. Gerade das denkbar katastrophale Scheitern des Einzugs in Jerusalem scheint mir
ein durchschlagender Beweis für seine Geschichtlichkeit zu sein.

38 Es ist der 1. Vers von Psalm 22, an den sich dann noch 3 weitere ebenso verzweifelte
Zeilen anschließen. Allerdings wendet sich dann der Text ausführlich zum Guten. Aber es

handelt sich doch hier wahrhaftig nicht um ein literarisches Zitat: Psalm 22, Vers iff. Es ist
bemühend, zu sehen, mit welchen Künsten sich die Interpretation um harte Überlieferungen
herumzuwinden versucht.

39 Dazu Hans Freiherr von Campenhausen : Der Ablauf der Osterereignisse und das leere

Grab, Sitzungsber. d. Heidelberger Ak. d. W., 2. Aufl., 1958.
40 Das macht doch wohl eher den Eindruck des wahrheitsgemäßen Eingeständnisses

einer Tatsache, an der sich leider nun einmal nichts ändern läßt, als den eines christlichen
« Grundsatzes ».

Celsus in seiner Polemik gegen die Christen {fAXrt&rjÇ Aàyoç 179 n. Chr.) sah in dieser
Beschränkung auf bestimmte einzelne Personen oder Gruppen mit Recht eine Schwäche:
«Wenn Jesus wirklich göttliche Kräfte hätte zeigen wollen, so hätte er sich gerade auch seinen
Feinden und dem, der ihn verurteilt hatte, und überhaupt allen zeigen müssen» (Origenes
contra Celsum II, 63). Eine Vision als innerpsychischer Vorgang spielt sich zunächst nur im
Bewußtsein einer einzelnen Person ab und setzt außerdem besonders gesteigerte Bereitschaft
voraus (die, wie im Falle des Paulus, auch widersprüchlicher Natur sein kann). Natürlich kann
sich dieser Vorgang auch gleichzeitig im Bewußtsein mehrerer Personen abspielen und auch
ansteckend wirken. Körperliche Realitäten dagegen sind allgemein und für jedermann sichtbar.

41 Mt. 15, 24: «Ich bin nicht gesandt denn nur zu den verlorenen Schafen aus dem Hause
Israel. »

Mt. 10, 5—6 : «Gehet nicht auf der Heiden Straße und zieht nicht in der Samariter Städte,
sondern gehet hin zu den verlorenen Schafen aus dem Hause Israel. »

42 Ausdrücklich und feierlich nehme ich hiermit alle Vorwürfe zurück, die auch ich in der
1. Auflage des II. Bandes meiner Ortsbestimmung der Gegenwart wegen Römer 13, 1—7
gegen Paulus erhoben hatte. Die Perikope ist in keiner Weise eine Antwort auf die Frage des

Widerstandsrechts gegen eine verbrecherische und von ihren Untertanen Verbrecherisches
fordernde Obrigkeit. Wenn sie vom Mittelalter bis heute als Antwort auf diese Frage aufgefaßt

und deshalb entweder gelobt oder getadelt wurde, so ist Paulus daran vollkommen un-



schuldig. Ihm lag diese Fragestellung völlig fern. Er lebte in dem humansten Rechtsstaat, den
es seit Beginn schriftlich überlieferter Geschichte gegeben hat, und er hat ja auch selber als

Civis Romanus die zunächst durchaus erfolgreiche Probe darauf gemacht, wie der Schluß der
Apostelgeschichte es ausdrücklich bezeugt. Daß dann durch den Cäsarenwahnsinn des alten
Nero eine vorübergehende und allgemein verurteilte Unterbrechung dieser rechtsstaatlichen
Tradition eintrat, steht auf einem anderen Blatt. Auch konnte das Paulus bei der Abfassung
des Römerbriefes unmöglich schon voraussehen.

Die Deutung der Römerperikope als Antwort auf eine Frage, die Paulus gar nicht gestellt
hat, hat die gesamte Fehlinterpretation vom Mittelalter bis gestern beherrscht. Sie hat in ihrer
Entwicklung bis zur Französischen Revolution eine höchst lehrreiche Darstellung gefunden
durch die Heidelberger Dissertation von Frau Gerta Scharffenorth: Römer 13 in der
Geschichte des politischen Denkens, Veröffentlichungen der Forschungsstätte der Evangelischen
Akademien 1963.

Die Polemik gegen die dämonologische, kryptognostische Interpretation erübrigt sich
heute, insbesondere angesicht der mutigen Entschiedenheit von Campenhausen: Zur
Auslegung von Römer 13 (Festschrift Bertholet 1950, 97—113) und der erdrückenden Fülle von
Belegen, die August Strobel: Zum Verständnis von Rm. 13 (ZNW 1956, Bd. 47, 67—93)
beigebracht hat. «Es wurde Zeit, daß die abenteuerlich schillernde Seifenblase endlich
platzte.» «Die Philologie hat die theologische Spekulation in ihre Schranken gewiesen»
(Ernst Käsemann, Römer 13, 1—7 in unserer Generation, ZThK 1959, Bd. 56, 360, 361).
Inzwischen wurde jedoch diese Interpretation, die man schon für endgültig überwunden
hielt, in einem eigenen Buch erneuert durch Clinton D. Morrison: The Powers That Be,
Earthly Rulers and Demonic Powers in Romans 13, 1—7, London i960, 144 pp.

43 «In der Tat zeigt ja ein Blick in die Geschichte, daß das jahrhundertelange Bündnis von
Antike und Christentum keine ruhige Harmonie, sondern eine spannungsreiche, bewegte Einheit

war, so daß man fast sagen könnte: die geistige Geschichte des Abendlandes hat ihre
eigentümliche Bewegung dadurch erhalten, daß das Verhältnis von Antike und Christentum
immer aufs neue problematisch wurde und zu neuer Auseinandersetzung zwang.» Rudolf
Bultmann: Humanismus und Christentum (1953), Glauben und Verstehen III2, Tübingen
1962, S. 61.

Vorabdruck eines neu verfaßten Abschnitts aus Alexander Rüstows Werk «Ortsbestimmung der

Gegenwart», BandII, «Weg der Freiheif», dessen 2. Auflage im Frühjahr 196) im Eugen Rentsch

Verlag erscheinen wird.


	Von Abraham bis Paulus : Alt- und Neutestamentliches in profangeschichtlicher Sicht

