
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 10

Artikel: Bemerkungen über den amerikanischen Intellektuellen

Autor: Molnar, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen über den amerikanischen Intellektuellen

THOMAS MOLNAR

Es ist kaum nötig, eine Rechtfertigung zu geben, wenn man heute das intel-
lektueUe Klima in den Vereinigten Staaten und den Zustand der amerikanischen

InteUektueUen erörtern wiU. Es würde sich schon lohnen, diesen Gegenstand

zu behandeln, wenn es nur darum ginge, einen Ausschnitt aus der
Geistesgeschichte zu untersuchen (wie ich es im 9. Kapitel meines Buches The

Decline of the Intellectual getan habe). Das Thema ist jedoch von noch unmittelbarerem

Interesse: Da in Amerika die Intellektuellen keine Klasse für sich
bilden, sondern mit ihren WertvorsteUungen und Auffassungen die ganze
Gesellschaft durchdringen, ergibt sich aus der Untersuchung zugleich, welches
die Wertvorstellungen und Auffassungen der ganzen GeseUschaft zu den großen

Problemen unserer Zeit sind.
In Europa sind die InteUektueUen die Erben der Priesterkaste, der «Clerks »

im aUgemeinen, welche seit dem späten Mittelalter entweder Orthodoxe oder
Ketzer gewesen sind, denen auf jeden FaU eine religiöse oder quasi-religiöse
Denkweise eigen war und die als Eingeweihte und Auserwählte eine Klasse
für sich bildeten. In Amerika sieht man nichts dergleichen. In der Geschichte
hat der InteUektuelle keine besondere Bedeutung besessen, da Land und
Gesellschaft von Gutsbesitzern (wie Washington und Jefferson), Pionieren,
Industriebaronen und Geschäftsleuten geformt worden sind, das heißt also von
Männern des praktischen Lebens ohne spekulative Geisteshaltung.

Was für die Geschichte gUt, ist jedoch heute nicht mehr zutreffend. Die in
den letzten Jahrzehnten eingetretenen Wandlungen bieten ein ganz anderes

Bild. Seit dem Bürgerkrieg sind die Vereinigten Staaten ein Land mit einer

pluraUstischen Gesellschaft geworden. Das ist ein Ergebnis der Einwanderung,

aber auch des Strebens nach dem Ideal des Zusammenlebens von
Menschen unter Beseitigung aUer Unterschiede, sei es der Rasse, des Glaubens oder
der Farbe. Hauptinstrument zur Erlangung des Zusammenhalts in diesem
Pluralismus ist die Erziehung, welche einige SchriftsteUer als die wahre ReUgion
Amerikas bezeichnen. So entstanden Tausende von Mittel- und Hochschulen,
zum Teil als Weg zur Erlangung irdischen Glücks («pursuit of happiness »)

und der Gleichheit der MögUchkeiten («equaUty of opportunity»), welche
durch die Verfassung garantiert sind, zum Teil auch deswegen, weil Erziehung

989



als besserer Amerikanismus definiert wird. Im Jahre 1927 sah John Dewey in
der InteUektualisierung des Publikums die Garantie für eine hellere und
demokratischere Zukunft.

Das Niveau des Unterrichts an Elementar- und Mittelschulen wie auch an
der Mehrzahl der Universitäten ist erschreckend tief. Aber das Unterrichtsziel
bestand nie darin, der Meditation, dem Zweifel und der Selbsterforschung den

Weg zu ebnen, sondern es ging um die Vermittlung praktischer Kenntnisse
und vor allem darum, eine Nation zusammenzuschweißen, welche sich nicht
auf eine Tradition stützt, sondern sich auf das rationale Konzept gesellschaftlicher

Übereinstimmung verläßt. So können aUe Amerikaner und Amerikanerinnen,

welche die Schule verlassen, in dem Sinn « InteUektuelle » genannt
werden, daß sie mit nützUchen und leichtfaßhchen VorsteUungen darüber
erfüUt sind, wie man eine Familie erhält, eine Versammlung oder eine Gemeinde
und, an der Spitze, die Regierung des Landes führt.

Das soll nicht heißen, daß der InteUektuelle in dieser Phase seiner Entwicklung

stehen bleibt oder daß er das, was er an der Schule über das Zusammenleben

in einer pluralistischen Gesellschaft gelernt hat, für voUständig hinreichend

hält. Dennoch ist seine Weltauffassung im aUgemeinen entscheidend von
den sogenannten sozialen Wertvorstellungen beeinflußt, und er arbeitet sein
Leben lang bewußt und unbewußt daran, eine noch bessere Famibe, Gemeinschaft,

Regierung und schließlich eine bessere Welt zu schaffen.
Dieses Bestreben des amerikanischen Intellektuellen kann man am besten

erkennen, wenn man es mit dem Bemühen des amerikanischen Schriftstellers
in Kontrast setzt. In Europa gibt es keine TrennungsUnie zwischen dem
SchriftsteUer und dem Intellektuellen, zwischen dem vates und dem RebeUen

gegen die GeseUschaft: ihre gemeinsamen Ahnherren sind die jüdischen
Propheten und der Denker Sokrates, welcher der Gesellschaft die Stirne bot. In
den Vereinigten Staaten ist der Schriftsteller ein Anarchist, ein verblüffter
Geächteter, ein nie ganz unterworfener Vagabund, der mit der Zivilisation niemals
Frieden schheßt und es niemals zuwege bringt, seiner inneren RebelUon eine

Form aufzuzwingen. Bei Thoreau, MelviUe und Mark Twain ebenso wie bei

Hemingway, Fitzgerald, Nathanael West und J. D. Salinger läuft der Held des

Romans aus der Gesellschaft davon, nicht weil er visionär eine bessere Welt
schaute, die von der GeseUschaft verworfen wird, nicht weil er mit Gide sagt :

«famiUes, je vous hais», sondern weil er die Existenz der GeseUschaft selbst
als einen Widerspruch betrachtet, das Bestehen der Rechtsordnung als

unerträglich empfindet, die Zivilisation ihm durch und durch falsch erscheint.
TatsächUch ist der Schriftsteller (und der Künstler) in Amerika in einen

Kampf gegen den InteUektueUen verwickelt, in welchem die beiden nicht
einfach zwei amerikanische Typen, sondern den grundlegenden Riß der amerikanischen

Persönlichkeit verkörpern: auf der einen Seite den Puritaner, der auf
Grund von Formeln (auch geseUschafthchen Formeln) lebt, weil er die explo-

990



sive Tiefe der Natur (auch der menschlichen Natur) fürchtet, und auf der
anderen Seite den Anarchisten, welcher Zwang und Bindung verwirft, in
Isolation endet und zuletzt alles, was er anrührt, einschheßhch seiner selbst,
zerstört.

Nun mögen diese beiden Typen zwar im Konflikt stehen, sie leben aber
Seite an Seite im amerikanischen Geiste und demzufolge auch im Geiste des

amerikanischen Intellektuellen. Dem Anarchisten, welcher die bestehende

Ordnung zu zerstören trachtet, folgt auf dem Fuß der Puritaner, der das Chaos

in Form und Formeln bringt, und umgekehrt. Sie sind in der Tat eine und
dieselbe Person. Wenn der amerikanische Erzieher die verheerende Wirkung
einer geisttötenden progressiven Pädagogik erkennt und sich entschheßt, dem

außergewöhnhchen und begabten Schüler seine Aufmerksamkeit zu schenken,
so erklärt er diesem Schüler auch gleich, in welcher Weise er glänzen müsse,
was die Grenzen und psychologischen Rezepte der Brillanz seien, und er sagt
den Eltern, daß eine Dosis von sozialer Gesinnung dem Geistesflug und der

Vorstellungskraft des jungen Mannes oder der jungen Dame etwas entgegenwirken

soUte.

Dieses Beispiel ist nicht trivial, weil aus den oben angedeuteten Gründen
die Schule in Amerika ein kleines Abbild der Gesellschaft darstellt, wo vom
Lehrer angenommen wird, er reproduziere beinahe genau die Rolle des

Intellektuellen in kleinerem Maßstab. Weder vom Lehrer noch vom InteUektueUen

erwartet man, daß er Rebellen herausbringe, sondern weit eher solide Bürger,
welche wissen, wie man sich in der beliebigen Anzahl von wahrscheinlich
auftretenden Situationen in seinem Leben zu benehmen hat. In der Schule nennt
man das «Vorbereitung für Lebenssituationen», welche vielleicht sogar peinlich

wirklichkeitsgetreu in der Klasse wiedergegeben werden. Äußerlich
führt dies zu einer verkümmerten Vorstellungskraft und einer ziemlich starren

Lebensführung, «way of life», welche im Ausland fälschlicherweise als

bürgerliche Lebensführung aufgefaßt wird. Sie ist aber nicht bürgerlich,
ebensowenig wie sie proletarisch oder aristokratisch ist. Europäische Kategorien
lassen sich hier einfach nicht anwenden. Die amerikanische Lebensführung
beruht auf einer zufriedenen Gesellschaft, ja sogar auf der stiUschweigenden
metaphysischen Annahme, daß die Dinge so seien, wie sie sein sollten. Sie erzeugt
einen bestimmten Grad von Konservativismus, jedoch nur deshalb, weil man
der gesellschaftlichen Maschinerie zutraut, daß sie für Veränderungen sorgen
werde, wenn und sobald solche nötig sind. Und sie drückt das soziale Credo
einer Gesellschaft aus, die gegründet wurde, um die historischen Fehler anderer
Kontinente zu vermeiden.

Wenn jedoch Amerika von den Pilgern als Refugium vor Verfolgung
gegründet und von den Einwanderern als Zufluchtsort vor Ungerechtigkeit und

991



Ungleichheit aufgesucht wurde, so können seine messianischen Ideale nicht
brachhegen, nachdem die Vereinigten Staaten ein Land und eine Nation mit
bestimmten Interessen in der Welt geworden sind. Ich sagte schon vorher, daß

es keine Priesterkaste gab, von welcher die Intellektuellen eine Mission hätten
erben können; aber waren es nicht die puritanischen Prediger, welche immer
wieder auf Zion und das neue Jerusalem verwiesen, das Amerika seiner

Bestimmung nach sein soUte? Waren nüchterne Staatsmänner wie Jefferson und
John Adams nicht überzeugt, daß Amerika «universale Ideale verkörpere»
und daß «unsere reine, tugendhafte, von Gemeinsinn erfüllte Repubhk... die
Erde regieren und die VoUendung des Menschen bringen» werde?

Es ist wahr, daß während des ganzen neunzehnten Jahrhunderts das Land
damit beschäftigt war, feste Grenzen zu finden, Einwanderer aufzunehmen,
eine ländhche in eine städtische Gesellschaft umzuwandeln und das größte
Industriesystem der Erde aufzubauen. Aber mit dem zwanzigsten Jahrhundert
und der Konsohdierung kamen auch die Notwendigkeit und die Versuchung,
eine Großmacht zu werden und auf das Ausland die Lehren des «amerikanischen

Experimentes» anzuwenden. In dieser Aufgabe soUten sich die
Intellektuellen mit den Industriellen, den Geschäftsleuten und andern Führern der
GeseUschaft verbinden.

Bezeichnenderweise eröffneten sich die Aussichten für sie auf dem Gebiet
der Gesellschaftswissenschaften: wir finden hier den Richter Oliver Wendeil
Holmes, den Erzieher Dewey, den Sozialhistoriker Charles Beard usw. Sie

waren auch die Vorläufer des philosophischen InstrumentaUsmus und der
Doktrin der «guten GeseUschaft», welche durch soziale Steuerung erreicht
werden sollte. Als F. D. Roosevelt Präsident wurde, hatte der amerikanische
InteUektueUe seine wahre Berufung gefunden, nämhch in der vordersten Front
des sozialen Fortschrittes zu marschieren. Die dreißiger Jahre waren besonders

günstig dafür, aUes im Licht des SoziaUsmus zu betrachten: aber der amerikanische

Traum einer gerechten GeseUschaft absorbierte, wenn auch nicht ohne

Schwierigkeiten, die marxistische Ideologie und machte eine gewisse Dosis
davon dem amerikanischen PubUkum schmackhaft, während es gleichzeitig
gelang, ihr die charakteristischen Eigenheiten zu bewahren.

Die InteUektueUen erlangten in diesem Prozeß eine maßgebende Bedeutung.

Die PoUtik, bis dahin ausschließliches Betätigungsfeld der lokalen
Stimmenwerber, wurde salonfähig durch die Verwaltung, die Roosevelt
ausbaute, und die seine Nachfolger ausdehnten. Wie die Ecole Normale Supérieure
in Frankreich, so wurde die Universität Harvard die Rekrutierungsbasis für
die brain trusts, die Ratgeber des Präsidenten und die Chefs der Missionen im
Ausland; der «Eierkopf» (egghead), das heißt der pohtische InteUektuelle,
betrat die Bühne. Das öffentliche Leben Amerikas, traditionsgemäß auf den
Rechten der Staaten, der Lokalautonomie und den privaten Vereinigungen
beruhend, wird zu einer «république des professeurs», die zentralistisch auf-

992



gebaut ist und sich die Stimmen der großen Massen der Städte und Vorstädte
sichert, um die pohtische Klasse am Ruder zu halten.

Diese Entwicklung im Innern der USA wirkt sich auch auf die amerikanische

Außenpobtik aus. Tatsächhch finden hier die Intellektuellen die beste

Gelegenheit, ihre Vision zu zeigen. Während die politische Szene zu Hause voUer
konkreter Hindernisse und lokaler Sicherungen ist, erscheint der internationale
Bereich als ein freier Jagdgrund für Experimente, für ideologische Lösungen
und für den unwiderstehlichen Drang, Gutes zu tun.

Vom Anfang dieses Aufsatzes an habe ich den Enthusiasmus des amerikanischen

Intellektuellen für die «gute menschliche Gesellschaft» und die Erzieh -
barkeit des Menschen hervorgehoben. Dieses Credo ist wirkhch die Raison
d'être der RepubUk und ihre Selbstrechtfertigung in den Augen der
Bevölkerung. Wenn wir beobachten, daß die Amerikaner «geUebt sein woUen», so
sollten wir das nicht als bloßen Ausdruck von SentimentaUtät auslegen,
sondern als ein Bedürfnis nach allgemeiner Rechtfertigung. Gibt es etwas Natür-
Ucheres als den tiefhegenden Wunsch, die amerikanische Lebensweise auf die

ganze Menschheit zu übertragen, wobei die Übernahme dieser Lebensweise
die voUste mögUche Rechtfertigung darstellen würde?

In diesem Bestreben ist der InteUektueUe nicht aUein. Aus Gründen, welche
bereits kurz angedeutet worden sind, identifiziert sich die ganze Nation mit
dieser Mission, wie sie sich auch mit ihrer eigenen Lebensweise identifiziert,
abgesehen von den sogenannten «Nonkonformisten», welche aber dennoch
auf ihre Weise dasselbe tun. Es ist vielleicht am wesenthchsten, gerade dies im
Auge zu behalten: es mag Klassenunterschiede in den Vereinigten Staaten
geben, seien sie verborgen oder nicht verborgen; aber aUe amerikanischen Bürger

haben teil an dem, was man die «amerikanische Ideologie» nennen kann,
mit ihrem missionarischen Eifer, ihrer Betonung der Erziehung und Erzieh-
barkeit und dem dünnen, aber weitausgedehnten IntellektuaUsmus. In diesem
Sinne schrieb Professor Richard Hofstadter: «Unsere Bestimmung ist nicht,
Ideologien zu haben, sondern eine Ideologie zu verkörpern.

Die Rolle der Vereinigten Staaten im Weltgeschehen läßt sich so am einfachsten

dadurch verstehen, daß man die amerikanische Lebensweise beobachtet,
die sich in der Außenpobtik widerspiegelt. Die InteUektueUen und Politiker,
besonders seit Beginn dieses Jahrhunderts, sind ledigbch Exponenten dieses

Amerikanismus, und es ist nur natürlich, daß sie, die in der vordersten Front
stehen, ihn fördern. Am Ende finden wir, daß die gespaltene Persönhchkeit
dieser Nation, ihr nie endender Konflikt zwischen Puritanismus und Anarchie,
am ehesten den Boden für das Verständnis amerikanischen Handelns in der
PoUtik ergibt.

Man hat gesagt, daß der Isolationismus kein Problem mehr darsteUe. Ich
glaube nicht, daß diese Meinung richtig ist. Amerika ist heute insofern
isolationistisch, als es glaubt, die Welt werde «amerikanisch», so daß im Grunde

993



genommen die Vereinigten Staaten nur Geduld und Verständnis zeigen müßten.

Daß dies gleich in Formeln übersetzt wird, sollte uns nicht überraschen.

Ebensowenig ist es überraschend, daß diese Formeln utopisch und universalistisch

sind. Der Anarchist im Amerikaner betont immer wieder, daß das Land
keine pohtische Größe sei, sondern eine wohlgeplante Utopie, eine täglich
erneuerte Demonstration der Möglichkeit, daß der Mensch über die Begrenztheit
seines Daseins hinausgelangen könne. Weshalb sollte die übrige Welt anders

geartet sein, weshalb sollte sie nicht ihre alten Zwiste und Konflikte aufgeben
und beiseitelegen und die Technik der Zusammenarbeit in einer pluralistischen
Weltgesellschaft annehmen? Die Politik ist von Übel, sagt der Amerikanismus,
und das Zusammenleben der Völker sollte ohne Mitwirkung der Regierungen
mögUch gemacht werden; die einzelnen Menschen in der ganzen Welt, welche
ähnliche Ziele verfolgen, sollten einander kennen lernen : Verständnis füreinander

wird die natürliche Frucht ihres Kontaktes sein. Präsident Woodrow
Wilson, der erste Intellektuelle im Weißen Hause, rief die Menschheit dazu auf,
die alte Ordnung abzuschaffen, sich gegen engstirnige Regierungen zu erheben
und in die neue Ära der Freiheit und Selbstbestimmung überzutreten. Vierzig
Jahre später hat Präsident Eisenhower, kein Intellektueller, sondern eher die

Verkörperung des Durchschnittsamerikaners, vorgeschlagen, die Leute auf der

ganzen Welt sollten darüber abstimmen, ob sie «den Kommunismus» oder
« die Demokratie » wollten.

Der eschatologische Ton läßt sich in dieser und in vielen anderen Äußerungen

nicht überhören. Und es ist höchst charakteristisch, daß der gleiche Wilson,
der die Geschichte durch revolutionäre Neuheiten zu verändern trachtete, auch

glaubte, die nationale Eigensucht (welche in seinen Augen schlimmer
Partikularismus war) könne durch ein Weltparlament aus der Welt geschafft werden,
eine gigantische Formel für die Beseitigung politischer Übelstände. Roosevelt,
der von einem brain trust beraten war, folgte demselben Plan.

Aus diesen Gründen ist die amerikanische Politik im Nachteil, wenn sie

sich mit dem «alten Adam » zu befassen hat. Einmal hat, wie George F. Kennan
bemerkte, die amerikanische Gesellschaft jegliches Bewußtsein des Bösen, das

in ihrer eigenen Brust existieren könnte, unterdrückt und die Aufgabe, sich mit
dem Bösen auseinanderzusetzen, dem Psychologen und Fürsorger Überbunden.
Es widerstrebt ihr auch; in anderen Gesellschaftsgruppen das Böse zu erkennen,

oder sie glaubt, daß Überredungskunst und das gute Beispiel es beschwören

könnten. Auf jeden Fall soll man nie Gewalt anwenden, denn sie steht im
Widerspruch zur rationalen Natur des Menschen und läßt die guten Absichten
dessen, der sie gebraucht, zuschanden werden. Und seit Hitler und StaUn die
Gewalt zum Hauptinstrument ihrer Regierung machten, wird sie mit noch
mehr Abscheu betrachtet. So hat Professor Hans Morgenthau recht, wenn er

sagt, die Amerikaner glaubten an ein goldenes Zeitalter der Vergangenheit,
als es keine Außenpobtik (und keine Vergangenheit) gegeben habe, und an

994



ein goldenes Zeitalter der Zukunft, in welchem die Gewaltanwendung, das

heißt die Außenpolitik, wieder ausgeschaltet sein werde. Sie betrachten es als

ihre Mission, dieses zweite, endgültige Zeitalter herbeizuführen und die Politik
durch Gesellschaftstechnik zu ersetzen. Das Folgende ist eine echt amerikanische
Version des utopischen Denkens von Saint-Simon bis Lenin: so wie der erstere

sagte und Auguste Comte wiederholte: «Die Regierung von Menschen wird
der Verwaltung von Sachen weichen», und der letztere erklärte: «Der Staat

(gemeint war das bürgerliche Staatssystem) wird vergehen», so wird jede
Hausfrau imstande sein, in einer klassenlosen Gesellschaft die wenigen täglichen

Obhegenheiten der Verwaltung zu meistern.
Wir sehen somit, daß das amerikanische Denken über das Weltgeschehen

sich mit dem utopischen Denken vermengt, das heißt mit dem Glauben, daß

individuelle Tugenden (hauptsächlich protestantischer Färbung) auf menschliche

Gemeinschaften übertragen werden oder wenigstens in einer Art von
globalem Ersatz für die Politik intakt gehalten werden könnten, wie etwa im
People-to-People-Vrogtamm oder im «Friedenskorps.» Auf universeller Ebene
soll eine neue, durch umfassende Kontakte zwischen den Völkern ermöglichte
Organisation, die Vereinigten Nationen, alle Gegensätze absorbieren, welche
die «in verschiedenen Phasen ihrer wirtschaftlichen Entwicklung» befindlichen
Völker heute noch trennen (die These von W. W. Rostow). Ein anderer
hervorragender Intellektueller, Professor Arthur Schlesinger jr., drückt dieselbe
Idee aus, wenn er sagt, die Vereinigten Nationen verkörperten das langsam
sich erhebende «Gewissen der Menschheit» in der gleichen Weise, wie die
Parlamente vom dreizehnten Jahrhundert an die Vertreter des nationalen
Selbstbewußtseins geworden seien.

Es handelt sich nicht darum, ob diese Aussagen einen Wahrheitsgehalt
haben, sondern darum, zu zeigen, daß die evolutionäre Doktrin auf die PoUtik
angewandt wird, ja, daß die evolutionäre Doktrin zum Ersatz für die Politik
wird. Wir beginnen jedoch zu sehen, warum dies so ist. Gerade wie die
Marxisten die kommunistische Gesellschaft als nie ganz erreicht, aber nicht weit
entfernt betrachten, so faßt die amerikanische Ideologie die Gesellschaft, welche

sie hat formen helfen, als ein Abbild der kommenden universalen Gesellschaft
auf: sie betrachtet die Unterdrückung des Bösen im eigenen Land — und selbst
die bloße Absicht, es zu unterdrücken — als eine Garantie dafür, daß das Böse

in der ganzen Welt gemeistert werde. Das puritanische Gewissen ist natürlich
ein Selbstankläger: wir lesen zahlreiche Aussagen von verantwortungsbewußten

Pubhzisten und Politikern, daß wir das Böse in unserer Mitte ausrotten
müßten (zum Beispiel die Rassentrennung und den wirtschaftbchen Eigennutz),

bevor wir die Sowjetunion für ihre eigenen Missetaten verurteilten. Aber
man nimmt immer an, wir würden unsere Reinheit gleich hinter der nächsten

Straßenbiegung erreichen und wir könnten, bis wir dort angelangt seien, die
Völker der ganzen Welt zu einer allgemeinen Gewissenserforschung einladen.

995



Und warum soUten unsere Feinde da nicht mitmachen, indem sie gerade
dadurch beweisen, daß sie nicht einmal Feinde sind? Selbst ein so kultivierter
poUtischer Geist wie Kennan sagte über Chruschtschews Rußland : « Ein Feind,
mit dem man sich zu einem Gespräch hinsetzt, ist kein Feind mehr. »

In dieser verworrenen Perspektive können unmittelbare konkrete Ziele der
PoUtik nicht mehr von einer weitentfernten und vagen geschichthchen Vision
und, darüber hinaus, von ideologisch inspirierten Träumen unterschieden
werden. Der amerikanische Intellektuelle bewegt sich in einer schlüpfrigen und
abstrakten Welt und hält allzuleicht seinen Provinzialismus für Universahtät.
Ein Leitartikler der New York Times, einer Hochburg der Intellektuellen und
PoUtiker, hat neuhch vorgeschlagen, die Vereinigten Staaten soUten sich von
den «Kolonialmächten» Europas, vom westUchen Standpunkt in der Welt-
politik, selbst von der weißen Rasse trennen, um die Aufrichtigkeit ihrer
Freundschaft für die aufstrebenden farbigen Völker und ihre Sympathie für
nicht-westhche Interessen zu demonstrieren. AU dies im Namen einer
«revolutionären» Welt, einer besseren Weltordnung, in welcher amerikanische
WertvorsteUungen am Ursprung einer totalen Erneuerung, einer völligen
Regeneration sein könnten.

Es ist somit leicht zu erkennen, wie in einer solchen Schau das Weltgeschehen

sein Gewicht verhert, wie Vergangenheit und Gegenwart als historische
Kategorien verworfen werden und an ihre SteUe die unbeschwerte Meinung
tritt, es sei aUes zu jeder Zeit mögUch: Abrüstung, Weltregierung, allgemeine
Verbrüderung, die Beseitigung der Geschichte und der Gegebenheiten der
menschbchen Existenz. So erhob kürzhch ein hberaler Pubhzist, Mr. Wilbam
Shannon, gegen die für seinen Geschmack zu konservative Administration
Kennedy die Anklage, sie habe «eine eingesessene Neigung zu demjenigen
Kurs, welcher als der reaUstischste » erscheine. Auf diese Weise wird der Reabsmus

als mit Vorurteil belastet verworfen und Utopia aufden Thron der Menschheit

gesetzt. Aber Pascal hat die Warnung ausgesprochen : « ceux qui cherchent
à faire l'ange finissent par faire la bête. »

996


	Bemerkungen über den amerikanischen Intellektuellen

