
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 8

Artikel: Max Mell, ein österreichisches Schicksal und ein österreichischer Besitz

Autor: Vogel, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Max Meli, ein österreichisches Schicksal und ein
österreichischer Besitz

ALOIS VOGEL

Zum achtzigsten Geburtstag des Dichters am io. November

Ein österreichisches Schicksal: immer wieder werden die Gaben der Dichter
von den Menschen dieses Landes empfangen, sprechen deren Innerstes und
Tiefstes an und haben daraus ihre zeitlose und übernationale Gültigkeit, werden

aber auch darum von den Menschen der engsten Heimat als nur für sie

gesprochen gehalten, machen den Künder in den Augen seiner Umgebung zu
einem Volksdichter, dem die Weite der Welt fehlt. Und doch, wie sehr gefehlt!
Wenn es auch so scheint, als wären die StiUe und die Geradheit des Herzens
verlorene Begriffe, über die man nur noch lächeln kann, wenn man in großen
öffentbchen Diskussionen kultureUer Veranstaltungen über die Dämonie des

Dorfes nur witzelt, so wäre man doch glückhch, wenn ein Stiller wie Adalbert
Stifter im Lande leben, und wäre glücklich, wenn ein österreichischer Dostojewski

die Dämonen eines österreichischen Dorfes beschwören würde. Denn
immer kommt es nur darauf an wie, und nie wovon geschrieben wird. Die
großen menschbchen Anhegen sind, seit wir zurückdenken können, immer
wieder dieselben, nur jeder Generation, jeder Epoche müssen sie in ihrer
Sprache, in ihren Beschwörungsformeln gesagt werden. Vielleicht beschwört
schon einer jene Dämonen, und wir warten nur, bis er uns seine Formeln
zuwirft, bis er uns an seinem Zauber teilhaben läßt. Der Künstler der StiUe und
Geradheit des Herzens weilt jedenfaUs mitten unter uns : Max Meli.

Damit ist aber auch schon seine tiefe Wesensverwandtschaft mit Adalbert
Stifter angedeutet, und wir könnten sie bei der Betrachtung seines Werkes noch
oft zitieren.

Am io. November 1882 in Marburg an der Drau geboren, der schönen süd-
steirischen Stadt, die schon seit 1918 zu Jugoslawien gehört, kam der erst
Vierjährige nach Wien. Sein Vater war Direktor des großen Blindeninstitutes
in der Josefstadt, und die Stille des damals von vielen Gärten und schönen

Höfen, von denen heute noch einzelne vorhanden sind, ausgezeichneten
Bezirkes, prägte die Kinderjahre des Dichters. Jene berühmte Schule der Piaristen,
der so mancher bekannte Sohn unserer Heimat seine Bildung verdankt — so

erwarben, um nur einige für viele zu nennen, Franz Werfel und Anton Wildgans

hier das Rüstzeug für ihr späteres Wirken —, nahm auch Max Meli auf.
Und noch eine zweite alte, traditionsreiche Stätte großer Kultur, die dieser

847



Bezirk beheimatet, wurde dem Dichter schon in Kindesjahren zu entscheidender

Begegnung: das Theater in der Josefstadt. In diesem 1776 gegründeten
Haus erlebte der erst sechsjährige MeU ein Feenmärchen, lernte der Achtjährige
Ferdinand Raimunds Verschwender kennen, und dieses TUeater war es auch,
das bald nach der Grazer Uraufführung 1923, unter der Regie Max Reinhardts,
MeUs Apostelspiel, als erstes Bühnenwerk des Dichters in Wien, aufführte.

Noch in der Zeit seines Besuches der Wiener Universität, wo er Germanistik
studierte und 1905 zum Doktor der Philosophie promoviert wurde, erschien
sein erstes Buch: Lateinische Erzählungen (1904). Welch frühe Meisterwerke
kurzer Prosa werden uns in diesem Band des erst Zweiundzwanzigjährigen
geboten! Wie viel von jener in aUen Werken des Dichters wiederkehrenden
Grundmelodie wird hier schon angeschlagen Schon deutet sich die UebevoUe

Zuneigung zur Natur an, ein Zug, den wir immer wieder in seinen NoveUen
finden und der uns im Steirischen Lobgesang, zu schhchter Klarheit gesteigert,
in eine echtere archaische Welt führt als so manches krampfhafte Bemühen
vieler seiner und unserer Zeitgenossen. Aber auch das Große, ja Grausame des

Schicksals, wie es zu jedem urtümlichen Geschehen gehört, finden wir hier
immer wieder beschworen, von der Erinnerung an ein Kindererlebnis, von
der Schuld an dem Weißen ApoUo, dem schönen Schmetterhng, bis zum Tod
der heiligen Johanna. Ob es sich nun um das traurige Geschick Annias handelt,
um das unschuldige Zerbrechen der jungen Psychidion, oder um die letzte
Erkenntnis des Bildhauers, immer finden wir im Zentrum die Gestalten der

Opfernden und der Geopferten, die uns in ihrer Strenge an die Antike
gemahnen. Besonders wenn wir die große NoveUe Barbara Naderers Viehstand,
die 1914 nach zwei weiteren NoveUenbänden und einem Gedichtband erschien,
betrachten, ergreift uns die Verkettung der sich immer aufs neue fortzeugenden
Schuld mit einer an Aischylos gemahnenden Unbedingtheit, die zur unaus-
weichhchen Katharsis im Sühneopfer der beiden Tiere getrieben wird.

Schon in diesem Werk, für das Meli den Bauernfeld-Preis erhielt, sehen wir,
daß es keines im Bhckfeld der AUgemeinheit stehenden oder für die

Zeiterscheinungen symptomatischen Ereignisses bedarf, um Großes und Starkes zu
schaffen, sondern daß sich das in der Schilderung gegebener Vorfälle eines

kleinen steirischen Ortes beschwören läßt. In wie vielen Gleichnissen, Bildern
und einfachen, geradlinigen Geschichten wird uns das bei MeUs Novellen
immer wieder offenbar! Es sind nur Dinge, die jeder erleben könnte, die aber

nur vom wahren Dichter so bis auf ihren Grund geschaut werden. Denn
Dichter sein ist Seher sein. Der Seher aber bedarf keiner großen Worte. Er
kündet, was er sieht. Seine Sprache ist die des VolksUedes und des Märchens.

Töricht, wer glaubt, daß diese primitiv sei.

Reinen alten VolksUedern gleichen auch manche Gedichte Max MeUs. Wenn
wir sie lesen, hören wir seltsam satte, längst verlorene Weisen dazu erkhngen,
so beim Herbstgang, bei Der milde Herbst von Anno 4; oder bei Weihnachtschoral.



Die wenigen Worte des Gedichtes Eiser Gesang bei einer Christmette scheinen
aber schon von Ewigkeit her auf uns zuzukommen.

Wie es bei Barbara Naderers Viehstand das Böse und seine permanente
Konsequenz ist, ist es beim Apostelspiel das Gute, das bis zur letzten Möglichkeit
ausgeschöpft wird. Der feste Glaube, der Glaube an das Gute, versetzt nicht
nur Berge, er macht auch aus den beiden mordlustigen Gesehen zwei heilige
Apostel, und die Männer, die noch vor Minuten zum Bösen bereit waren,
werden vom einfachen Vertrauen der kindlichen Unschuld überwunden. Dieses
kurze Spiel, das 1923 uraufgeführt und in fast alle europäischen Sprachen übersetzt

worden ist, holt das Wunderbare, Überweltliche durch die unkomplizierte
Gestalt der Magdalen in einer einmalig reinen Gebärde in unseren Alltag und
unser tägUches Leben.

Das Apostelspiel wurde Allgemeingut des Volkes, wie es die Märchen oder
Volksweisen sind, es wird auf den großen Bühnen ebenso wie in unzähligen
kleinen Theatersälen, auf improvisierten Laienbühnen und bei Jugendtreffen
gespielt. Es ist ein unermeßlicher Born optimistischer, gläubiger Humanität
echt christbcher Prägung, der mit diesem Spiel an tausende Menschen gegeben
wurde. Was der Dichter schon zwei Jahre vorher mit seinem Wiener Kripperl
von 1919 versucht hat, wird hier fugenloses Ganzes: das Wunderbare in dieser
Welt. Kierkegaards Forderung nach « Gleichzeitigkeit mit Christus » wird hier
Wirklichkeit. Sind im Wiener Kripperl àie symbolgesättigten Straßenbahnszenen
eines und das Wunder in dem Straßenbahnhüttchen ein anderes, so finden wir
von nun an immer wieder das Wunderbare als konkrete Gegenwart. Schon
Das Schutzengelspiel (1923) zeigt uns das, ebenso das nächste, das Nachfolge-

Christi-Spiel (1927). Bei diesen beiden Werken sehen wir deutlich den Gedanken

an ein Festspiel manifestiert. Auch Meli greift, ähnlich wie Hofmannsthal
mit seinemJedermann, auf die frühe, mittelalterUche Tradition geistlicher Mirakel-

und Morahtätenspiele zurück, die im österreichischen Alpenland eine

starke, nie ganz versiegende Quellströmung aufzuweisen haben. Wie bei diesen
das Spiel mit dem christlichen Leben und dem kirchlichen Rau.m eine Einheit
bildete, so auch bei MeUs Festspielen. Bernt von Heiseler sagt von ihnen:
«Wirkbchkeit und Überwirkhchkeit sind in diesen Spielen nicht als ,AUtag'
und ,Poesie' ideal aufeinander bezogen, sie berühren sich unmittelbar. » Damit
kommen wir aber zu dem Ursprung allen Theaters und wohl der Kunst
überhaupt: zur kultischen Weihe, wie sie von den Griechen für unseren Kulturraum

geschaffen wurden.
Das vorhin Gesagte und dieses Bewußtsein der kultischen Weihe spricht

schon eindeutig aus, daß es sich hier um eine engagierte Kunst handelt. Für
unseren Dichter gibt es nur eines: Die Menschen zu den dauernden Werten
abendländischer Überlieferung hinzuführen. Diese Werte aber sind: Einsicht
in menschbche Größe und mehr noch in menschliches Versagen, wie es uns
schon die klassische Antike weist, und: begnadete Erlösung durch die Heils-

849



botschaft des Christentums. Durch sein konsequentes und jede Konzession
abstreichendes Ernstnehmen dieser Botschaft, der Botschaft reiner Liebe —
auch dort, wo es, wie im Schutzengelspiel, der landläufigen, bürgerhehen Moral
und ihrem Ehrbegriff zuwiderläuft —, ist der Dichter ein unbequemer Mahner.

Es ist nach dieser Überlegung nicht verwunderlich, daß sich MeU 1931
auch dem anderen QueUstrom des abendländischen Denkens zuwendet und
einen antiken Stoff wählt: die Antigonegestalt und ihre beiden feindbchen
Brüder Eteokles und Polyneikes. In Die Sieben gegen Theben geht es letztlich
wieder um den, hier aber am Fehlen von Gnade und Erlösung gescheiterten
Versuch der Überwindung von Dünkel, Stolz, Erbschuld und Anlage durch
reine, humane Liebe. Das Geschehen ist immer ein inneres Geschehen, und
der Ort und die Zeit haben nur sekundäre Bedeutung. In dieser dramatischen

Dichtung kommt MeU dem großen österreichischen Klassiker GriUparzer
nahe, während er in anderen an Raimund denken läßt.

Besonders sehen wir das in dem Spiel von den deutschen Ahnen (1935), wo er
noch einmal das Eingreifen des Überirdischen in das Irdische auf die Bühne
bringt. Wir sehen hier — es handelt sich dabei um ein Stück voU echten
barocken Erbes, dem es noch selbstverständlich ist, daß längst Gestorbene plötzlich

wieder auftauchen — alle Seinsebenen auf eine Plattform gesteUt und voUer
Lebendigkeit zu einem gemeinsamen Spiel vereint. Das Stück wurde, wohl
wegen der Anspielung auf die blutige und meist zufäUige Opfer treffende

Terrortätigkeit der verbotenen nationalsozialistischen Partei in Österreich vor
1938, unter Hitler verboten.

Der Nibelunge Not, der erste Teil erschien 1943, der zweite 1950 auf der
Bühne, scheint in der Themenwahl aus einer zeitlich bedingten geistigen
Strömung zu kommen. Freilich nicht aus jener, wenn man sie überhaupt als

geistige und nicht besser als ungeistige bezeichnen soll, die Nibelungentreue
und Volksverbundenheit auf ihre Transparente geschrieben hatte und letzten
Endes mit Etzel rufen konnte: «Ich wiU nicht Weisheit, ich wiU meinen
WiUen!» — Ausruf der Steppe, der Barbarei —, sondern aus jener geistigen
Strömung, die glaubte, daß Österreich Hüter und Erbe deutschen Geistes

und Wesens sei, die von einem zweiten deutschen Staat sprach, und die sich
leider als Bollwerk gegen den Osten, statt als Mittler und Schmelztiegel einer

größeren Einheit, einer Einheit des Geistes, betrachtete. Ist diese Zeitströmung
vieUeicht an der Wahl des Themas maßgebend beteihgt, so ist die Gestaltung
durchaus eine dem Dichter eigene. Wir spüren den schicksalhaften Hauch hier
in derselben Weise, wie er uns bei den Dramen vom Hause des Königs Ödipus
anweht. Hier wird uns die unerbitthehe Strenge des Mythos bewußt, und wir
ertragen ihren Gleichnischarakter, wie wir ihn in den sophokleischen Dramen

ertragen. Es wird uns bewußt, daß hier, in unseren Breiten und in unserem
Lande, von ebensolchem Schicksal gesungen wurde wie in Griechenland.
Gerade heute, in einer Zeit, wo wir die Illusion des Fortschrittes immer mehr und

850



mehr erkennen müssen, wo wir gezwungen wurden, die Grenzen der Vernunft
festzustellen, gerade heute wird den Hellhörigen die Botschaft der Mythen
wieder laut. Sicher ist es kein Zufall, daß auch jene modernen Dichter, die mit
neuen Ausdrucksmitteln arbeiten, sich diesen Themen zuwenden, von Joyces
Ulysses bis zu Zusaneks Ein Schloß in Europa.

MeU, der in dem ganzen Werk streng der mittelhochdeutschen Dichtung
folgt, gebngt es in harten, ineinandergreifenden Szenen, die den Zuschauer
mitreißen, diesen immer noch auf einen Ausweg hoffen zu lassen, bis das

endgültige Geschick der Nibelungen hereinbricht. Einzig die Gestalt des Dietrich
von Bern ist im Ausklang symbolhaft abgewandelt. Prophetisch khngt es,

wenn Etzel, der Herr des Ostens, sagt: «Ich will der Hirt der Völker sein! /
Aber ich bringe ihnen dieses Schwert », und wenn Dietrich antwortet : « Deine
Söhne sind für mich gefallen. / Du rufst noch nach mir, König Etzel, / wenn
der wahre Morgen dich durchdringt. »

Mit seinem letzten dramatischen Werk, feanne d'Arc, kehrt der Dichter in
vielem zu seinem ersten großen Wurf, dem Apostelspiel, zurück und verbindet
beide von ihm eingeschlagenen Wege, den des mittelalterUchen Mirakelspieles
und den der attischen Tragödie, zu einer Einheit. Zieht doch das Opfer der
Jungfrau, das im Mittelpunkt des Spieles steht, den Faden deuthch sichtbar zu
der Tragödie im ursprünglichen Sinne hin. Mit der Magdalen hat diese
Johanna aber nicht nur die bäuerhche Abkunft gemeinsam, es ist vielmehr auch
der Glaube an das Wort, das, wenn es einmal dem anderen gegeben ist,
Gestalt annimmt und nicht mehr löschbar ist.

Dieser Glaube an das Wort ist auch der Glaube des Dichters. Das Wort, das

Eigentlichste, das er zu geben hat, Max Meli weiß von seiner tiefsten Bedeutung,

von seiner Schwere und seiner Schönheit. (Führt hier nicht eine Linie
zu dem Philosophen Ferdinand Ebner?) Er stellt es auf den rechten Platz und
läßt es leuchten, auch dort, wo es sich nur um einfaches Erzählen von Erlebtem
handelt, wie im Steirischen Ebgesang. Es wird glänzend und gewinnt Gesicht.
Es ist das Wort, das Gott als ein Teil seiner selbst gab, und das der Dichter
weitergibt, wie ein Priester den Leib des Herrn weitergibt.

851


	Max Mell, ein österreichisches Schicksal und ein österreichischer Besitz

