Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 7

Nachruf: Gedenkrede auf Werner Jaeger : 30. Juli 1888-19.0ktober 1961
Autor: Schadewaldt, Wolfgang

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedenkrede auf Werner Jaeger

30. JULI 1888—19. OKTOBER 1961

GEHALTEN AN DER FREIEN UNIVERSITAT BERLIN
AM 12. JULI 1962

WOLFGANG SCHADEWALDT

Es war am Abend des 27. November 1920, als auf Einladung der Vereinigung
der Freunde des Humanistischen Gymnasiums in Berlin und der Provinz
Brandenburg im Auditorium Maximum der Friedrich-Wilhelm-Universitit
Unter den Linden der damals zweiunddreiBigjihrige Professor Werner Jaeger
aus Kiel einen Vortrag iiber « Humanismus und Jugendbildung» hielt. Man
kann den Vortrag heute in Jaegers « Humanistischen Reden und Vortrigen»
studieren. Was aber dem gedruckten Wort auf keine Weise mehr abzulesen ist,
das ist die Wirkung, die an jenem Novemberabend vor nun mehr als vierzig
Jahren von der Erscheinung des Vortragenden und seinem Worte ausging. Ich
sah thn damals zum erstenmal. Ungemein jugendlich stand er da unten an dem
Katheder des grof3en, nach hinten aufsteigenden, iiberfiillten Raums, beschei-
den und zugleich hochst souverin, mit weicher, wohllautender Stimme die ab-
gewogenen Sitze seines Manuskripts modulierend, den skeptisch-liebenswiir-
digen Blick tiber die Reihen der Zuhorer gleiten lassend, ein junger Wissender,
ein junger Weiser — eine Erscheinung von schwer beschreiblicher geistiger
Anmut, aus der jedoch die in sich zuriickgenommene Kraft des festesten Uber-
zeugungsmuts und ein hinreilender, ganz unverziickter, ihn tief erfiillender
Enthusiasmus sprach. Noch heute klingt mir der Ausdruck im Ohr, mit dem
er etwa den Satz sprach: «Soll der Humanismus seinen hohen Namen mit
Recht tragen, so kann es sich fiir ihn nicht darum handeln, den Anschluf3 an
die innere Verfassung des heutigen Intelligenzmenschen zu suchen... Auf
solche Weise gelangt unsere Zeit nur zu einem Spiegelbild ihrer eigenen unbe-
friedigten und ruhelosen Existenz. ..» Oder, am Schlufl des Vortrags: «Wir
hoffen, daB aus unserer Jugend dort (an der humanistischen Schule, wie er sie
umrissen hatte) Menschen erwachsen werden, die weder zu bloBen Gelehrten
und Buchmenschen, noch zu Technikern und Spezialisten, noch zu Literaten
und Astheten geziichtet sind, sondern erzogen zur Sicherheit im Stehen, Sehen

735



und Gehen, jener hochsten Stirke des Griechentums, zu klarem Urteilen und
Denken und zur Erkenntnis des Allgemeinen im Besonderen und des Gegen-
wirtigen aus dem Vergangenen, zum Wollen gerechter und gemeinniitziger
Ziele. .. und zum Glauben an die unzerstérbare Macht des Geistes. »

Jedoch nicht nur der persénliche Zauber des jugendlichen Professors war
es, der mich und einige andere so fiir ihn einnahm, daf3 wir auf dem Nachhause-
weg nach jenem Abend miteinander iiberlegten, wie wir wohl nach Kiel und
zu ihm kommen konnten, und der uns, als ein Jahr darauf das Wunder eintrat,
daB er als «Kronprinz» und Nachfolger von Ulrich v. Wilamowitz zu uns nach
Berlin kam, sofort seine Schiiler werden lieB. Wir hatten, nach dem ersten
Weltkrieg aus lingerem oder kiirzerem Heeresdienst mehr oder weniger er-
schiittert zuriickgekehrt, bereits zwei Jahte bei den groBen alten Minnern:
Wilamowitz, Eduard Meyer, Diels, Wilhelm Schulze und weiter Eduard Nor-
den und Ulrich Wilcken studiert, und lernbegierig, aber auch skeptisch hatten
wir es erfahren, wie aus diesen Minnern die Wissenschaft vom griechisch-
romischen Altertum weit ausgreifend und fest auf sich selber ruhend, jedoch
wie aus einer anderen Zeit und Welt, als der wir selber angehérten, zu uns
sprach. — Und nun stand an jenem Katheder ein Mann eben jener Wissenschaft
vor uns, kaum ein Dutzend Jahre ilter als wir selber, und gab mit seiner ganzen
Erscheinung zu erkennen, wie auch er, von der Krise der Zeit in Krieg und
Revolution erschiittert, nicht mehr als ein ruhiger Besitzer in dem festen gro-
Ben Hause saf3, sondern von der Frage umgetrieben wurde, wie es denn um
die Fundamente des Hauses bestellt sei und auf welchem Recht und welchen
Griinden unsere gegenwirtige Beschiftigung mit den Griechen beruhe. Dabei
war der Mann, der diese Fragen stellte und in seinem Kolleg wohl auch die
bei den Alten verponten Namen eines Burckhardt oder Nietzsche nannte,
durchaus kein wissenschaftlicher Qutsider, ein Literat oder Dichter. Er war
ein Gelehrter, der, selber durch die alte Schule gegangen, sich bereits rithmlich
in der schweren Kunst ausgewiesen hatte und ibrigens mit jedem Wort zu
erkennen gab, daB3 er nicht gewillt war, das Ererbte und Erlernte wegzuwerfen,
sondern cher es in neuem Sinne zu etfiillen.

Denn allerdings war die aus dem BewulBtsein der Zeitkrise ihm erwachsene
Neubesinnung auf die Grundlagen unseres Umgangs mit dem Griechentum
bereits das Gesetz gewesen, nach dem er angetreten war. Schon die Vorlesung,
die der Sechsundzwanzigjihrige bei der Ubernahme des Basler Philologischen
Lehrstuhls gehalten hatte, betitelt « Philologie und Historie » (vom Jahre 1914),
hatte eine neue Besinnung zunichst auf das Wesen und die urspriingliche Be-
deutung der Philologie als Wissenschaft gebracht. Getrieben aus «verehrender
Kraft» (nach einem Worte Jakob Burckhardts), sollte die neuproklamierte
Philologie die Etforscherin und Verkiinderin der «urbildlichen Schépfungen »
sein, «die die griechische Kultur zu reiner und ewiger Grundgestalt alles
wahrhaft Menschlichen und Menschheitlichen geformt » hatte. Dann hatte der

756



Hamburger Vortrag aus dem Jahre 1919: « Humanismus als Tradition und
Erlebnis» das Wesen der antiken Tradition anstelle eines bloBen Uberbleibens
vielmehr als die in immer neuen Etlebnissen griindende Fortdauer der grie-
chischen Urbilder und Werte dargestellt. Und weiter wurde nun an jenem
Novemberabend des Jahres 1920 jene Fortdauer des griechischen Erbes in
Humanismen wie Philologie und Jugendbildung in das «Urphinomen» der
menschenbildenden Kraft der Griechen selbst zuriickverankert. Jaeger fand
tiir dieses Kulturprinzip, das ebenso das lebendige Ganze der Kultur der Grie-
chen an sich selbst umfalte wie zugleich auch das Phinomen ihrer europiischen
Fortdauer, schon damals den Namen der Paideia. Und iiberblicken wir heute,
wo das Leben und das Wirken Werner Jaegers als etwas Vollendetes vor uns
liegt, eben das Ganze dieses Wirkens, so fillt ins Auge, wie all das, was als
Anlage in Werner Jaeger ruhte, was Herkunft und frithe Eindricke férderten
und spitere Einflusse hinzubrachten, in der Besinnung auf jenes Prinzip der
Paideia ihm schon ganz frith die eigene Form und die bestimmende Richtung
gegeben hatte.

Sucht man sich des Bildes der groBen Gelehrten-Personlichkeit im allgemei-
nen zu versichern, so lassen sich etwa zwei Haupttypen unterscheiden. Der
eine schreitet von einem mehr oder weniger beliebigen Ausgangspunkt unab-
lissig von Gegenstand zu Gegenstand fort, greift auf immer neue Methoden
und Sachgebiete aus und steht schlieBlich als Beherrscher einer Provinz oder
gar eines ganzen Reiches der Forschung da. Wir konnen diesen Typus den
expansiven nennen. Der andere geht von der Ahnung eines Ganzen aus, dal er
mit instinktiver Sicherheit frith entwirft und in seinem spiteren Leben nur
immer reicher ausbaut. Dieser Typus mag als der architektonische bezeichnet
werden. — Ein expansiver Gelehrter von groBter Art war Ulrich v. Wilamo-
witz-Moellendorff, der in seinem hohen Alter das Wort sprechen konnte:
«Umzulernen stets bereit!» Fin architektonischer Forscher und Gelehrter war
Werner Jaeger. Und seine Eigenart und seine Leistung recht wiirdigen, heil3t
beobachten, wie seine ungemein frith zu ihrer eigenen Natur gelangte Ente-
lechie sich in dem wechselvollen Fortgang seines Lebens mit grofiter Folge-
richtigkeit doch immer nur weiter bereichert und entfaltet hat.

* *
*

Werner Jaeger war am 30. Juli 1888 in Lobberich am Niederrhein geboren.
Und wenn ihm mit dieser seiner niederdeutschen Herkunft ein ziher Sinn des
Beharrens gegeben war, der sich in seinem spiteren Leben wie Denken immer
durchhielt, so wuchs ihm aus dem alten Kulturboden seiner Heimat, nahe der
hollindischen und belgischen Grenze, mit vielfiltigen Ausblicken auf das west-
liche Europa jener «europiische » Sinn zu, der seine geistige Art stets bestimm-
te, und zugleich das frithe BewuBtsein der in die Gegenwart hinein fortdauern-

757



den Wirkung der Antike. — Als Knabe und Jingling besuchte er das katho-
lische Kempener Gymnasium, dessen Schutzherr der Mystiker Thomas a
Kempis, Verfasser der einst weit berihmten «Imitatio Christi» war. Und der
feste humanistische und zugleich christliche Geist dieser Schule bewirkte, daf3
bereits dem Knaben die sonst oft als problematisch hingestellte Einheit von
Antike und Christentum zur selbstverstindlichen GewiBheit wurde. Auch das
hat in seinem Lebenswerk fortgewirkt.

Es scheint, der geschwisterlose Knabe war schon auf der Schule eine Art
«junger Gelehrter». Er las iiber die Anforderungen der Schule hinaus grie-
chische, romische wie auch spitantik-christliche Autoren und hatte nicht nur,
wie er gern erzihlte, sich selbst nach dem griechischen Neuen Testament eine
eigene griechische Grammatik hergestellt; er setzte auch seine Lehrer in Er-
staunen, als er, anstelle eines ihm aufgegebenen Aufsatzes iiber das Thema:
«Mit welchem Erfolg Alexander der GroBe Rom und Italien angegriffen hit-
te? », eine von Originalzitaten aus den Alexander-Historikern wimmelnde Ab-
handlung mit einem der Auffassung des Lehrers entgegengesetzten Resultat
ablieferte. Ein gesundes real-geschichtliches Interesse stand auch bei Werner
Jaeger am Beginn der Gelehrtentitigkeit und hat ihn auch spiter stets beglei-
tet. — Jedoch auch philologische Werke arbeitete er noch als Primaner durch,
darunter den ihm von einem «mizenatischen Onkel» geschenkten groBen
Kommentar des Euripideischen «Herakles» von Wilamowitz, der ihm, wie er
spiter verschiedentlich bekannt hat, zu einem «Wegweiser zu wahrhaft ge-
schichtlicher Betrachtung der griechischen Tragddie wurde».

Auf den Universititen Marburg und Berlin (1906/7—1911) wurden diese
Studien fortgefithrt. Doch trat, fiir alles Weitere entscheidend, die Berithrung
mit der Philosophie hinzu: in Marburg mit dem Neukantianismus eines Na-
torp, in Berlin, vermittelt durch den «letzten Hegelianer» Adolf Lasson, mit
jenem Spit-Hegelianismus, der zumal in der Person von Eduard Zeller die
philosophiegeschichtliche Durchordnung der Tradition der antiken Philoso-
phie geleistet hatte. Seitdem ist die alte Philosophiegeschichte das Hauptanlie-
gen Jaegers geblieben. Dal3 er nicht zum Historiker der antiken Philosophie
ex professo wurde — und auch spiter einer Berufung auf einen philosophie-
historischen Lehrstuhl widerstand —, beruhte auf dem starken Eindruck der
Lehre und der Personlichkeit von Ulrich von Wilamowitz, dem er in Berlin
nach seinem eigenen Wort eine Art « Heroenkult» entgegenbrachte. — Dreier-
lei hat das Vorbild und die Lehre von Wilamowitz in ihm ausgelost. Er wurde
auf den unmittelbaren Umgang mit den Texten und Handschriften verwiesen
und bildete sich ganz frith zu dem glinzenden Textkritiker und Emendator
aus, der er bis an sein Lebensende geblieben ist. Er sah, daB3 die Geistesge-
schichte nicht lediglich als ein Abspulen fadendiinner Abfolgen, sondern allein
von der Ausdeutung der konkreten Einzelerscheinungen her betrieben werden
miisse. Und endlich: er erkannte an dem Bild der umfassenden Wilamowitzi-

758



schen Altertumswissenschaft, daB3 antike Philosophiegeschichte nicht als iso-
lierter Weg des Denkens verfolgt sein wollte, sondern nur aus dem Zusammen-
hang von Kultur, Erziehung, Staat, Gesellschaft, Dichtung, Kunst und Reli-
gion des antiken Lebens.

So ausgestattet, schrieb der Zweiundzwanzigjihrige die sodann im Jahre
1912 als Buch erschienene Doktordissertation: «Studien zur Entstehungsge-
schichte der Metaphysik des Aristoteles», ein Werk, das ihn in so grofler Ju-
gend mit einem Schlage beriihmt machte. Denn was hier mit den Mitteln philo-
logischer Observation in Verbindung mit historischem Sinn und philosophi-
schem Sachverstindnis an einem der schwierigsten Texte der griechischen Li-
teratur geleistet war, war nicht weniger als die Zerschlagung des jahrhunderte-
alten, immer noch giiltigen scholastischen Bildes des Aristoteles als eines
«Systematikers». Die sogenannte Aristotelische «Metaphysik», so zeigte
Jaeger, war kein systematisch entworfenes Buch, das, da in ihm vieles eben
doch nicht «stimmtey, sich vielfiltige Umordnungen durch die Wissenschaft
gefallen lassen muBte. Das Buch war eine Sammlung von Lehrvortrigen, die
dem lebendigen Lehrbetrieb des Peripatos entwachsen, auch die lebendige
Denkbewegung des Philosophen wiedergaben.

Es hat Stimmen gegeben, die das Erstlingswerk Werner Jaegers fiir seine
nicht mehr Ubertroffene beste Leistung erklirt haben; und gewiBl hat es be-
freiend und gleichsam sprengend, wie ich aus sicherer Kenntnis bezeugen
kann, auch auf die Aristoteles-Beschiftigung unserer neueren Philosophie,
zum Beispiel die eines Heidegger, gewirkt. Jaeger selbst hat betont, daB3 dieser
erste Versuch: «das Gesetz einer literarischen Form zu verstehen», ihn dazu
gefithrt habe, «die Unmoglichkeit einer auf sich selbst stehenden, vom geisti-
gen Inhalt abstrahierenden Literaturforschung fiir das Gebiet der Antike zu
erkennen. » Und eben diese Erkenntnis, daB Form und Gehalt eine untrennbare
Einheit bilden, ist spiter auch zum Inbegriff seiner Lehre in seinem Schiiler-
kreis geworden.

Auf der Grundlage der «Studien» hat spiter Jaegers groBer «Aristoteles»
von 1923 es unternommen, die gesamte Aristotelische Philosophie als «Ent-
wicklung » in ihrer Stufenfolge zu fassen und den in sich selbst aufgegliederten
Aristoteles zugleich aus der Kontinuitit eines von dem spiten Platon her be-
dingten und sich von dort immer mehr entfernenden Denkens zu begreifen.
Mit der nun auf fast die gesamte Schriftenmasse des Aristoteles ausgedehnten
Verwandlung des Systematikers in den lebendigen Denker hat das ungemein
ansprechend geschriebene Buch den Aristoteles weiten Kreisen der gebildeten
Welt nahe gebracht, wihrend es zugleich der Frage nach der sachlichen Einheit
und der vielleicht notwendigen sachlichen Spannung in der Seinslehre des
Aristoteles neue Impulse gab.

759



Indessen war Werner Jaeger nach einem Aufenthalt zu Handschriftenstudien
in Italien, aus denen die Habilitationsschrift iiber den Kirchenvater Nemesius
von Emesa und damit iiber die Philosophie des Poseidonios hervorging, bereits
im Jahre 1914 als Sechsundzwanzigjihriger auf die Professur, die einst Fried-
rich Nietzsche innehatte, nach Basel berufen worden und in schnellem Aufstieg
schon im folgenden Jahr als Ordinarius nach Kiel und sodann 1921 nach Berlin
gekommen. In Berlin lehrte er an der Friedrich-Wilhelm-Universitit sechzehn
Jahre lang mit groftem inneren wie duBleren Erfolg. Und wenn wir heute den
zwanziger Jahren des Jahrhunderts auf allen Gebieten der geistigen Titigkeit,
in Natur- wie Geisteswissenschaften, im Kiinstlerischen wie Literarischen, den
Charakter einer besonders fruchtbaren und lebendigen Epoche zuerkennen,
so waren es auch bei Werner Jaeger jene zwanziger Jahre, in denen die friih
gefaBte Grundkonzeption seiner Altertumswissenschaft wie seines Humanis-
mus nun zu voller Bestimmtheit gelangte und sich wirkungskriftig entfaltete.

Er war sowohl im Kontakt wie im Kontrast zu der in Berlin herrschenden
Philologie nach Berlin gekommen. Im Kontakt: er war selbst aus der histori-
schen Altertumswissenschaft eines Wilamowitz hervorgegangen und verfolgte
auch weiter den durch Hermann Diels gewiesenen Weg einer vorwiegend phi-
lologischen Behandlung der antiken Philosophiegeschichte. Im Kontrast: er
stand in der geisteswissenschaftlichen Richtung, die durch Namen wie Schleier-
macher, Trendelenburg, Zeller, Adolf Lasson und den ihm freilich erst spiter
bekannt gewordenen Dilthey bezeichnet war. Diese beiden Stringe fiihrte er
zusammen und gelangte so zu der ihm eigenen Form einer philologisch fundierten
Geeistesgeschichte.

Als Nachfolger von Wilamowitz, neben dem er noch ein Jahrzehnt lang
lehrte, hat Jaeger diese seine Nachfolge in dem Sinn verstanden: daB der rechte
Nachfolger der wire, der seinen eigenen Weg zu gehen wiilite. Und so stellte
er der Universalitit eines Wilamowitz, der die Beherrschung aller Sachbereiche
und Methoden der Philologie an die verstehende Verlebendigung der einstigen
Lebensfiille der Antike gesetzt hatte, mit steigender BewuBtheit den Gedanken
der Totalitit des griechischen Altertums als eines sich sinngemil entwickelnden
geistigen Formenkosmos entgegen.

Fir uns, die wir in jenen Jahren gleichzeitig bei Wilamowitz und Werner
Jaeger studierten, war es eine Situation von grofBtem Reiz und einzigartiger
Fruchtbarkeit. In dem iber siebzigjihrigen Wilamowitz ungebrochen noch
immer jene Naturkraft am Werke, die, unterstiitzt durch ein riesenmiBiges
Gedichtnis und das ihm zur zweiten Natur gewordene ungeheure Konnen,
ohne alles Drum und Dran und ohne jedes Federlesen ins volle Leben griff,
stets etwas fa3te und durch die Fille der blitzartig ergriffenen Lebendigkeiten
das Altertum in seinen Hohen- wie Tiefenlagen als ein grenzenloses Feld von
Individualititen gegenwirtig machte, ohne in seinem Vortrag wie in seinen
Biichern je eigentlich ein Ganzes hinzustellen. Und auf der anderen Seite der

760



wenig Uber dreiBlig Jahre alte Werner Jaeger, auch er, ganz unspekulativ, aus
einem starken geschichtlichen Anschauungsvermogen die konkrete Erschei-
nung vielfach drastisch darstellend, jedoch stets so, dal eben kraft jener «An-
schauung » das Einzelne in die ibergreifenden Zusammenhinge riickte. Dabei
leitete ihn nicht so sehr ein vorwiegendes philosophisches Sachinteresse, das
ihn veranlaBte, sich den «Sachen selbst» zu stellen, sich mit ihnen zu konfron-
tieren, noch auch die aus dem Inneren des Betrachters in das Innere des Gegen-
standes dringende Schaukraft, mit der ein Mann wie Karl Reinhardt das Werk
eines Dichters oder Denkers in seiner inneren Gestalt erstehen lie. Werner
Jaegers groBe und urspriingliche Begabung war der Sinn fiir Kontinuititen.

Von Haus aus, wie wir bereits sahen, mit einem starken Sinn fiir das in
allem Wandel Beharrende ausgestattet, hing Jaeger in einer Zeit, die sich nicht
genug tun konnte, vom «Schopferischen» zu reden und zu schreiben, an dem
Schauspiel der durch alle geschichtlichen Verinderungen durchgehenden gei-
stigen Zusammenhinge. Die geistigen Kontinuititen waren ihm das, was
eigentlich die Geschichte konstituiert und auch ihren Wandel zu einem sinn-
vollen Wandel macht. Fiir die meisten Menschen ist die Tatsache, daB} etwas
fortdauert und bleibt, wenig sensationell. Sie fillt nicht sehr ins Auge und er-
scheint als ziemlich selbstverstindlich. Fiir Werner Jaeger war das Faktum, daf}
es tiberhaupt ein Kontinuietliches im zeitlichen Wandel gibt, gerade das Wun-
der.

Wie er selbst gesagt hat, ging es ihm um den «immer wieder sich durch-
setzenden Aristotelischen Gedanken der Entelechie», der «geprigten Form,
die lebend sich entwickelt», wie Goethe es als das Strukturgesetz alles organi-
schen Lebens formuliert hat. Nur dafl dabei sein Interesse ganz entschieden
auf der Seite des im Formenwandel konstant sich Durchhaltenden war. —
«Ich bin ja im Grunde Traditionsforscher», sagte er einmal zu mir in seinen
letzten Jahren. Und es scheint, daB sich von hier aus auch die besondere Be-
deutung der drei Hauptbegriffe seines Denkens klirt. Erstens eben Tradition:
wie schon in jenem Hamburger Vortrag angelegt, nicht lediglich das Resultat
irgendeiner «Trigheit» im zeitlichen Geschehen, sondern das Prinzip der sich
in immer neuen «Etlebnissen» verwirklichenden Konstanz der Werte. Jaeger
verdeutlichte diesen Traditionsbegriff am Bilde des alten athenischen Fackel-
wettlaufes: «Die einander voriiberfliehenden Generationen werfen sich gegen-
seitig die brennende Fackel zu, und wer sie mit fester Hand packt, schwingt
sie empor und trigt sie ein Stiick Weges vorwitts, bis er sie dem Nachfolgen-
den tbergibt. Unterscheiden wir Wesen und Erscheinung dieses heiligen Wett-
laufs. Nur 4uBerlich ist es eine stetige , Ubergabe‘ von Hand zu Hand, der
Sinn des Laufes ist die Lebendigerhaltung der gottlichen Geistesflamme, die
der Titan Prometheus als Samenfunken aller Kiinste und Erkenntnisse seinen
Lieblingen, dem Eintagsgeschlecht der Menschen, vom Himmel auf die dunkle
Erde gebracht hat.» — Sodann, zum anderen, Ku/tur: entgegen dem damals

761



Uberwiegenden Gebrauch des Wortes, nicht der «Ausdruck» eines geheimen
volkisch-nationalen «Wollens», sondern die sich im geschichtlichen Gestalt-
wandel Europas und, analog dazu, der Welt lebendig bewahrende griechisch-
menschheitliche Grundform. — Endlich Ergiehung, Bildung: das Instrument der
Erhaltung der leiblichen und geistigen Art einer Gesellschaft, der Herauf-
liuterung des Menschen zum Menschen.

Diese bereits in Werner Jaegers Natur und Herkunft angelegte «ideen-
geschichtliche » Betrachtungsweise bestimmte seine Methodik wie Thematik.
Irgendeine geistige Erscheinung — ein Gedicht oder ein Gedankenwerk —
von ihrem geistesgeschichtlichen « Ort» — dem Ort im Zusammenhang durch-
gehender Kontinuititen — zu verstehen, wurde ihm zu einem heuristischen
Prinzip, das er, oft mit verbliiffender Einfachheit, mit groBtem Erfolg gemei-
stert hat. Gelegentlich fielen ihm bei diesem «Orten» gleich zwei, drei Ergeb-
nisse in die Hand, so in der Abhandlung: «Solons Eunomie» (1926) und der
anderen: «Tyrtaios {iber die wahre Arete» (1932).

Zugleich waren jene ersten girenden Berliner Jahre fiir ihn die Jahre neuen
Lernens. Mit einer groBBen Kraft des Ausgreifens und Einbeziehens eignete er
sich in seinen Vorlesungen damals die ihm noch ferner liegenden Gebiete der
griechischen Klassik und Frithklassik an. Und da ihm zugleich mit den Zu-
sammenhingen stets auch die konkrete geschichtliche wie literarische Erschei-
nungsfiille vor Augen stand, gelang es ihm, in seinen Votlesungen wie Dar-
stellungen den geistigen Formenkosmos des Griechentums in seiner Einheit
wie seinem sinngemiBlen Wandel vom Epos Homers iiber Lyrik, Tragédie,
Naturbetrachtung und Philosophie der Vorsokratiker, Geschichtsschreibung,
Medizin, Rhetorik bis auf die Philosophie des Platon und Aristoteles und wei-
ter bis in die neu aufkommende Welt des Hellenismus wie des Christentums
hinein ebenso folgerecht wie lebendig darzustellen. Werner Jaeger schrieb
keine griechische Kultur- oder Geistesgeschichte. Dafiir blieb er, als ein an-
schauender Geist, zu sehr den konkreten Erscheinungen hingegeben. Doch
waren alle seine in dieser Zeit keimenden und sich formenden Arbeiten auf das
potentielle Ganze eines solchen geschichtlich sinngemil sich entwickelnden
einheitlichen Formenkosmos hin entworfen. Auf ihn verweisen vor allem seine
teilweise erst betrichtlich spiter ausgearbeiteten groBen Abhandlungen und
Monographien. Nach jenem «Aristoteles» von 1923 die Miinchener Vortrags-
reihe: «Platons Stellung im Aufbau der griechischen Bildung» (1927), die
Grundlegung seines spiter in den zweiten und dritten Band der «Paideia»
iibergegangenen Platonbildes, die Darstellung des Arztes Diokles von Kary-
stos (1938), die Darstellung des Staatsmanns «Demosthenes» (1939), die
«Theologie der frihen griechischen Denker» (1947), der Versuch, die Her-
kunft des griechischen Philosophierens aus der Religion der Griechen zu et-
kliren. Auch Jaegers grofle Editionen: des Kirchenvaters Gregor von Nyssa
(1920 und wieder 1959), der «Metaphysik» des Aristoteles von 1957, fiigen

762



sich in diesen Rahmen. Und ebenso die Fiille seiner Einzeluntersuchungen,
unter denen die iiber Solon und Tyrtaios schon genannt waren und die nun
in seinen Scripta Minora von 1960 gesammelt vorliegen.

In Jaegers dreibindigem Werk «Paideia. Die Formung des griechischen
Menschen» von 1933—1944 kam alles dies zusammen. Hier unternahm es
Jaeger, gleichsam an einem Bildersaal aller bedeutungsvollen Erscheinungen
der griechischen Literatur- und Geistesgeschichte, von Homer bis zu Demo-
sthenes, die Verwurzelung der kulturbegriindenden Wirkung des Griechen-
tums in der Struktur des griechischen Geistes selber aufzuzeigen und im Pringip
des Ergieherischen das innere Bildegesetz des griechischen Wesens aufzuweisen.
Der Grieche, als utspriinglicher «Anthropoplast», auf allen Gebieten seines
Gestaltens, seines Wirkens: in Dichtung, Naturdenken, Staatsdenken, Philo-
sophie und Wissenschaft, Plastik wie Ethik, mit stindig steigender BewuBtheit
dem Menschen auf der Spur, und mit dem immer bestimmteren und sich ver-
feinernden Bild des Menschen und seiner Welt bis hin zur philosophischen
Selbsterfassung die Bilder und MaBstibe entwickelnd, die in vielfiltigen Ab-
wandlungen in dem sich formierenden spiteren Europa so dauerhaft fortwirken
sollten. Im ganzen eine Wesensdeutung des Griechentums, deren partielle
Richtigkeit oder Unrichtigkeit — iiber die man dies und jenes sagen kann —
vor der Grofe und Bedeutung des Gesamtentwurfs wenig ins Gewicht fallt.
Sie hat, wenn man von Winckelmanns tiberragender «Geschichte der Kunst»
absieht, auler in Jakob Burckhardts « Griechischer Kulturgeschichte» nichts
Gleichartiges neben sich. Auf der Verbindung jener Wesensdeutung des Grie-
chentums mit dem Erziehungsproblem, wie es in unseren Tagen iiber den
ganzen Erdball hin, und zumal bei den zu eigenem KulturbewuBtsein erwa-
chenden sogenannten Entwicklungsvélkern, immer brennender geworden ist,
beruht nicht zuletzt die innere Aktualitit und weltweite Wirkung des in viele
Sprachen tbersetzten Werks.

Den von frith an gehegten Gedanken, die Geschichte der Paideia bis auf
die Welt des Christentums fortzufithren, hat Jaeger in seinen letzten Jahren
in dem Tibinger Vortrag «Paideia Christi» von 1958 aufgegriffen, der die
Amalgamierung des griechischen Kulturgedankens mit der christlichen Glau-
benswelt umreiit. Und wie eine schéne Vollendung seines Lebenswerks mutet
es an, dal3 er das erste Exemplar seines aus diesem Vortrag erwachsenen letzten
Buchs — die «Abschlagszahlung » fiir den nicht mehr zu schreibenden vierten
Band seiner «Paideia» —: «Early Christianity and Greek Paideia» noch we-
nige Zeit vor seinem Tode in seinen Hinden halten durfte.

Das wissenschaftliche Lebenswerk Werner Jaegers ist durch alle jene Eigen-
schaften ausgewiesen, die die gro3e gelehrte Leistung keanzeichnen. Die Fiille
der schlechthin richtigen Resultate ist dabei nicht das Wichtigste. Wichtiger,
wie bei Jaeger der Gedanke nie iiber den Dingen schwebt, sondern wie er
kriftic in den Stoff hineinwirkt und ruhende Massen in Bewegung setzt.

763



Viel Unerschlossenes wurde so erschlossen, manches vom Weg der Forschung
Abliegende in die Forschung einbezogen, wobei, beiliufig, neue Methoden und
Erkenntnisweisen entwickelt wurden. Dazu das Wesentliche, wie mit der Be-
wiltigung unzihliger Finzelheiten der Gedanke zum Prinzipiellen, Wesenhaf-
ten vordringt und von dem Wesenhaften aus zu jenem Gesamtaspekt gelangt,
durch den das Lebenswerk Werner Jaegers als Abbildung der griechischen
Antike als eines Ganzen selber als ein Ganzes vor uns steht.

Wie Jaeger sich selbst bewuflt war, war damit auch die Einfithrung einer
bisher in Deutschland wenig geiibten Form der Darbietung philologischer Et-
kenntnisse gegeben: die Untersuchung, die zugleich Darstellung ist und, in
gepflegter Falllichkeit geschrieben, zugleich mit dem Fachmann auch den
allgemeinen Leser anspricht.

Das Schicksal wissenschaftlicher Werke pflegt es zu sein, daB sie, materiell
wie funktional, in die weitergehende Forschung eingehen und in ihr unterge-
hen. Von dem wissenschaftlichen Lebenswerk Werner Jaegers darf man erwar-
ten, dal3 es iiber diese innere Fortwitkung hinaus als Urkunde wie Beispiel be-
stehen wird: Urkunde eines unbeirrt an die Verfolgung Eines Gedankens daran-
gesetzten Lebens, Beispie/ der organischen Entfaltung eines Forschungs- wie
Gedankenwerks, das als Gedankenwerk dem Kunstwerk analog ist.

Das Bestreben, die Zerstiickelung des Historismus zu iberwinden, lieB
Werner Jaeger in den zwanziger Jahren auch zum Erzieher und Organisator
werden. Schnell fand sich um ihn der Berliner Schiilerkreis zusammen — ge-
rade kein «Kreis» in dem Sinne jener Adeptenzirkel, wie diese sich damals ver-
schiedentlich im wissenschaftlichen und literarischen Bereich um die Gestalt
eines « Meisters» versammelten. Ohne jedes merkliche Zutun Jaegers — wir
nannten ihn im Scherze wohl unseren «Unbewegten Beweger» — schlossen
sich die verschiedenartigsten Individualititen, von der Sache angezogen, um
ihn zusammen: mit ihm und untereinander allerdings durch jene «Aristoteli-
sche» Form der Philia zusammengehalten, die Minner in der Idee ihres Tuns
vereinigt.

Aus dem Bemiihen Jaegers um das Ganze entsprang auch seine Begriindung
der Fachtagungen, zu denen die vorwiegend gleichaltrigen Vertreter unserer
Altertumswissenschaft alle zwei Jahre in Weimar und Naumburg zusammen-
kamen. Es ging fiir ihn nicht darum, alles durchaus unter einen Hut zu bringen.
Doch ein vereinigendes Gesprich iiber die wesentlichen Gegenstinde kam auf
diesen Tagungen zustande, und mindestens als ein potentielles Ganzes hat sich
die deutsche Altertumswissenschaft damals fiir kurze Zeit erfahren. Nicht all-
gemein anerkannt, ist Jaeger als der Leiter jener Tagungen, nach dem Wort

764



seines iltesten Schiilers, Richard Harders, doch eine Art «Regulator» der
deutschen Altertumswissenschaft gewesen.

In seiner Wirkung auf die Schule wie die gebildete Nation hat Jaeger dem
altsprachlichen Gymnasium mit seiner Lehre von den erzieherischen Grund-
kriften des Griechentums ein neues SelbstbewuBtsein gegeben, wihrend zu-
gleich seine Zeitschrift «Die Antike», gegriindet auf die «Gesellschaft fir
antike Kultur», die spiter ein Johannes Popitz zu seinem eigensten Anliegen
gemacht hat, durch Darbietung der einfachen und wesentlichen Resultate un-
serer Altertumsforschung Arbeit zu leisten suchte am «inneren Aufbau unserer
Zeit».

Das alles lief auf Jaegers vielbesprochenen « Humanismus» hinaus. Man
hat ihn von anderer Seite als «dritten» Humanismus bezeichnet und auch als
«politischen » Humanismus fir fragwiirdig befunden und bekampft. — Wollte
man durchaus dem Kind einen Namen geben, der bei der Erscheinungsfiille,
die der Jaegersche Humanismus einschlieBt, doch unzureichend bleiben muf,
so wire die angemessenste Bezeichnung wohl die eines bistorischen Humanismus.
— Nicht als ein gezieltes allgemeines Kulturprogramm ist er entstanden. Er
erwuchs zunichst dem Versuch der Riickbegrindung der Klassischen Alter-
tumswissenschaft in die humanen Grundwerte des Griechentums, wobei sich
die geschichtliche Erforschung der Antike der letzten hundert Jahre nicht ein-
fach beiseite setzen oder tberspringen lie. Kein einfacher Riickgriff auf die
«zeitlosen griechischen Idole» mit der ihnen zugeordneten «Imitatio» in un-
serer Klassik schien mehr moglich. Jene statischen «Vorbilder» wollten in das
Kraftfeld der Geschichte einbezogen sein und verwandelten sich so fiir Jaeger
folgerecht in die wirkenden Krifte des Ergieherischen (das die dynamische
Wirkform jenes beispielhaft Vorbildlichen ist). Jaegers neue humanistische
Wendung ist also dadurch charakterisiert, dal er die menschheitliche griechi-
sche Wertewelt als ein System sinavoll wirkender, bildender Krifte in die
Geschichte Europas hinein entwarf. Es war, zugespitzt ausgedriickt, eine
Historisierung der humanen Wertewelt oder auch Humanisierung unserer enropiischen
Historie.

Die zweite notwendige Folge der humanistischen Wendung Jaegers war,
daB neben Literatur und Kunst, auf die man im neunzehnten Jahrhundert vor-
wiegend die bildende Wirkung der Griechen griindete, die inzwischen ge-
schichtlich durchforschte Gesamtheit des antiken Lebens mit Staatsgesinnung,
Ethik, Religion, Naturbetrachtung und Wissenschaftslehre riickte. Zumal die
erzieherische Kraft der griechischen Staats- und Gemeinschafts-Ethik betonte
er, doch in dem Sinne: daB der Grieche in den besten Zeiten «ebensowenig
einen staatsfremden Geist wie einen geistfremden Staat gekannt habe». — Der
auch heute weiter wichtige Gedanke einer politisch-ethischen Jugenderziehung
wurde damit neben dem Literarisch-Asthetischen in unsere Beschiftigung mit
dem Griechentum hinein verankert. Im ganzen hat Jaeger durch sein offent-

765



liches Wirken fiir die griechische Bildungs- und Kulturidee, zusammen mit
Minnern wie Karl Reinhardt und Walther F. Otto, der Wissenschaft vom
klassischen Altertum wieder Anteil am allgemeinen Geiste und eine hohe Gel-
tung im Bewulitsein unserer Zeit und Gegenwart gegeben.

* *
*

Wir haben bei Werner Jaegers Berliner Jahren so lange verweilt, weil sie die
Grundlegung und erste Vollendung seines Lebenswerkes brachten. Heute ist
diese Zeit uns seltsam ferngeriickt. Der Einschnitt des Jahrzwolfts 1933—1945
trennt uns von ihr, ein Zeitraum, der uns auch sonst so manche Trennung auf-
erlegt hat.

Das Einschneidendste: Werner Jaeger erfuhr sehr bald, daB fiir seinen Hu-
manismus im Dritten Reich kein Platz war und ging 1936, einem Rufe der
Universitit Chicago folgend, in die Vereinigten Staaten, wo er dann 1939 an
der Harvard-University in Cambridge die Heimstitte fand, die ihm neben
vielseitiger neuer Wirksamkeit, darunter als Leiter eines neu fiir ihn gegriin-
deten Instituts fiir klassische Studien, die erwiinschte Freiheit gab, auf den
gelegten Fundamenten sein Lebenswerk von Buch zu Buch auszubauen, wih-
rend sich gleichzeitig sein Ruhm, bezeugt durch eine Fille hochster Ehren,
weltweit verbreitete.

Wir vermifiten ihn schmerzlich. Das von ihm Begonnene wurde teils fiir
eine Weile stockend fortgefiihrt, teils erstickte es unter den Dornen. Auch als
wir uns nach dem Niederbruch zuerst wieder zogernd erhoben, lebte lediglich
das von ihm und Gerhard Rodenwaldt begriindete, von Richard Harder ge-
prigte internationale produktiv-kritische Organ des «Gnomon» unter der
Leitung von Walter Marg wieder auf. Doch Jaegers Zeitschrift «Die Antike»
kam nicht wieder. Seine Fachtagungen blieben ohne gleichwertige Nachfolge.
Seine Schiiler waren iiber die Welt zersprengt.

Heil3t das, der humanistische Gedanke Jaegers sei heute lediglich biogra-
phisch oder historisch denkwiirdig? Oder steht es auch hier so, daf der abkli-
rende Tod ein neues Leben entziinden konnte: vielleicht daf3 eben diese Ge-
denkworte in ihrer Wirtkung, vielleicht auf irgendeinen der Jungen und Jing-
sten, den Ausspruch Jaegers wahrmachen kénnte: daf3 «die Erinnerung, die die
Mutter der neun Musen war, auch die Quelle der Erneuerung» ist? — Ich
mochte es glauben, und dieser Glaube trigt zu nicht geringem Teil dies mein
Gedenken. — Niichtern gesprochen: unsere gegenwirtige kulturelle Lage
deutet bei ruhiger Abschitzung darauf, daBl die Gedanken Werner Jaegers
heute nach einem Menschenalter uns wieder bitter notig werden, und dies in
einem engeren wie einem weiteren Lebenskreise.

Der engere Kreis ist unsere Altertumswissenschaft in Deutschland. Sie
scheint, nachdem ihr Jaeger in jenen Jahren nach der Zersplitterung des Histo-

766



rismus die Richtung auf eine neue Sysfo/e gegeben hatte, nun wieder in die
Diastole zuriickzufallen, und das Hinscheiden auch eines Karl Reinhardt wie
Ernst Buschor scheint dies zu besiegeln. Um es mit den Worten eines dritten
Verstorbenen, Richard Harders, aus einem seiner letzten Briefe an mich, zu
sagen: «Die Dispersion, die irrende Ratlosigkeit unter den Jungen. .. Flucht
in die Spezialissima. Oder ins Uber-Geistreiche. Jene Ausgewogenheit zwi-
schen Textphilologie und allgemeineren Anliegen — das ist alles aus den Fugen
geraten.» Die Funktion als «Regulator, die Jaeger trotz allem inne hatte», sei
seit seinem Verlust nicht mehr wettgemacht. — Dies mag sehr diister gesehen
sein. Jedoch die allgemeine Zersplitterung der Wissenschaft ins Spezialistische
greift auch auf unsere Altertumswissenschaft iiber, die dem bisher am meisten
widerstand. Die Mechanisierung, Technisierung der Forschung kommt an-
scheinend unentrinnbar auf uns zu, und die Zeit ist vielleicht nicht allzu fern,
wo Kybernetik und informationsspeichernde Maschinen uns nur die Fragen
zu stellen erlauben, die diese Maschinen beantworten kénnen. Hier mag Jaeger
mit dem, was er gewollt und fiir kurze Zeit als moglich erwiesen hat, uns noch
einmal als Heros Alexikakos, als «guter, dem Ubel wehrender Geist», erschei-
nen.

Der zweite weitere Kreis umfalit die durch die tiberschnelle technische Ent-
wicklung gefihrdete allgemeine kulturelle Lage Deutschlands wie der zivili-
sierten Welt. Jaeger beteits hat diese Gefahren klar gesehen und sie am reifsten
in seiner Rede von 1929, «Die geistige Gegenwart der Antike », ausgesprochen:
«Der ungeheuerste Bruch mit aller Tradition, der sich von 1830 bis 1929 in
unheimlicher Stille vollzogen hat. Die nationale Staatenbildung des neunzehn-
ten Jahrhunderts, der Kapitalismus, die Technik, der Materialismus als Praxis
und als Weltanschauung, das Massenproblem in Wissenschaft, Politik und
Erziehung. . ., die geistige Desorientierung des Biirgertums und die Mechani-
sierung der Kultur und Wissenschaft. » — «Wo ist», so fragte er schon damals,
«der Ansatzpunkt des Humanismus in dieser verinderten Welt. .. Wie kommt
das Leben unserer Zeit selbst der Antike entgegen?»

Es sind die Gefahren, die heute, nach weiteren dreiBig Jahren rapider tech-
nischer Entwicklung, vermehrt um die einengende Wirkung des die Massen
regelnden Apparats, um staatlichen Totalitarismus und Dirigismus, zugleich
mit groBen neuen Moglichkeiten — die Identitit von « Chance» mit «Gefahr»
— ins Ungemessene gewachsen sind und uns, selbst bei Vermeidung einer
physischen Selbstvernichtung der Menschheit, mit dem auf uns zukommenden
Zustand einer Zivilisationsbarbarei bedrohen, in der der Mensch hochst kom-
fortabel fortlebt, doch ohne es zu merken, aufgehort hat, ein Mensch im vollen
Sinn des Worts zu sein. — Es scheint, nur der Rekurs auf den Menschen kann
hier helfen, der sich, wie schon einige Male in seiner Geschichte, auch in der
durch die Technik verinderten Welt als Mensch wieder neu begriinden muB.

Der «geschichtliche » Humanismus Jaegers ist in dieser Lage ein wertvolles

767



Erbe, das wir freilich neu erwerben miissen, um es zu besitzen. Als Instrument
unseres kulturellen Selbstverstindnisses kann es von unschitzbarem Wert fiir
unsere kulturelle Selbstbehauptung werden, wihrend gleichzeitig im Zusam-
menhang mit dem Problem der sogenannten Entwicklungshilfen die Huma-
nititsidee eine neue, von Jaeger selbst noch kaum geahnte globale Bedeutung
zu gewinnen scheint.

Als Werner Jaeger am 19. Oktober 1961 von uns ging, war, nach der Mit-
teilung der Gattin, sein letztes Wort, das er, begleitet von einer «allumfassen-
den und resignierten Handbewegung», zu ihr sprach: «Nun muBt du alles
zusammenhalten. » — Es war zunichst g7 ihr, der Gattin, gesprochen, gewil3 -
in seinem Sinne aber auch fir jeden, dem an dem « Zusammenhalt» in Wissen-
schaft, Kultur und Leben um der Zukunft des Menschen willen gelegen ist.

*

Es ist das Kennzeichen des schopferischen Menschen, daf3 er bei dem Vielen,
das er gestaltet und in Bewegung setzt, im Grunde nur ein einziges Anliegen
hat. Zunichst nur dunkel, dann immer wacher verfolgt, mag dieses Anliegen
mit den Erfahrungen und Aufgaben des Lebens ausgreifen, sich vervielfiltigen,
bereichern und verzweigen: es bleibt in allen Wandlungen sich doch im Grunde
immer gleich und kennzeichnet den Menschen als den, der er ist.

Ein solches Grund- und Lebensanliegen Werner Jaegers war — ich glaube,
es ist in diesem unserem Gedenken vielfach hervorgetreten — sein Sinn fiir
das « Hen kai holon», fir « Einheit und Ganzheit». Und das Bestreben, Einheit
und Ganzheit 7z sich selber wie #m sich her zu verwirklichen, war das Bestreben
seines Lebens. Wie er dies in seiner Wissenschaft getan hat, sahen wir. Doch
auch in seinem eigenen Leben hat er es verwirklicht.

Es brachte ihm soviel Schweres, wie nur Einem Menschen und war in
seiner Ginze doch der unbeirrt dem eigenen Gesetze folgende Gang von der
Arché zum Télos, von dem naturgegebenen Anbeginn durch alle naturgemiBen
Phasen zur Vollendung.

Auch in Jaegers Personlichkeit war es wie ein Wunder, wie dieser Mensch,
an sich selbst durchaus keine einfache Natur, aus den erstaunlichsten Gegen-
sitzen — kraftvoll und zart, selbstbewuBt und bescheiden, groBartig und
schlicht, skeptisch und enthusiastisch, verhalten-offen, distanziert und warm,
abgeklirt und doch zugleich von stirksten Dynamiken angetrieben — sich zu
einem Ganzen erhob von der zauberhaften Anmut der Monade. Autark und
in mancher Hinsicht «fensterlos » — so daB er bei dem Wichtigen, das er ver-
folgte, manches andere Wichtige merkwiirdig unbeachtet lie§ oder nur durch
eine Art genereller Antizipation des Geistes davon Notiz nahm —, und in
dieser monadischen Geschlossenheit doch auch wieder gekennzeichnet durch
eine unendlich liebenswiirdige Schmerzlichkeit.

768



GroBgesinnt und mit einem Uberlegenen Weltverstand ausgestattet, schien
er von Natur bestimmt, zu dominieren und war zugleich doch von einer
solchen Noblesse und ausgesuchtesten Artigkeit des Herzens, dal man ihn
lieben muBte, wenn man ihn recht kannte. Dazu ein guter, behaglicher Hu-
mor, eine kostliche, sich in der Intimitit gern demonstrierende mimische Be-
gabung; die im Grunde menschenfreundliche Ironie; das Liebevolle und
Liebebediirftige: so war er, alles in allem, doch ein im Tiefsten gliicklicher
Mensch, der sich, wie er ungefihr ein Jaht vor seinem Tode schrieb, zu den
Menschen rechnete: «die dem Alter ruhig entgegensehen diirfen (so sagte er,
ein Zweiundsiebzigjihriger!), weil sie die Quelle ihrer Lebenskraft und ihres
Gliicks in ipsis haben, wie der alte Cato bei Cicero sagt.»

Bei einem jener alljahrlichen Besuche in Deutschland, die im letzten Jahr-
zehnt zu einem wesentlichen Teil seines Lebens geworden waren, war Werner
Jaeger zu seinem siebzigsten Geburtstag nach Tibingen gekommen, um die
ihm verlichene Wiirde eines Ehrendoktors der Theologie in Empfang zu neh-
men. Und so stand er am Abend des 3. Juli 1958 bei seinem Vortrag iiber die
«Paideia Christi» wieder da unten am Katheder eines nach hinten aufsteigen-
den, tberfillten groBten Auditoriums, und aus der nur duBerlich gealterten
Gestalt, liber die nun eine neue Milde gekommen war, leuchtete doch die
gleiche Jugendanmut hervor, wie vor nahezu vierzig Jahren an jenem anderen
Berliner Katheder.

Fir mich verschmolzen in diesem Augenblick die beiden durch Jahrzehnte
getrennten Bilder seltsam miteinander. Und es war wie eine personliche Be-
zeugung der Unzerstorbarkeit des Geistes nach dem Worte des Aristoteles,
das er selbst einst iiber sein Buch geschrieben hatte: 7§ yap vo® évépyeia L —
«Des Geistes Wirksamkeit ist Leben. »

769



	Gedenkrede auf Werner Jaeger : 30. Juli 1888-19.Oktober 1961

