
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 7

Nachruf: Gedenkrede auf Werner Jaeger : 30. Juli 1888-19.Oktober 1961

Autor: Schadewaldt, Wolfgang

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedenkrede auf Werner Jaeger

30. JULI 1888 — 19. OKTOBER 1961

GEHALTEN AN DER FREIEN UNIVERSITÄT BERLIN
AM 12. JULI 1962

WOLFGANG SCHADEWALDT

Es war am Abend des 27. November 1920, als auf Einladung der Vereinigung
der Freunde des Humanistischen Gymnasiums in Berbn und der Provinz
Brandenburg im Auditorium Maximum der Friedrich-Wilhelm-Universität
Unter den Linden der damals zweiunddreißigjährige Professor Werner Jaeger
aus Kiel einen Vortrag über «Humanismus und Jugendbildung» hielt. Man
kann den Vortrag heute in Jaegers «Humanistischen Reden und Vorträgen»
studieren. Was aber dem gedruckten Wort auf keine Weise mehr abzulesen ist,
das ist die Wirkung, die an jenem Novemberabend vor nun mehr als vierzig
Jahren von der Erscheinung des Vortragenden und seinem Worte ausging. Ich
sah ihn damals zum erstenmal. Ungemein jugendlich stand er da unten an dem
Katheder des großen, nach hinten aufsteigenden, überfüUten Raums, bescheiden

und zugleich höchst souverän, mit weicher, wohllautender Stimme die

abgewogenen Sätze seines Manuskripts moduberend, den skeptisch-hebenswürdigen

Bbck über die Reihen der Zuhörer gleiten lassend, ein junger Wissender,
ein junger Weiser — eine Erscheinung von schwer beschreibbcher geistiger
Anmut, aus der jedoch die in sich zurückgenommene Kraft des festesten

Überzeugungsmuts und ein hinreißender, ganz unverzückter, ihn tief erfüllender
Enthusiasmus sprach. Noch heute klingt mir der Ausdruck im Ohr, mit dem

er etwa den Satz sprach: «Soll der Humanismus seinen hohen Namen mit
Recht tragen, so kann es sich für ihn nicht darum handeln, den Anschluß an
die innere Verfassung des heutigen Intelligenzmenschen zu suchen... Auf
solche Weise gelangt unsere Zeit nur zu einem Spiegelbild ihrer eigenen
unbefriedigten und ruhelosen Existenz...» Oder, am Schluß des Vortrags : «Wir
hoffen, daß aus unserer Jugend dort (an der humanistischen Schule, wie er sie

umrissen hatte) Menschen erwachsen werden, die weder zu bloßen Gelehrten
und Buchmenschen, noch zu Technikern und Spezialisten, noch zu Literaten
und Ästheten gezüchtet sind, sondern erzogen zur Sicherheit im Stehen, Sehen

75 5



und Gehen, jener höchsten Stärke des Griechentums, zu klarem Urteilen und
Denken und zur Erkenntnis des Allgemeinen im Besonderen und des

Gegenwärtigen aus dem Vergangenen, zum WoUen gerechter und gemeinnütziger
Ziele.. und zum Glauben an die unzerstörbare Macht des Geistes.»

Jedoch nicht nur der persönliche Zauber des jugendbchen Professors war
es, der mich und einige andere so für ihn einnahm, daß wir auf dem Nachhauseweg

nach jenem Abend miteinander überlegten, wie wir wohl nach Kiel und
zu ihm kommen könnten, und der uns, als ein Jahr darauf das Wunder eintrat,
daß er als «Kronprinz » und Nachfolger von Ulrich v. Wilamowitz zu uns nach
Berlin kam, sofort seine Schüler werden ließ. Wir hatten, nach dem ersten
Weltkrieg aus längerem oder kürzerem Heeresdienst mehr oder weniger
erschüttert zurückgekehrt, bereits zwei Jahre bei den großen alten Männern:
Wilamowitz, Eduard Meyer, Diels, Wilhelm Schulze und weiter Eduard Norden

und Ulrich Wilcken studiert, und lernbegierig, aber auch skeptisch hatten
wir es erfahren, wie aus diesen Männern die Wissenschaft vom griechischrömischen

Altertum weit ausgreifend und fest auf sich selber ruhend, jedoch
wie aus einer anderen Zeit und Welt, als der wir selber angehörten, zu uns

sprach. — Und nun stand an jenem Katheder ein Mann eben jener Wissenschaft

vor uns, kaum ein Dutzend Jahre älter als wir selber, und gab mit seiner ganzen
Erscheinung zu erkennen, wie auch er, von der Krise der Zeit in Krieg und
Revolution erschüttert, nicht mehr als ein ruhiger Besitzer in dem festen großen

Hause saß, sondern von der Frage umgetrieben wurde, wie es denn um
die Fundamente des Hauses bestellt sei und auf welchem Recht und welchen
Gründen unsere gegenwärtige Beschäftigung mit den Griechen beruhe. Dabei

war der Mann, der diese Fragen stellte und in seinem Kolleg wohl auch die
bei den Alten verpönten Namen eines Burckhardt oder Nietzsche nannte,
durchaus kein wissenschaftlicher Outsider, ein Literat oder Dichter. Er war
ein Gelehrter, der, selber durch die alte Schule gegangen, sich bereits rühmhch
in der schweren Kunst ausgewiesen hatte und übrigens mit jedem Wort zu
erkennen gab, daß er nicht gewillt war, das Ererbte und Erlernte wegzuwerfen,
sondern eher es in neuem Sinne zu erfüllen.

Denn allerdings war die aus dem Bewußtsein der Zeitkrise ihm erwachsene

Neubesinnung auf die Grundlagen unseres Umgangs mit dem Griechentum
bereits das Gesetz gewesen, nach dem er angetreten war. Schon die Vorlesung,
die der Sechsundzwanzigjährige bei der Übernahme des Basler Philologischen
Lehrstuhls gehalten hatte, betitelt «Philologie und Historie» (vom Jahre 1914),
hatte eine neue Besinnung zunächst auf das Wesen und die ursprüngliche
Bedeutung der Philologie als Wissenschaft gebracht. Getrieben aus «verehrender
Kraft» (nach einem Worte Jakob Burckhardts), sollte die neuproklamierte
Philologie die Erforscherin und Verkünderin der «urbildhchen Schöpfungen»
sein, «die die griechische Kultur zu reiner und ewiger Grundgestalt aUes

wahrhaft Menschlichen und Menschheitlichen geformt » hatte. Dann hatte der

756



Hamburger Vortrag aus dem Jahre 1919: «Humanismus als Tradition und
Erlebnis » das Wesen der antiken Tradition anstehe eines bloßen Überbleibens
vielmehr als die in immer neuen Erlebnissen gründende Fortdauer der
griechischen Urbilder und Werte dargestellt. Und weiter wurde nun an jenem
Novemberabend des Jahres 1920 jene Fortdauer des griechischen Erbes in
Humanismen wie Philologie und Jugendbildung in das «Urphänomen» der
menschenbildenden Kraft der Griechen selbst zurückverankert. Jaeger fand
für dieses Kulturprinzip, das ebenso das lebendige Ganze der Kultur der Griechen

an sich selbst umfaßte wie zugleich auch das Phänomen ihrer europäischen
Fortdauer, schon damals den Namen der Paideia. Und überblicken wir heute,
wo das Leben und das Wirken Werner Jaegers als etwas Vollendetes vor uns
liegt, eben das Ganze dieses Wirkens, so fällt ins Auge, wie all das, was als

Anlage in Werner Jaeger ruhte, was Herkunft und frühe Eindrücke förderten
und spätere Einflüsse hinzubrachten, in der Besinnung auf jenes Prinzip der
Paideia ihm schon ganz früh die eigene Form und die bestimmende Richtung
gegeben hatte.

Sucht man sich des Bildes der großen Gelehrten-Persönhchkeit im allgemeinen

zu versichern, so lassen sich etwa zwei Haupttypen unterscheiden. Der
eine schreitet von einem mehr oder weniger behebigen Ausgangspunkt unablässig

von Gegenstand zu Gegenstand fort, greift auf immer neue Methoden
und Sachgebiete aus und steht schbeßbch als Beherrscher einer Provinz oder

gar eines ganzen Reiches der Forschung da. Wir können diesen Typus den

expansiven nennen. Der andere geht von der Ahnung eines Ganzen aus, daß er
mit instinktiver Sicherheit früh entwirft und in seinem späteren Leben nur
immer reicher ausbaut. Dieser Typus mag als der architektonische bezeichnet
werden. — Ein expansiver Gelehrter von größter Art war Ulrich v. Wilamo-
witz-Moellendorff, der in seinem hohen Alter das Wort sprechen konnte:
« Umzulernen stets bereit » Ein architektonischer Forscher und Gelehrter war
Werner Jaeger. Und seine Eigenart und seine Leistung recht würdigen, heißt
beobachten, wie seine ungemein früh zu ihrer eigenen Natur gelangte
Entelechie sich in dem wechselvoUen Fortgang seines Lebens mit größter
Folgerichtigkeit doch immer nur weiter bereichert und entfaltet hat.

Werner Jaeger war am 30. Juli 1888 in Lobberich am Niederrhein geboren.
Und wenn ihm mit dieser seiner niederdeutschen Herkunft ein zäher Sinn des

Beharrens gegeben war, der sich in seinem späteren Leben wie Denken immer
durchhielt, so wuchs ihm aus dem alten Kulturboden seiner Heimat, nahe der
hoUändischen und belgischen Grenze, mit vielfältigen Ausbhcken auf das westliche

Europa jener «europäische» Sinn zu, der seine geistige Art stets bestimmte,

und zugleich das frühe Bewußtsein der in die Gegenwart hinein fortdauern-

757



den Wirkung der Antike. — Als Knabe und Jünghng besuchte er das kathobsche

Kempener Gymnasium, dessen Schutzherr der Mystiker Thomas a

Kempis, Verfasser der einst weit berühmten «Imitatio Christi» war. Und der
feste humanistische und zugleich christhche Geist dieser Schule bewirkte, daß
bereits dem Knaben die sonst oft als problematisch hingesteUte Einheit von
Antike und Christentum zur selbstverständhchen Gewißheit wurde. Auch das

hat in seinem Lebenswerk fortgewirkt.
Es scheint, der geschwisterlose Knabe war schon auf der Schule eine Art

«junger Gelehrter». Er las über die Anforderungen der Schule hinaus
griechische, römische wie auch spätantik-christbche Autoren und hatte nicht nur,
wie er gern erzählte, sich selbst nach dem griechischen Neuen Testament eine

eigene griechische Grammatik hergesteUt; er setzte auch seine Lehrer in
Erstaunen, als er, anstehe eines ihm aufgegebenen Aufsatzes über das Thema:
« Mit welchem Erfolg Alexander der Große Rom und Itahen angegriffen
hätte?», eine von Originalzitaten aus den Alexander-Historikern wimmelnde
Abhandlung mit einem der Auffassung des Lehrers entgegengesetzten Resultat
ablieferte. Ein gesundes real-geschichthches Interesse stand auch bei Werner
Jaeger am Beginn der Gelehrtentätigkeit und hat ihn auch später stets begleitet.

— Jedoch auch philologische Werke arbeitete er noch als Primaner durch,
darunter den ihm von einem «mäzenatischen Onkel» geschenkten großen
Kommentar des Euripideischen «Herakles» von Wilamowitz, der ihm, wie er
später verschiedentlich bekannt hat, zu einem «Wegweiser zu wahrhaft
geschichtlicher Betrachtung der griechischen Tragödie wurde ».

Auf den Universitäten Marburg und Berhn (1906/7—1911) wurden diese
Studien fortgeführt. Doch trat, für alles Weitere entscheidend, die Berührung
mit der Philosophie hinzu: in Marburg mit dem Neukantianismus eines Na-

torp, in Berhn, vermittelt durch den «letzten Hegehaner» Adolf Lasson, mit
jenem Spät-Hegehanismus, der zumal in der Person von Eduard Zeller die

philosophiegeschichtliche Durchordnung der Tradition der antiken Philosophie

geleistet hatte. Seitdem ist die alte Philosophiegeschichte das Hauptanhegen

Jaegers gebbeben. Daß er nicht zum Historiker der antiken Philosophie
ex professo wurde — und auch später einer Berufung auf einen philosophiehistorischen

Lehrstuhl widerstand —, beruhte auf dem starken Eindruck der
Lehre und der Persönlichkeit von Ulrich von Wilamowitz, dem er in Berhn
nach seinem eigenen Wort eine Art «Heroenkult» entgegenbrachte. — Dreierlei

hat das Vorbild und die Lehre von Wilamowitz in ihm ausgelöst. Er wurde
auf den unmittelbaren Umgang mit den Texten und Handschriften verwiesen
und bildete sich ganz früh zu dem glänzenden Textkritiker und Emendator
aus, der er bis an sein Lebensende gebbeben ist. Er sah, daß die Geistesgeschichte

nicht ledigbch als ein Abspulen fadendünner Abfolgen, sondern aUein

von der Ausdeutung der konkreten Einzelerscheinungen her betrieben werden
müsse. Und endhch: er erkannte an dem Bild der umfassenden Wilamowitzi-

758



sehen Altertumswissenschaft, daß antike Philosophiegeschichte nicht als

isolierter Weg des Denkens verfolgt sein woUte, sondern nur aus dem Zusammenhang

von Kultur, Erziehung, Staat, Gesellschaft, Dichtung, Kunst und Rebgion

des antiken Lebens.
So ausgestattet, schrieb der Zweiundzwanzigjährige die sodann im Jahre

1912 als Buch erschienene Doktordissertation: «Studien zur Entstehungsgeschichte

der Metaphysik des Aristoteles », ein Werk, das ihn in so großer
Jugend mit einem Schlage berühmt machte. Denn was hier mit den Mitteln
philologischer Observation in Verbindung mit historischem Sinn und philosophischem

Sachverständnis an einem der schwierigsten Texte der griechischen
Literatur geleistet war, war nicht weniger als die Zerschlagung des jahrhundertealten,

immer noch gültigen scholastischen Bildes des Aristoteles als eines

«Systematikers». Die sogenannte Aristotelische «Metaphysik», so zeigte
Jaeger, war kein systematisch entworfenes Buch, das, da in ihm vieles eben

doch nicht «stimmte», sich vielfältige Umordnungen durch die Wissenschaft

gefaUen lassen mußte. Das Buch war eine Sammlung von Lehrvorträgen, die

dem lebendigen Lehrbetrieb des Peripatos entwachsen, auch die lebendige
Denkbewegung des Philosophen wiedergaben.

Es hat Stimmen gegeben, die das Erstbngswerk Werner Jaegers für seine

nicht mehr übertroffene beste Leistung erklärt haben; und gewiß hat es

befreiend und gleichsam sprengend, wie ich aus sicherer Kenntnis bezeugen
kann, auch auf die Aristoteles-Beschäftigung unserer neueren Philosophie,
zum Beispiel die eines Heidegger, gewirkt. Jaeger selbst hat betont, daß dieser

erste Versuch: «das Gesetz einer literarischen Form zu verstehen», ihn dazu

geführt habe, « die Unmöglichkeit einer auf sich selbst stehenden, vom geistigen

Inhalt abstrahierenden Literaturforschung für das Gebiet der Antike zu
erkennen. » Und eben diese Erkenntnis, daß Form und Gehalt eine untrennbare
Einheit bilden, ist später auch zum Inbegriff seiner Lehre in seinem Schülerkreis

geworden.
Auf der Grundlage der « Studien » hat später Jaegers großer «Aristoteles »

von 1923 es unternommen, die gesamte Aristotebsche Philosophie als

«Entwicklung » in ihrer Stufenfolge zu fassen und den in sich selbst aufgegliederten
Aristoteles zugleich aus der Kontinuität eines von dem späten Piaton her
bedingten und sich von dort immer mehr entfernenden Denkens zu begreifen.
Mit der nun auf fast die gesamte Schriftenmasse des Aristoteles ausgedehnten
Verwandlung des Systematikers in den lebendigen Denker hat das ungemein
ansprechend geschriebene Buch den Aristoteles weiten Kreisen der gebildeten
Welt nahe gebracht, während es zugleich der Frage nach der sachlichen Einheit
und der vieUeicht notwendigen sachlichen Spannung in der Seinslehre des

Aristoteles neue Impulse gab.

759



Indessen war Werner Jaeger nach einem Aufenthalt zu Handschriftenstudien
in Itahen, aus denen die Habilitationsschrift über den Kirchenvater Nemesius

von Emesa und damit über die Philosophie des Poseidonios hervorging, bereits
im Jahre 1914 als Sechsundzwanzigjähriger auf die Professur, die einst Friedrich

Nietzsche innehatte, nach Basel berufen worden und in schnellem Aufstieg
schon im folgenden Jahr als Ordinarius nach Kiel und sodann 1921 nach Berhn
gekommen. In Berhn lehrte er an der Friedrich-Wilhelm-Universität sechzehn

Jahre lang mit größtem inneren wie äußeren Erfolg. Und wenn wir heute den

zwanziger Jahren des Jahrhunderts auf aUen Gebieten der geistigen Tätigkeit,
in Natur- wie Geisteswissenschaften, im Künstlerischen wie Literarischen, den
Charakter einer besonders fruchtbaren und lebendigen Epoche zuerkennen,
so waren es auch bei Werner Jaeger jene zwanziger Jahre, in denen die früh
gefaßte Grundkonzeption seiner Altertumswissenschaft wie seines Humanismus

nun zu voUer Bestimmtheit gelangte und sich wirkungskräftig entfaltete.
Er war sowohl im Kontakt wie im Kontrast zu der in Berhn herrschenden

PhUologie nach Berhn gekommen. Im Kontakt : er war selbst aus der historischen

Altertumswissenschaft eines Wilamowitz hervorgegangen und verfolgte
auch weiter den durch Hermann Diels gewiesenen Weg einer vorwiegend
philologischen Behandlung der antiken Philosophiegeschichte. Im Kontrast: er
stand in der geisteswissenschaftbchen Richtung, die durch Namen wie Schleiermacher,

Trendelenburg, Zeller, Adolf Lasson und den ihm freibch erst später
bekannt gewordenen Dilthey bezeichnet war. Diese beiden Stränge führte er
zusammen und gelangte so zu der ihm eigenen Form einet philologischfundierten
Geistesgeschichte.

Als Nachfolger von Wilamowitz, neben dem er noch ein Jahrzehnt lang
lehrte, hat Jaeger diese seine Nachfolge in dem Sinn verstanden: daß der rechte

Nachfolger der wäre, der seinen eigenen Weg zu gehen wüßte. Und so steUte

er der Universalität eines Wilamowitz, der die Beherrschung aller Sachbereiche
und Methoden der Philologie an die verstehende Verlebendigung der einstigen
Lebensfühe der Antike gesetzt hatte, mit steigender Bewußtheit den Gedanken
der Totalität des griechischen Altertums als eines sich sinngemäß entwickelnden
geistigen Formenkosmos entgegen.

Für uns, die wir in jenen Jahren gleichzeitig bei Wilamowitz und Werner
Jaeger studierten, war es eine Situation von größtem Reiz und einzigartiger
Fruchtbarkeit. In dem über siebzigjährigen Wilamowitz ungebrochen noch
immer jene Naturkraft am Werke, die, unterstützt durch ein riesenmäßiges
Gedächtnis und das ihm zur zweiten Natur gewordene ungeheure Können,
ohne aUes Drum und Dran und ohne jedes Federlesen ins volle Leben griff,
stets etwas faßte und durch die FüUe der bhtzartig ergriffenen Lebendigkeiten
das Altertum in seinen Höhen- wie Tiefenlagen als ein grenzenloses Feld von
Individualitäten gegenwärtig machte, ohne in seinem Vortrag wie in seinen
Büchern je eigentheh ein Ganzes hinzusteUen. Und auf der anderen Seite der

760



wenig über dreißig Jahre alte Werner Jaeger, auch er, ganz unspekulativ, aus
einem starken geschichtlichen Anschauungsvermögen die konkrete Erscheinung

vielfach drastisch darsteUend, jedoch stets so, daß eben kraft jener
«Anschauung » das Einzelne in die übergreifenden Zusammenhänge rückte. Dabei
leitete ihn nicht so sehr ein vorwiegendes philosophisches Sachinteresse, das

ihn veranlaßte, sich den « Sachen selbst » zu stellen, sich mit ihnen zu konfrontieren,

noch auch die aus dem Inneren des Betrachters in das Innere des Gegenstandes

dringende Schaukraft, mit der ein Mann wie Karl Reinhardt das Werk
eines Dichters oder Denkers in seiner inneren Gestalt erstehen heß. Werner
Jaegers große und ursprüngliche Begabung war der Sinn für Kontinuitäten.

Von Haus aus, wie wir bereits sahen, mit einem starken Sinn für das in
aUem Wandel Beharrende ausgestattet, hing Jaeger in einer Zeit, die sich nicht
genug tun konnte, vom « Schöpferischen » zu reden und zu schreiben, an dem

Schauspiel der durch alle geschichtlichen Veränderungen durchgehenden
geistigen Zusammenhänge. Die geistigen Kontinuitäten waren ihm das, was
eigentheh die Geschichte konstituiert und auch ihren Wandel zu einem sinn-
voUen Wandel macht. Für die meisten Menschen ist die Tatsache, daß etwas
fortdauert und bleibt, wenig sensationeU. Sie fäUt nicht sehr ins Auge und
erscheint als ziemlich selbstverständhch. Für Werner Jaeger war das Faktum, daß

es überhaupt ein Kontinuierliches im zeithehen Wandel gibt, gerade das Wunder.

Wie er selbst gesagt hat, ging es ihm um den «immer wieder sich
durchsetzenden Aristotelischen Gedanken der Entelechie», der «geprägten Form,
die lebend sich entwickelt », wie Goethe es als das Strukturgesetz aUes organischen

Lebens formuhert hat. Nur daß dabei sein Interesse ganz entschieden
auf der Seite des im Formenwandel konstant sich Durchhaltenden war. —
«Ich bin ja im Grunde Traditionsforscher», sagte er einmal zu mir in seinen
letzten Jahren. Und es scheint, daß sich von hier aus auch die besondere
Bedeutung der drei Hauptbegriffe seines Denkens klärt. Erstens eben Tradition:
wie schon in jenem Hamburger Vortrag angelegt, nicht lediglich das Resultat
irgendeiner «Trägheit » im zeithehen Geschehen, sondern das Prinzip der sich
in immer neuen « Erlebnissen » verwirklichenden Konstanz der Werte. Jaeger
verdeuthehte diesen Traditionsbegriff am Bilde des alten athenischen
Fackelwettlaufes : «Die einander vorüberfliehenden Generationen werfen sich gegenseitig

die brennende Fackel zu, und wer sie mit fester Hand packt, schwingt
sie empor und trägt sie ein Stück Weges vorwärts, bis er sie dem Nachfolgenden

übergibt. Unterscheiden wir Wesen und Erscheinung dieses heihgen Wettlaufs.

Nur äußerheh ist es eine stetige Übergabe' von Hand zu Hand, der
Sinn des Laufes ist die Lebendigerhaltung der göttbchen Geistesflamme, die
der Titan Prometheus als Samenfunken aller Künste und Erkenntnisse seinen

Liebhngen, dem Eintagsgeschlecht der Menschen, vom Himmel auf die dunkle
Erde gebracht hat. » — Sodann, zum anderen, Kultur: entgegen dem damals

761



überwiegenden Gebrauch des Wortes, nicht der «Ausdruck» eines geheimen
völkisch-nationalen «WoUens», sondern die sich im geschichtlichen Gestaltwandel

Europas und, analog dazu, der Welt lebendig bewahrende griechisch-
menschheitliche Grundform. — Endhch Erziehung, Bildung: das Instrument der

Erhaltung der leibbchen und geistigen Art einer Gesellschaft, der
Heraufläuterung des Menschen zum Menschen.

Diese bereits in Werner Jaegers Natur und Herkunft angelegte «ideen-
geschichthche » Betrachtungsweise bestimmte seine Methodik wie Thematik.
Irgendeine geistige Erscheinung — ein Gedicht oder ein Gedankenwerk —
von ihrem geistesgeschichthchen « Ort » — dem Ort im Zusammenhang
durchgehender Kontinuitäten — zu verstehen, wurde ihm zu einem heuristischen
Prinzip, das er, oft mit verblüffender Einfachheit, mit größtem Erfolg gemeistert

hat. Gelegentlich fielen ihm bei diesem « Orten » gleich zwei, drei Ergebnisse

in die Hand, so in der Abhandlung: «Solons Eunomie» (1926) und der
anderen: «Tyrtaios über die wahre Arete» (1932).

Zugleich waren jene ersten gärenden Berliner Jahre für ihn die Jahre neuen
Lernens. Mit einer großen Kraft des Ausgreifens und Einbeziehens eignete er
sich in seinen Vorlesungen damals die ihm noch ferner hegenden Gebiete der

griechischen Klassik und Frühklassik an. Und da ihm zugleich mit den
Zusammenhängen stets auch die konkrete geschichtliche wie hterarische Erschei-
nungsfüUe vor Augen stand, gelang es ihm, in seinen Vorlesungen wie
Darstellungen den geistigen Formenkosmos des Griechentums in seiner Einheit
wie seinem sinngemäßen Wandel vom Epos Homers über Lyrik, Tragödie,
Naturbetrachtung und Philosophie der Vorsokratiker, Geschichtsschreibung,
Medizin, Rhetorik bis auf die Philosophie des Piaton und Aristoteles und weiter

bis in die neu aufkommende Welt des HeUenismus wie des Christentums
hinein ebenso folgerecht wie lebendig darzustellen. Werner Jaeger schrieb
keine griechische Kultur- oder Geistesgeschichte. Dafür bheb er, als ein
anschauender Geist, zu sehr den konkreten Erscheinungen hingegeben. Doch
waren aUe seine in dieser Zeit keimenden und sich formenden Arbeiten auf das

potentieUe Ganze eines solchen geschichtlich sinngemäß sich entwickelnden
einheithchen Formenkosmos hin entworfen. Auf ihn verweisen vor allem seine
teilweise erst beträchtlich später ausgearbeiteten großen Abhandlungen und
Monographien. Nach jenem «Aristoteles» von 1923 die Münchener Vortragsreihe:

«Piatons Stellung im Aufbau der griechischen BUdung» (1927), die

Grundlegung seines später in den zweiten und dritten Band der «Paideia»

übergegangenen Platonbildes, die Darstellung des Arztes Diokles von Kary-
stos (1938), die DarsteUung des Staatsmanns «Demosthenes» (1939), die

«Theologie der frühen griechischen Denker» (1947), der Versuch, die
Herkunft des griechischen Philosophierens aus der Religion der Griechen zu
erklären. Auch Jaegers große Editionen: des Kirchenvaters Gregor von Nyssa
(1920 und wieder 1959), der «Metaphysik» des Aristoteles von 1957, fügen

762



sich in diesen Rahmen. Und ebenso die FüUe seiner Einzeluntersuchungen,
unter denen die über Solon und Tyrtaios schon genannt waren und die nun
in seinen Scripta Minora von i960 gesammelt vorhegen.

In Jaegers dreibändigem Werk «Paideia. Die Formung des griechischen
Menschen» von 1933—1944 kam aUes dies zusammen. Hier unternahm es

Jaeger, gleichsam an einem Bildersaal aller bedeutungsvoUen Erscheinungen
der griechischen Literatur- und Geistesgeschichte, von Homer bis zu
Demosthenes, die Verwurzelung der kulturbegründenden Wirkung des Griechentums

in der Struktur des griechischen Geistes selber aufzuzeigen und im Prinzip
des Erzieherischen das innere Bildegesetz des griechischen Wesens aufzuweisen.
Der Grieche, als ursprünghcher «Anthropoplast », auf allen Gebieten seines

Gestaltens, seines Wirkens: in Dichtung, Naturdenken, Staatsdenken,
Philosophie und Wissenschaft, Plastik wie Ethik, mit ständig steigender Bewußtheit
dem Menschen auf der Spur, und mit dem immer bestimmteren und sich
verfeinernden Bild des Menschen und seiner Welt bis hin zur phUosophischen
Selbsterfassung die Bilder und Maßstäbe entwickelnd, die in vielfältigen
Abwandlungen in dem sich formierenden späterenEuropa so dauerhaft fortwirken
soUten. Im ganzen eine Wesensdeutung des Griechentums, deren partieUe
Richtigkeit oder Unrichtigkeit — über die man dies und jenes sagen kann —
vor der Größe und Bedeutung des Gesamtentwurfs wenig ins Gewicht fäUt.
Sie hat, wenn man von Winckelmanns überragender « Geschichte der Kunst »

absieht, außer in Jakob Burckhardts «Griechischer Kulturgeschichte» nichts

Gleichartiges neben sich. Auf der Verbindung jener Wesensdeutung des

Griechentums mit dem Erziehungsproblem, wie es in unseren Tagen über den

ganzen ErdbaU hin, und zumal bei den zu eigenem Kulturbewußtsein
erwachenden sogenannten Entwicklungsvölkern, immer brennender geworden ist,
beruht nicht zuletzt die innere Aktuabtät und weltweite Wirkung des in viele
Sprachen übersetzten Werks.

Den von früh an gehegten Gedanken, die Geschichte der Paideia bis auf
die Welt des Christentums fortzuführen, hat Jaeger in seinen letzten Jahren
in dem Tübinger Vortrag «Paideia Christi» von 1958 aufgegriffen, der die

Amalgamierung des griechischen Kulturgedankens mit der christlichen
Glaubenswelt umreißt. Und wie eine schöne Vollendung seines Lebenswerks mutet
es an, daß er das erste Exemplar seines aus diesem Vortrag erwachsenen letzten
Buchs — die «Abschlagszahlung » für den nicht mehr zu schreibenden vierten
Band seiner «Paideia» —: «Early Christianity and Greek Paideia» noch
wenige Zeit vor seinem Tode in seinen Händen halten durfte.

Das wissenschaftliche Lebenswerk Werner Jaegers ist durch alle jene
Eigenschaften ausgewiesen, die die große gelehrte Leistung kennzeichnen. Die Fülle
der schlechthin richtigen Resultate ist dabei nicht das Wichtigste. Wichtiger,
wie bei Jaeger der Gedanke nie über den Dingen schwebt, sondern wie er
kräftig in den Stoff hineinwirkt und ruhende Massen in Bewegung setzt.

763



Viel Unerschlossenes wurde so erschlossen, manches vom Weg der Forschung
Abhegende in die Forschung einbezogen, wobei, beiläufig, neue Methoden und
Erkenntnisweisen entwickelt wurden. Dazu das Wesentliche, wie mit der
Bewältigung unzähhger Einzelheiten der Gedanke zum Prinzipiellen, Wesenhaften

vordringt und von dem Wesenhaften aus zu jenem Gesamtaspekt gelangt,
durch den das Lebenswerk Werner Jaegers als Abbildung der griechischen
Antike als eines Ganzen selber als ein Ganzes vor uns steht.

Wie Jaeger sich selbst bewußt war, war damit auch die Einführung einer
bisher in Deutschland wenig geübten Form der Darbietung philologischer
Erkenntnisse gegeben: die Untersuchung, die zugleich Darstellung ist und, in
gepflegter FaßUchkeit geschrieben, zugleich mit dem Fachmann auch den

aUgemeinen Leser anspricht.
Das Schicksal wissenschaftlicher Werke pflegt es zu sein, daß sie, materieU

wie funktional, in die weitergehende Forschung eingehen und in ihr untergehen.

Von dem wissenschafthchen Lebenswerk Werner Jaegers darf man erwarten,

daß es über diese innere Fortwirkung hinaus als Urkunde wie Beispiel
bestehen wird: Urkunde eines unbeirrt an die Verfolgung Eines Gedankens
darangesetzten Lebens, Beispiel der organischen Entfaltung eines Forschungs- wie
Gedankenwerks, das als Gedankenwerk dem Kunstwerk analog ist.

Das Bestreben, die Zerstückelung des Historismus zu überwinden, heß
Werner Jaeger in den zwanziger Jahren auch zum Erzieher und Organisator
werden. Schnell fand sich um ihn der Berbner Schülerkreis zusammen —
gerade kein «Kreis » in dem Sinne jener Adeptenzirkel, wie diese sich damals
verschiedentlich im wissenschafthchen und literarischen Bereich um die Gestalt
eines «Meisters» versammelten. Ohne jedes merkhche Zutun Jaegers — wir
nannten ihn im Scherze wohl unseren «Unbewegten Beweger» — schlössen
sich die verschiedenartigsten Individualitäten, von der Sache angezogen, um
ihn zusammen: mit ihm und untereinander allerdings durch jene «Aristotelische

» Form der Philia zusammengehalten, die Männer in der Idee ihres Tuns
vereinigt.

Aus dem Bemühen Jaegers um das Ganze entsprang auch seine Begründung
der Fachtagungen, zu denen die vorwiegend gleichaltrigen Vertreter unserer
Altertumswissenschaft aUe zwei Jahre in Weimar und Naumburg zusammenkamen.

Es ging für ihn nicht darum, alles durchaus unter einen Hut zu bringen.
Doch ein vereinigendes Gespräch über die wesentbchen Gegenstände kam auf
diesen Tagungen zustande, und mindestens als ein potentieUes Ganzes hat sich
die deutsche Altertumswissenschaft damals für kurze Zeit erfahren. Nicht
aUgemein anerkannt, ist Jaeger als der Leiter jener Tagungen, nach dem Wort

764



seines ältesten Schülers, Richard Härders, doch eine Art «Regulator» der
deutschen Altertumswissenschaft gewesen.

In seiner Wirkung auf die Schule wie die gebildete Nation hat Jaeger dem

altsprachlichen Gymnasium mit seiner Lehre von den erzieherischen Grundkräften

des Griechentums ein neues Selbstbewußtsein gegeben, während
zugleich seine Zeitschrift «Die Antike», gegründet auf die «Gesellschaft für
antike Kultur», die später ein Johannes Popitz zu seinem eigensten Anhegen
gemacht hat, durch Darbietung der einfachen und wesentbchen Resultate
unserer Altertumsforschung Arbeit zu leisten suchte am «inneren Aufbau unserer
Zeit ».

Das alles lief auf Jaegers vielbesprochenen «Humanismus» hinaus. Man
hat ihn von anderer Seite als «dritten» Humanismus bezeichnet und auch als

«pohtischen» Humanismus für fragwürdig befunden und bekämpft. — Wollte
man durchaus dem Kind einen Namen geben, der bei der ErscheinungsfüUe,
die der Jaegersche Humanismus einschheßt, doch unzureichend bleiben muß,
so wäre die angemessenste Bezeichnung wohl die eines historischen Humanismus.

¦— Nicht als ein gezieltes allgemeines Kulturprogramm ist er entstanden. Er
erwuchs zunächst dem Versuch der Rückbegründung der Klassischen
Altertumswissenschaft in die humanen Grundwerte des Griechentums, wobei sich
die geschichtbche Erforschung der Antike der letzten hundert Jahre nicht
einfach beiseite setzen oder überspringen ließ. Kein einfacher Rückgriff auf die
«zeitlosen griechischen Idole» mit der ihnen zugeordneten «Imitatio» in
unserer Klassik schien mehr möghch. Jene statischen «Vorbilder » woUten in das

Kraftfeld der Geschichte einbezogen sein und verwandelten sich so für Jaeger
folgerecht in die wirkenden Kräfte des Erzieherischen (das die dynamische
Wirkform jenes beispielhaft Vorbildhchen ist). Jaegers neue humanistische
Wendung ist also dadurch charakterisiert, daß er die menschheitliche griechische

Wertewelt als ein System sinnvoll wirkender, bildender Kräfte in die
Geschichte Europas hinein entwarf. Es war, zugespitzt ausgedrückt, eine

Historisierung der humanen Wertewelt oder auch Humanisierung unserer europäischen

Historie.
Die zweite notwendige Folge der humanistischen Wendung Jaegers war,

daß neben Literatur und Kunst, auf die man im neunzehnten Jahrhundert
vorwiegend die bildende Wirkung der Griechen gründete, die inzwischen
geschichtlich durchforschte Gesamtheit des antiken Lebens mit Staatsgesinnung,
Ethik, Rebgion, Naturbetrachtung und Wissenschaftslehre rückte. Zumal die
erzieherische Kraft der griechischen Staats- und Gemeinschafts-Ethik betonte

er, doch in dem Sinne: daß der Grieche in den besten Zeiten «ebensowenig
einen staatsfremden Geist wie einen geistfremden Staat gekannt habe ». — Der
auch heute weiter wichtige Gedanke einer pohtisch-ethischen Jugenderziehung
wurde damit neben dem Literarisch-Ästhetischen in unsere Beschäftigung mit
dem Griechentum hinein verankert. Im ganzen hat Jaeger durch sein öffent-

765



liches Wirken für die griechische Bildungs- und Kulturidee, zusammen mit
Männern wie Karl Reinhardt und Walther F. Otto, der Wissenschaft vom
klassischen Altertum wieder Anteil am allgemeinen Geiste und eine hohe
Geltung im Bewußtsein unserer Zeit und Gegenwart gegeben.

Wir haben bei Werner Jaegers Berbner Jahren so lange verweilt, weil sie die

Grundlegung und erste Vollendung seines Lebenswerkes brachten. Heute ist
diese Zeit uns seltsam ferngerückt. Der Einschnitt des Jahrzwölfts 1933—1945
trennt uns von ihr, ein Zeitraum, der uns auch sonst so manche Trennung
auferlegt hat.

Das Einschneidendste: Werner Jaeger erfuhr sehr bald, daß für seinen
Humanismus im Dritten Reich kein Platz war und ging 1936, einem Rufe der
Universität Chicago folgend, in die Vereinigten Staaten, wo er dann 1939 an
der Harvard-University in Cambridge die Heimstätte fand, die ihm neben

vielseitiger neuer Wirksamkeit, darunter als Leiter eines neu für ihn gegründeten

Instituts für klassische Studien, die erwünschte Freiheit gab, auf den

gelegten Fundamenten sein Lebenswerk von Buch zu Buch auszubauen, während

sich gleichzeitig sein Ruhm, bezeugt durch eine Fülle höchster Ehren,
weltweit verbreitete.

Wir vermißten ihn schmerzlich. Das von ihm Begonnene wurde teils für
eine Weile stockend fortgeführt, teils erstickte es unter den Dornen. Auch als

wir uns nach dem Niederbruch zuerst wieder zögernd erhoben, lebte ledigbch
das von ihm und Gerhard Rodenwaldt begründete, von Richard Harder
geprägte internationale produktiv-kritische Organ des «Gnomon» unter der
Leitung von Walter Marg wieder auf. Doch Jaegers Zeitschrift «Die Antike»
kam nicht wieder. Seine Fachtagungen bheben ohne gleichwertige Nachfolge.
Seine Schüler waren über die Welt zersprengt.

Heißt das, der humanistische Gedanke Jaegers sei heute lediglich biographisch

oder historisch denkwürdig? Oder steht es auch hier so, daß der abklärende

Tod ein neues Leben entzünden könnte: vielleicht daß eben diese
Gedenkworte in ihrer Wirkung, vielleicht auf irgendeinen der Jungen und Jüngsten,

den Ausspruch Jaegers wahrmachen könnte : daß « die Erinnerung, die die
Mutter der neun Musen war, auch die QueUe der Erneuerung» ist? — Ich
möchte es glauben, und dieser Glaube trägt zu nicht geringem Teil dies mein
Gedenken. — Nüchtern gesprochen: unsere gegenwärtige kulturelle Lage
deutet bei ruhiger Abschätzung darauf, daß die Gedanken Werner Jaegers
heute nach einem Menschenalter uns wieder bitter nötig werden, und dies in
einem engeren wie einem weiteren Lebenskreise.

Der engere Kreis ist unsere Altertumswissenschaft in Deutschland. Sie

scheint, nachdem ihr Jaeger in jenen Jahren nach der Zersphtterung des Histo-

766



rismus die Richtung auf eine neue Systole gegeben hatte, nun wieder in die
Diastole zurückzufaUen, und das Hinscheiden auch eines Karl Reinhardt wie
Ernst Buschor scheint dies zu besiegeln. Um es mit den Worten eines dritten
Verstorbenen, Richard Härders, aus einem seiner letzten Briefe an mich, zu

sagen: «Die Dispersion, die irrende Ratlosigkeit unter den Jungen... Flucht
in die Speziabssima. Oder ins Über-Geistreiche. Jene Ausgewogenheit
zwischen Textphilologie und allgemeineren Anhegen — das ist aUes aus den Fugen
geraten. » Die Funktion als « Regulator, die Jaeger trotz allem inne hatte », sei

seit seinem Verlust nicht mehr wettgemacht. — Dies mag sehr düster gesehen
sein. Jedoch die allgemeine Zersplitterung der Wissenschaft ins Spezialistische
greift auch auf unsere Altertumswissenschaft über, die dem bisher am meisten
widerstand. Die Mechanisierung, Technisierung der Forschung kommt
anscheinend unentrinnbar auf uns zu, und die Zeit ist vieUeicht nicht allzu fern,
wo Kybernetik und informationsspeichernde Maschinen uns nur die Fragen
zu stellen erlauben, die diese Maschinen beantworten können. Hier mag Jaeger
mit dem, was er gewollt und für kurze Zeit als mögUch erwiesen hat, uns noch
einmal als Heros Alexikakos, als «guter, dem Übel wehrender Geist», erscheinen.

Der zweite weitere Kreis umfaßt die durch die überschnelle technische
Entwicklung gefährdete allgemeine kulturelle Lage Deutschlands wie der
zivilisierten Welt. Jaeger bereits hat diese Gefahren klar gesehen und sie am reifsten
in seiner Rede von 1929, «Die geistige Gegenwart der Antike », ausgesprochen:
«Der ungeheuerste Bruch mit aller Tradition, der sich von 1830 bis 1929 in
unheimhcher StiUe vollzogen hat. Die nationale Staatenbildung des neunzehnten

Jahrhunderts, der Kapitabsmus, die Technik, der Materiahsmus als Praxis
und als Weltanschauung, das Massenproblem in Wissenschaft, Politik und

Erziehung..., die geistige Desorientierung des Bürgertums und die Mechanisierung

der Kultur und Wissenschaft. » — «Wo ist », so fragte er schon damals,
« der Ansatzpunkt des Humanismus in dieser veränderten Welt... Wie kommt
das Leben unserer Zeit selbst der Antike entgegen?»

Es sind die Gefahren, die heute, nach weiteren dreißig Jahren rapider
technischer Entwicklung, vermehrt um die einengende Wirkung des die Massen

regelnden Apparats, um staatbchen Totalitarismus und Dirigismus, zugleich
mit großen neuen Möghchkeiten — die Identität von « Chance » mit «Gefahr »

— ins Ungemessene gewachsen sind und uns, selbst bei Vermeidung einer
physischen Selbstvernichtung der Menschheit, mit dem auf uns zukommenden
Zustand einer Zivilisationsbarbarei bedrohen, in der der Mensch höchst
komfortabel fortlebt, doch ohne es zu merken, aufgehört hat, ein Mensch im voUen
Sinn des Worts zu sein. — Es scheint, nur der Rekurs auf den Menschen kann
hier helfen, der sich, wie schon einige Male in seiner Geschichte, auch in der
durch die Technik veränderten Welt als Mensch wieder neu begründen muß.

Der «geschichtUche» Humanismus Jaegers ist in dieser Lage ein wertvolles

767



Erbe, das wir freibch neu erwerben müssen, um es zu besitzen. Als Instrument
unseres kultureUen Selbstverständnisses kann es von unschätzbarem Wert für
unsere kultureUe Selbstbehauptung werden, während gleichzeitig im
Zusammenhang mit dem Problem der sogenannten Entwicklungshilfen die
Humanitätsidee eine neue, von Jaeger selbst noch kaum geahnte globale Bedeutung
zu gewinnen scheint.

Als Werner Jaeger am 19. Oktober 1961 von uns ging, war, nach der
Mitteilung der Gattin, sein letztes Wort, das er, begleitet von einer «aUumfassen-
den und resignierten Handbewegung», zu ihr sprach: «Nun mußt du aUes

zusammenhalten. » — Es war zunächst zu ihr, der Gattin, gesprochen, gewiß
in seinem Sinne aber auch/»/- jeden, dem an dem «Zusammenhalt» in Wissenschaft,

Kultur und Leben um der Zukunft des Menschen willen gelegen ist.

Es ist das Kennzeichen des schöpferischen Menschen, daß er bei dem Vielen,
das er gestaltet und in Bewegung setzt, im Grunde nur ein einziges Anhegen
hat. Zunächst nur dunkel, dann immer wacher verfolgt, mag dieses Anhegen
mit den Erfahrungen und Aufgaben des Lebens ausgreifen, sich vervielfältigen,
bereichern und verzweigen : es bleibt in allen Wandlungen sich doch im Grunde
immer gleich und kennzeichnet den Menschen als den, der er ist.

Ein solches Grund- und Lebensanliegen Werner Jaegers war — ich glaube,
es ist in diesem unserem Gedenken vielfach hervorgetreten — sein Sinn für
das « Hen kai holon », für « Einheit und Ganzheit ». Und das Bestreben, Einheit
und Ganzheit in sich selber wie um sich her zu verwirkhchen, war das Bestreben
seines Lebens. Wie er dies in seiner Wissenschaft getan hat, sahen wir. Doch
auch in seinem eigenen Leben hat er es verwirkhcht.

Es brachte ihm soviel Schweres, wie nur Einem Menschen und war in
seiner Gänze doch der unbeirrt dem eigenen Gesetze folgende Gang von der
Arche zum Télos, von dem naturgegebenen Anbeginn durch alle naturgemäßen
Phasen zur VoUendung.

Auch in Jaegers Persönhchkeit war es wie ein Wunder, wie dieser Mensch,
an sich selbst durchaus keine einfache Natur, aus den erstaunhchsten Gegensätzen

— kraftvoll und zart, selbstbewußt und bescheiden, großartig und
schlicht, skeptisch und enthusiastisch, verhalten-offen, distanziert und warm,
abgeklärt und doch zugleich von stärksten Dynamiken angetrieben — sich zu
einem Ganzen erhob von der zauberhaften Anmut der Monade. Autark und
in mancher Hinsicht «fensterlos» — so daß er bei dem Wichtigen, das er
verfolgte, manches andere Wichtige merkwürdig unbeachtet ließ oder nur durch
eine Art genereller Antizipation des Geistes davon Notiz nahm —, und in
dieser monadischen Geschlossenheit doch auch wieder gekennzeichnet durch
eine unendhch hebenswürdige Schmerzhchkeit.

768



Großgesinnt und mit einem überlegenen Weltverstand ausgestattet, schien

er von Natur bestimmt, zu dominieren und war zugleich doch von einer
solchen Noblesse und ausgesuchtesten Artigkeit des Herzens, daß man ihn
lieben mußte, wenn man ihn recht kannte. Dazu ein guter, behaglicher
Humor, eine kösthche, sich in der Intimität gern demonstrierende mimische
Begabung; die im Grunde menschenfreundhche Ironie; das Liebevolle und
Liebebedürftige: so war er, alles in allem, doch ein im Tiefsten glückhcher
Mensch, der sich, wie er ungefähr ein Jahr vor seinem Tode schrieb, zu den
Menschen rechnete: «die dem Alter ruhig entgegensehen dürfen (so sagte er,
ein Zweiundsiebzigjähriger weil sie die QueUe ihrer Lebenskraft und ihres
Glücks in ipsis haben, wie der alte Cato bei Cicero sagt. »

Bei einem jener alljährlichen Besuche in Deutschland, die im letzten
Jahrzehnt zu einem wesentbchen Teil seines Lebens geworden waren, war Werner
Jaeger zu seinem siebzigsten Geburtstag nach Tübingen gekommen, um die
ihm verliehene Würde eines Ehrendoktors der Theologie in Empfang zu
nehmen. Und so stand er am Abend des 3. Juli 1958 bei seinem Vortrag über die
« Paideia Christi » wieder da unten am Katheder eines nach hinten aufsteigenden,

überfüllten größten Auditoriums, und aus der nur äußerüch gealterten
Gestalt, über die nun eine neue Milde gekommen war, leuchtete doch die

gleiche Jugendanmut hervor, wie vor nahezu vierzig Jahren an jenem anderen
Berbner Katheder.

Für mich verschmolzen in diesem Augenblick die beiden durch Jahrzehnte
getrennten BUder seltsam miteinander. Und es war wie eine persönbche
Bezeugung der Unzerstörbarkeit des Geistes nach dem Worte des Aristoteles,
das er selbst einst über sein Buch geschrieben hatte : f\ yàg vov èvéqyeia Çwfj —¦
«Des Geistes Wirksamkeit ist Leben.»

769


	Gedenkrede auf Werner Jaeger : 30. Juli 1888-19.Oktober 1961

