Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 7

Artikel: Das Konzil aus orthodoxer Sicht
Autor: Timiadis, Emilianos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161370

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Es ist nicht Schuld der Kirche, daf3 die vielen Bischofe hinter dem Eisernen
Vorhang nicht teilnehmen konnen; der Gedanke an sie und das Opfer der lei-
denden Kirche auf Erden bedeuten wohl nicht weniger als die Diskussion der
Teilnehmer.

Unter Erschiitterungen zieht ein neues Zeitalter herauf. Es ist wohl mog-
lich (was manche fiir sicher halten), daB der abendlindische Charakter, welcher
dem Christentum durch Jahrhunderte das Geprige gab, zwar nicht einfach
verschwindet, dal aber das Christentum von seinem Ursprung her, aus dem
wir geistig leben, in anderen Kulturen von vorn anfingt in derselben Jugend-
frische, mit der es sich dem Westen vermihlte. Ein Betrachter wie Johannes
Hirschmann SJ ist iiberzeugt — er sagte es zu romischen Jungern der Theo-
logie —, daf} dieses Konzil das letzte sein werde, in welchem abendlindische
Motive die Fragestellung so stark bestimmen. «Niemand kann sagen, wie es
weitergeht. Niemand kann sagen, wie es ausgeht », aber das, wovon Glaubige
leben, ist zugleich der Hoffnungsgrund. Heb 13, 8.

Das Konzil aus orthodoxer Sicht

EMILIANOS TIMIADIS

Das bevorstehende Konzil ist unbestreitbar ein grofes Ereignis. Es ist das Er-
gebnis langer Vorbereitungen und bezweckt die innere Erneuerung der Kirche.
Auch wenn die goéttliche Vorsehung noch nicht dahin gewirkt hat, daf3 die
anderen Christen an den Arbeiten des Konzils teilnehmen konnen, kann man
diesem Ereignis doch nicht gleichgiiltig gegeniiberstehen. Unsere Sympathie
und unser Gebet gelten seinem Erfolg. Wenn wir Orthodoxen in dem groflen
Orchester nicht mitspielen koénnen, so lauschen wir wenigstens den Musik-
klingen aus der Nihe. Die Zeit wird kommen, da wir mit unseren Instrumenten
an der grofien geistlichen Symphonie mitwirken werden.

Es ist noch nicht entschieden, ob orthodoxe Beobachter entsandt werden.
Diese Haltung ist die Folge einer schweren Vergangenheit. Noch sind nicht
alle Vorurteile beseitigt, die einer besseren Stimmung im Wege stehen. Der

697



okumenische Patriarch Athenagoras hat mit seinem kithnen Antrag das Lob
des Papstes Johannes XXIII. verbunden und driickte wiederholt seine Anteil-
nahme an einem fruchtbaren und gesegneten Konzil aus. Die vorbereitenden
Kommissionen haben die Fragen der Erneuerung der Kirche in groBen Linien
festgelegt. Als Orthodoxe bedauern wir, daB3 erstrangige Fragen wie die Ein-
heit, die pipstliche Unfehlbarkeit, die Beziehungen der Bischéfe zum Papst,
die Priesterheirat (welche keine Neuerung, sondern eine Riickkehr zu den
alten Verhiltnissen wire) und die Anderung der Haltung zur orthodoxen
Kirche nicht zur Behandlung kommen.

Gemeinsame Feinde und gemeinsame Aufgaben

Wir freuen uns tiber die Weite der dem Konzil zur Diskussion gestellten Fra-
gen. Das Leben der nicht ausiibenden Christen wird immer amoralischer und
geschwichter. Die Gleichgiltigkeit zeigt sich in der Abkehr vom sakrament-
lichen Leben. Eine beunruhigende Krise erschiittert die Glaubigen. Eine solche
Unordnung verpflichtet uns zu einem gemeinsamen Kreuzzug. Das Konzil
bietet eine einzigartige Gelegenheit dazu. Je uneiniger wir sind, um so bedroh-
ter sind wir.

Ein Ubergang vom Monolog zum Dialog prigt unsere Zeit. Keine Kirche
will in der Vereinzelung bleiben. Uberall weht ein neuer Pfingstwind fur die
Anniherung der Christen und das gegenseitige Verstindnis der Traditionen
und Lehren. Christus ist nicht beim Einzelnen, sondern bei der Gemeinschaft;
wo einer allein bleibt, ist weder Christus mit ihm, noch er mit Christus.

Es gibt keine Einheit der Christen; das ist etwas vom Schlimmsten in der
Geschichte, aber wenn Uneinigkeit in dogmatischen Auseinandersetzungen
frither die Quelle vieler Ubel in der Welt war, so bewirkt unsere konfessionelle
Spaltung, dal wir die Welt verscherzen, deren Sorge den Kirchen vor Gott
obliegt. Sie miithen sich in innerem Zwist, zeigen sich den Ungliubigen durch
gegenseitige Angriffe geschwiicht und lehren Dinge, tiber die sie untereinander
nicht einig sind.

Sicher predigen wir alle mit gutem Willen Christus; aber wir sind uneinig
dariiber, was Christus sei. Beeintrichtigt durch diesen Streit, setzen wir die
Wirkung und Kraft unserer Botschaft aufs Spiel. Wir spiiren, was wir durch
solche MiBhelligkeiten verloren haben und verlieren.

Die Spaltung der Kirchen stellt heute das Problem der Frommigkeit in viel
weiterem Rahmen als frither, denn Osten und Westen sollen sich nicht mehr
trennen, sondern vereinigen, indem sie bei einem Hochstmal3 von Verschieden-
heit ein Hochstmal3 von Einheitlichkeit sicherstellen. Die Einheit verlangt
keine vollige Identitit, sondern einen Pluralismus in den Glaubensgrundsitzen.

Die Katholiken kennen die Orthodoxen viel besser als dies umgekehrt der

698



Fall ist. Das Ziel der 6kumenischen Begegnungen liegt also einfach im An-
fachen eines Gesprichs. Die Entwicklung der Wissenschaft und des Denkens
hat den Westen eher auf die Strale des Habens als auf die des Seins gebracht,
und materieller wie technischer Wohlstand hat sich daraus ergeben. Die Natur
der ostlichen Kultur scheint die Orthodoxen auf das Sein hinzulenken, und
vielleicht hat die Vorsehung den Orient als einen Speicher geistiger Krifte be-
wahrt, aus dem der Westen Hilfe schopfen kann, um seine Besitzkrankheit zu
heilen. Der orthodoxen Welt erwichst daraus eine groBBe Verantwortung, denn
sie kann beweisen, dall es andere Wege zum Gliick gibt als die Wissenschaft.

Ein immer mehr sich steigerndes materialistisches Klima breitet sich aus.
Die soziale Ungerechtigkeit verstirkt die Versuchung eines praktischen Ma-
terialismus fiir Einzelne und Gemeinschaften. Der Wille zu unmittelbarem
GenuB herrscht vor und weckt eine unersittliche Geldgier.

Mit Recht wurden die sozialen Fragen auf die Tagesordnung des Konzils
gesetzt. Falsche Ideologien bedrohen die Kirche Christi. Vor dieser Gefahr
sollte man sich weder mit Bannflichen noch mit Flucht aus dem Kampf be-
gniigen. Trotz den wiitenden Angriffen des militanten Atheismus und des
iberhandnehmendenLaizismus miissen wir als Gliubige weiter unseren Weg
gehen, ohne Panik und ohne Furcht, Schiffbruch zu erleiden.

Der Unterschied zwischen den Christen und den profanen Moralisten liegt
darin, daB wir iiberzeugt sind, auf der Seite des Sieges, des Auferstandenen,
zu stehen. In dieser Uberzeugung diirfen wir aber unsere theologischen Bera-
tungen und Darlegungen weder fiir die Kiinste, noch fir die Wissenschaften,
noch fiir die Technik zu einem Obskurantismus werden lassen. Es geht bei der
Verkiindung der Wertordnung nicht um eine Entthronung Gottes in der Welt
und im Menschen, sondern um die Anerkennung der Herrschaft des Herrn
tiber Welt und Geschichte.

Gegeniiber den ausweglosen Streitgesprichen, den Vorurteilen, die beider-
seits die christliche Liebe verletzen, der geistigen Unterwiirfigkeit und dem
modernen Heidentum beginnen die Christen die Schranken zu beseitigen,
die bis vor kurzem uniibersteigbar schienen. Die gemeinsame Gefahr der Ver-
weltlichung fithrt zu einer Anniherung im 6kumenischen Bereich, deren Fol-
gen noch nicht vorauszusehen sind.

Am Vorabend des Konzils und in Erwartung des panorthodoxen Treffens
bemerkt man den umfassenden Drang nach enger Fiihlung in Christus. Ein
tiefes Bediirfnis ist in beiden alten Kirchen spiitbar, und ein Austausch von
Fragen und Ansichten bahnt sich an. Da die Aufgabe des Konzils nichts Ge-
ringeres ist als die Erneuerung der Kirche, darf man keine Wunder erwarten;
seine Wirkungen werden im Unmittelbaren nicht spektakulir sein.

Die Historiker wissen, dafl die Konzile meistens auf lange Sicht Friichte
tragen, denn die Wandlung der Sitten und die Bekehrung der Verhirteten er-
folgen nicht an einem Tag. Die besten Reformen reifen am langsamsten.

699



Zwei entgegengesetyte Ansichten diber das Kongil

Die Tatsache, daB3 wir am Konzil nicht teilnehmen, weist auf tiefe theologische
Abweichungen zwischen den Kirchen. Es gibt auch in der Kirchenlehre des
Konzils einen Unterschied zwischen Rom und der orthodoxen Kirche, den
wir festhalten méchten, indem wir zeigen, unter welchen theologischen Vor-
aussetzungen ein Konzil fiir die orthodoxe Kirche 6kumenisch und giiltig ist.
Diese Darlegung soll unparteiisch sein und trigt vielleicht bei zur Erkenntnis
der Abirrung der romischen Kirche hinsichtlich der pipstlichen Autoritit
einerseits und der Autoritit des Konzils anderseits.

Was die Orthodoxen vor allem an der Teilnahme am Konzil hindert, sind
die Unterschiede im Dogma, im Kult und in der Regierung der Kirche. Wih-
rend in der alten, ungeteilten Kirche die Kirche in ihrer dulleren Form als ein
geistiger Organismus angesehen wurde, begreift man sie in Rom als einen
menschlichen Koérper. Das Menschliche beherrscht das Géttliche in mehrfacher
Hinsicht. Tatsichlich waren die Beziehungen zwischen den verstreuten, aber
im Dogma einheitlichen Kirchen am Anfang durch die Liebe beseelt, und ihr
Lebensquell war ihre bestindige Gemeinschaft mit Gott, die «Koinonia».
Wenn es eine Vorrangstellung gab, so war sie ein auf Liebe gegriindetes Ehren-
recht.

Bis zum 6kumenischen Konzil von Konstantinopel (691) herrschte zwischen
Ost- und Westkirche Ubereinstimmung hinsichtlich der Autoritit in der
Kirche. Im Westen hat die Theologie, offenbar unter rémischem Einflul3,
Rechtselemente aufgenommen, welche die traditionelle Kirchenlehre entstell-
ten. Von da an begniigt sich die Hierarchie nicht mehr damit, das von Gott
der Kirche anvertraute Gesetz zu deuten und zu schiitzen, sondern sie setzt
manchmal an die Stelle von Gottes Willen ihren eigenen und ordnet ihm die
Gliaubigen unter. So unterscheidet sich die Macht der Kirche von der priester-
lichen Autoritit (potestas ordinis et potestas iurisdictionis).

Uberdies verkérpert sich die Regierungsform der Kirche in der Person des
Papstes, des Bischofs von Rom, der das sichtbare Zentrum des Weltepiskopates
wird. In der urspriinglichen Kirche war jedoch einzig das Konzil das hochste
Organ. So fillt alle Macht dem Zentralbischof zu. Das Laientum verliert seine
Rechte und Funktionen, und ein Graben 6ffnet sich zwischen Volk und Klerus.
Wir wollen die Wichtigkeit des Episkopats nicht bestreiten, denn die Kirche
als lebender Organismus unterhilt einen lebendigen Bezug zwischen dem Volk
und dem Klerus unter seinem Bischof. Alle Beschliisse werden gemeinsam ge-
falit (consensu ecclesiae). Schon die Apostel hielten sich an diesen Grundsatz,
und St. Johannes Chrysostomos sagt uns, da3 die Apostel die Meinung ihrer
Untergebenen anhorten (Homilie 2—3 an die Korinther; P. G. 61, 527). Die
Einheitsprinzipien des Kirchenlebens zeigten sich so in der Diakonie des
Klerus im Dienste an den Glidubigen sowie in der Unterwerfung der Glaubigen

700



und ihrer Zusammenarbeit mit dem Klerus zur Erfiillung der héchsten Auf-
gabe der Kirche. Es gab keine absolute, hierarchische Herrschaft, sondern eine
«diakonia», den Dienst. '

So wurde eine Spaltung der Gliubigen vermieden und ihre Einheit be-
wahrt. In gleicher Weise wurden die Beziehungen zwischen den Bischofen ge-
regelt. Diese Teilnahme der Kirchenglieder zum Wohl des Ganzen ist der
wahre Ausdruck der Einheit und die Grundlage fiir die Regierung der Kirche:
das Synodalsystem. Das 6kumenische Konzil ist so die hochste wirkende Kraft
des mystischen Korpers, aber seine Entscheidungen unterliegen einer tiefen
Durchdringung durch das VolksbewubBtsein und der legitimen Zustimmung
der ganzen Kirche. Kann sich das Volk der Gliubigen auch nicht genau aus-
driicken, so kann es doch durch sein Charisma und die Rechte der Getauften
die Dekrete des Konzils bestimmen und priifen, ob sie der von ihm gelebten
Wahrheit und Uberlieferung entsprechen. Dieses starke kirchliche BewuBtsein
setzt den Geist der ersten Jahrhunderte fort. Es entspricht dem Willen der gan-
zen Hierarchie, welche die Bischofe an den lokalen und ékumenischen Kon-
zilen vertreten. Spiter hat man den Bischofen zur Erleichterung der Verwaltung
der Provinzen grofere Kompetenzen eingerdumt. So entstand der Titel des
Metropoliten und des Exarchen, der nichts anderes war als ein primus inter
pares.

Die Unfeblbarkeit als Stein des Anstoffes

Das Primat des Papstes und seine Unfehlbarkeit sind Hindernisse auf dem Weg
zur Einheit. Die Rechtsprechung und die Lehrautoritit des Papstes qualifiziert
man als unmittelbar und ordentlich, indem man sich auf seine Bischofswiirde
beruft. Die Autoritit der orthodoxen Bischofe ist auf ihr Gebiet beschrinkt,
wihrend jene des Papstes als fiir die ganze bewohnte Welt giiltig erklirt wird.
Ebenso wurden am ersten Vatikanischen Konzil die Jurisdiktion und Lehr-
autoritit der Bischofe in den Grenzen der entsprechenden Kirchen als unmittel-
bar und ordentlich erklirt. Man rechtfertigt das so: Da nur der Apostel Petrus
die universale Jurisdiktion und Lehrautoritit besalB3, konnte et sie seinen Nach-
folgern weitergeben. Dagegen gehort das Vorrecht der Irrtumslosigkeit und
Unfehlbarkeit sowohl dem Papst personlich als auch der Ganzheit der Kirche,
die sich aus den unter dem Papst vereinigten Bischéfen mit ihren Gliubigen
zusammensetzt.

Man sieht hier die Grenzen der bischoflichen Macht. Ein Bischof ist nur
in dem MaBe Richter und Lehrer, als die Gesamtheit der Bischéfe und der
Papst mit ihm iibereinstimmen. Ein moglicher Gegensatz zwischen den Bi-
schofen und dem Papst wurde ausgeschaltet, da die Bischofe ihren Zusammen-
halt im Papst als ihrem Haupt finden. Gleichzeitig dringte sich die Notwendig-
keit eines Einverstindnisses der Bischofe auf, um einem pipstlichen Entscheid

701



Rechtskraft zu geben. Rechtlich geniigt sich aber der Papst, selbst wenn er
gehalten ist, sich in der Glaubensauffassung mit allen Vorkehrungen zu um-
geben.

Unter diesen Umstinden hat die Synode keine Berechtigung mehr. Uberdies
wurde infolge der Unterbrechung des ersten Vatikanischen Konzils die Theo-
logie des Episkopates nicht behandelt und ging so der Konzilsautoritit ver-
lustig. Man kann sagen, da3 durch die Bulle «Pastor aeternus » die Auffassung
der romischen Theologie einen Streitgegenstand zwischen unseren beiden Kir-
chenlehren darstellt.

Die Neuerung des Bischofs von Rom, der sich als sichtbares Haupt der
ganzen Kirche setzt und im Namen des gesamten Episkopats handelt, 148t die
Trennung der Kirchen fortbestehen.

Man kann sagen, dal Roms Anspruch, alle Gewalt der Kirche zu konzen-
trieren, dem Gemeinschaftssinn und dem Sinn der Kirche entgegenliuft. Wir
mochten wiinschen, dal Rom auf diese Haltung zuriickkommt. Die Bemithun-
gen um ein theologisches Gesprich sind stets an diesem ungewdhnlichen An-
spruch gescheitert. Gute Bezichungen wiren moglich, wenn das Synodalsystem
auf der Grundlage des «consensu et legatione omnium fidelium» eingerichtet
werden konnte.

Ein Konzil kann die Gliubigen nicht tbergehen, denn sie haben an der
ganzen Kirche teil. Es ist eine durch die weltlichen Verhiltnisse bedingte und
der Verteidigung seiner eigenen Vorrechte dienende, iiberholte Verirrung,
wenn der Bischof von Rom «ex sese, ex cathedra» und nicht «ex consensu
ecclesiae» handelt.

Die Norm der organischen Einheit ist die durch die Apostel tberlieferte
und im Gedichtnis der Kirche bewahrte Offenbarung. Sie bewirkt die Hat-
monie zwischen Laien und Priestern und nicht die der rémischen Kirche teure
Unterscheidung «ecclesia disciens et ecclesia docens». Bei den Orthodoxen
ist es die Gesamtheit, das «pleroma » der mystischen Kirche, das an den Gaben
des Heiligen Geistes teilhat. Die Priester rufen alle charismatischen und ak-
tiven Glieder der Kirche auf, deren Aufgabe in der Welt zu erfiillen. Es gibt
also keinen qualitativen Graben zwischen bevorzugten und untitigen Klassen.

Die rémische Dogmatik kennt keine andere Einheit als die Unterordnung
unter den romischen Bischofsstuhl. Alle Aufrufe zur Einheit verlangen die
Riickkehr zum Papst. Fiir die orthodoxe Kirchenlehre ist nur die Gesamtheit
der Bischofe, also das Konzil, Ausdruck der Einheit. Sogar die griechischen
Viter bestitigen dem Bischof dieses Vorrecht, das er nicht iiber, sondern mit
und in der Kirche ausiibt. Sein Priestertum bestimmt sich durch seinen Platz
in der gliubigen Gemeinschaft und ist nichts anderes als eine «diakonia». Das
Hirtenamt kann nur in der Gemeinschaft erfiillt werden, aus der es hervorgeht.

Uberdies setzt das Episkopat nicht die Unfehlbarkeit des Papstes voraus.
Die Kirchengeschichte kennt viele wegen Glaubensverrat verjagte Bischofe.

702



Die Gnade wirkt nicht magisch und beseitigt menschliche Hindernisse nicht.
Der «consensus» der Bischofe, ihre Einstimmigkeit, welche die Einheit der
universalen Kirche ausdriickt, muf3 selbst diese Einheit zum Ausdruck bringen.
Der Bischofsrat ist wohlverstanden kein kopfloser, anonymer Korper; er
anerkennt ein Ehrenprimat, das aber nicht absolut ist, und eine monarchische
Personlichkeit, welche alle Hiupter der von den Aposteln gegriindeten Kirchen
reprisentiert.

Die orthodoxe Tradition anerkennt die Pentarchie, das heif3t, da3 zwischen
allen apostolischen Stiithlen Gleichheit und gegenseitige Achtung herrscht.

Die westliche Auffassung des Bischofsamtes ist viel mehr administrativ
und duBerlich als pastoral und gemeinschaftlich. Man hat den Vorrang der
Jurisdiktion in der Ausiibung der hierarchischen Funktionen betont, einer dem
Papst als sichtbarer Einheit des Episkopats untergeordneten «mutua sub-
ministratio». Der Osten war immer besonders empfindsam fiir die Gemein-
schaft im Lichte des Glaubens und in der sakramentlichen Liebe. Die Kirche
ist vor allem in der inneren Wandlung, die sie durch die Vermittlung des
Heiligen Geistes an der gottlichen Natur teilnehmen liBt. Diese Wandlung
wurde durch die Apostel verwirklicht, die als Werkzeuge der Liebe wirkten,
und durch ihre Nachfolger, die Bischofe und Priester. Der Osten hat einen
ausgeprigten Sinn fir die Wertordnung im geistigen und mystischen Leben.
Auch er achtet in jeder lokalen Kirche auf die Grundsitze der «mutua sub-
ministratio», aber er 18st die Bedeutung eines Bischofs oder Patriarchen nicht
von der gegenseitigen Abhingigkeit auf der universalen Ebene der Gesamt-
kirche.

Wenn die orthodoxe Kirche diesen Aspekt der Gemeinschaft besonders
betont, so haben auch die Protestanten im 6kumenischen Gesprich einen Sinn
fiir Austausch und Begegnung gewonnen, eine Art grundlegende Achtung der
Einheit in der Verschiedenheit. Alles was die Kirche fiir eine dynamische Ein-
heit tun wird, teilweise sogar die Akatholizitit, kann zukiinftige Fortschritte
vorbereiten. Indem wir in der Kirche riumliche und zeitliche Gemeinschaft
sehen, erkennen wir sie als Tradition, denn sie kann nichts anderes sein als die
Tradition einer stets sich selbst gleichen und untiberholbaren Voraussetzung.

Uber die Autoritit, welche das Konzil von Chalkedon dem Patriarchen von
Konstantinopel verlieh, darf es kein MiB3verstindnis geben. Er genieBt keine
aullerordentlichen, monarchischen und diktatorischen Vorrechte, die jene des
gewohnlichen Bischofs iibersteigen. Er hat wie die anderen eine Stimme im
Konzil. Er kann ein Konzil weder annullieren noch nach seinem Willen ein-
berufen. Er ist ein primus inter pates.

Man wird uns nun fragen, wie wir der Spaltung abhelfen wollen. Fiir uns
liegt die Losung in der Rickkehr zum Konzilsystem, zur Demut der Urkirche
und in der Entdeckung der Kirche als Seelengemeinschaft. Der wahre Begrift
der sichtbaren Einheit muf} wieder hergestellt werden. Man kann nicht von

793



Einheit sprechen, wenn man sie ihrer wahren Ziige beraubt. Das ist die
Schwiche des Protestantismus, der eine vage, individuelle, unbestimmte und
abstrakte Gemeinschaft mit Gott einfihrt. Die Kirche zeigt sich aber in kon-
kreten und sichtbaren Mitteln und Beziehungen. Sie ist «Christus prolunga-
tus» oder «alter Christus». Von einer geschwichten und blutarmen Kirchen-
lehre muf3 man zu den Wahrheiten zuriickfinden, die vor der Spaltung erkannt
und gelehrt wurden.

Das Christentum bietet uns das Paradox, dal wir vor der geschlossenen
Bibel einig sind, daB wir uns aber streiten, sobald wir sie 6ffnen. Durch das
Unsagbare Gottes geeint, sind wir dadurch getrennt, dall er gesprochen hat
und wir auf menschlichen Wegen uns den Geheimnissen nihern und die Waht-
heit verschieden zu deuten suchen. Die christliche Einheit wurde schnell wie
eine kostbare Vase zerstort. Christus hat mehrmals gesagt, da8 Einheit und
Wahrheit zerbrechliche und miBverstindliche Begriffe sind. Die Riickkehr zur
Einheit verlangt viel Anstrengung, und es muB} vor integristischen und pro-
gressistischen Vereinfachungen in der 6kumenischen Bewegung gewarnt wer-
den.

Denen, welche die Einheit zerbrachen, hat Gott den Schein in Zeichen der
Wirklichkeit verwandelt.

Der gemeinschaftliche Aspekt des Kongils

Die mehrfache Stimme der Personen ist ein Zug des altgriechischen, vor allem
athenischen Denkens, der die Organisation der Kirche stark beeinflulte. Die
Triger dieser Autoritit sind die versammelten Bischofe. Christus verlieh eine
besondere Macht der Gesetzgebung und Verkiindung der Wahrheit an alle
Apostel, nicht nur an einen einzigen (Petrus), wie die Katholiken behaupten.
Die Bischofe als Vereinigung haben die «potestas docendi». Da die Kirche
sich aus Laien und Klerus zusammensetzt, oblag die Legislation auf dem Kon-
zil nicht nur den Bischofen. Das Volk war an mehreren Konzilen vertreten.

In der Apostelgeschichte sieht man den Geist des Konzils die Anfinge des
apostolischen Lebens beseelen. Die Apostel handelten «kollegial » und faBten
die Beschliisse, welche die Gemeinschaft angingen, gemeinsam. IThre Einberu-
fung hing natiirlich sehr von den politischen Verhiltnissen ab. Sobald eine
gewisse Ruhe herrschte, trafen sich die Bischofe zur Priifung der Lage und der
Irrtiimer, welche Glaubensreinheit und Kircheneinheit bedrohten. Der Histori-
ker Eusebius schreibt: «Synoden und Bischofsversammlungen fanden tberall
statt, in Palistina, Kleinasien, Pontus, Gallien und Rom» (H. E. V, 23). Die
ganze Kirchengeschichte ist eine synodale Polyphonie oder Symphonie, welche
einst ein solidarischer Einklang war.

Bei bestindigem Frieden und abnehmenden Verfolgungen vermehrten und

704



vergroBerten sich die Konzile. Im 3. Jahthundert fanden regelmiBig lokale
oder Provinzkonzile statt. Die wichtige Synode von Antiochia (268), welche
achtzig Bischofe zur Verurteilung des Bischofs dieser Stadt vereinte, teilte das
Urteil den Bischéfen von Rom und Alexandrien und allen anderen mit, welche
«auf der bewohnten Erde» amteten. Denn ein Provinzkonzil ist sich seiner
Bindungen an die Gesamtheit der katholischen Kirche bewuBt (Eusebius,
H. E. VII, xxx, 2). Diese Kommunikation der Lokalkirchen zeigt die Suche
nach einer dogmatisch und disziplinatisch vollkommenen Harmonie mit den
Schwesterkirchen.

Kaiser wie Konstantin, Theodosius, Justinian, welche Konzile einberiefen,
taten damit nur ihre Pflicht. Wo man heute ein Kaiser-Papsttum sehen will,
sahen die versammelten Bischéfe nur ein normales Element im Leben eines
christlichen Staates. Uberdies berief der Kaiser das Konzil nur unter Beiziehung
der Bischofe ein, «ex sacerdotum sententia», wie Rufinus tiber Konstantin
und das Konzil von Nicaea schreibt (H. E. I, i; P. L. 21, 467).

Der Glaube an die Autoritit des Konzils und seine Macht iiber die univer-
sale Kirche ruht auf der Lehre der Schrift. Neben den Stellen, in denen Christus
im Neuen Testament seine Macht Petrus allein ibertrigt, gibt es andere, welche
sich auf alle Apostel beziehen. Matthius 18, 18 findet man das gleiche Ver-
sprechen, das er Petrus im besonderen gab (16, 19), in der Mehrzahl. Die Apo-
stel erhalten ihren endgiltigen Auftrag gemeinsam (Matth. 28, 18-20). Nach
dem Verrat des Judas erhalten die elf Gbrigen den Befehl, in Jerusalem die
Taufe der Kirche zu erwarten (Apostelgesch. 1, 4). Und alle Apostel horen aus
dem Mund des Herrn das «Ihr werdet meine Zeugen sein...» (Apostel-
gesch. 1, 8).

Es ergibt sich daraus, daB der gesamte Kirchenkorper und vor allem die
Bischofsvereinigung die Synthese der inneren Struktur der Kirche darstellt:
die Apostolizitit des Klerus und die Gemeinde der Gliubigen. Im ganzen
gottlichen Haushalt hat Gott durch Christus und die Apostel die Initiative
(Joh. zo, 21). Zwischen Gott und den Bischofen gibt es eine direkte Ableitung
der Sendung. Das ist der tiefe Sinn der apostolischen Nachfolge und der Bi-
schofsautoritit. Die Theorien einer pipstlichen Uberlegenheit iiber das Konzil
entstanden spiter aus dem Bedurfnis nach weltlicher Macht und zur Verteidi-
gung des pipstlichen Prestiges gegen Kaiser und Gegenpipste, wie es auf den
Konzilen von Avignon und Konstanz der Fall war.

So gliedert sich die Autoritit des Konzils vertikal. Aber sie ghedert sich
auch horizontal: das Konzil hat die Dimension der Gemeinschaft. Nachbar-
bischofe und Schwesterkirchen miissen ihre mystische Gemeinschaft beweisen,
und daf sie wirklich fir einander da sind, in der Sorge um die Eingliederung
in das Ganze, seinen Rhythmus und seine Forderungen. Damit wird nur die
Lehre von Paulus und Johannes verwirklicht. Die Formel des Paulus anliBlich
der Sammlung fiir die Armen Jerusalems gibt die horizontale Orientierung gut

'



wieder: «Eure Gabe (communicatio) an sie und an alle» (2. Kor. 9, 13).

Die Bischofe verwirklichen unter sich die Bindungen, die in der Natur der
Kirche liegen. So sahen die westlichen und gstlichen Delegierten in frither Zeit,
zum Beispiel auf dem Konzil von Chalkedon und dem dritten Konzil von
Konstantinopel, die Rechtfertigung ihrer Sitzungen in dem Versprechen
Christi, «inmitten der in seinem Namen Versammelten zu sein».

Eine meisterliche Seite von St. Johannes Chrysostomos rithmt die Bedeu-
tung der Versammlung fiir die Erfullung der Heilspflicht der Kirche. Er sieht
in diesem reguliren Organ des Kirchenlebens die Garantie fiir ihren Triumph:
«Die Synode ist ein groBes Gut, denn sie erneuert die briiderliche Liebe, und
aus der Liebe flieBt alles Gute und ohne Liebe wird nichts Gutes» (Serm. ad
Haebt, 19; P. G. 63, 114).

Der alte Orient verstand die Kirche als eine Gemeinschaft, als Abbild der
Dreieinigkeit, und eine grofle Einheit herrschte in den Gesprichen. Die Ent-
schliisse werden formuliert, und es entstehen Synodalsatzungen. Es ist ein
Ungliick, daB3 hier vieles anders geworden ist. Wihrend im Osten die Autoritit
der Versammlung von Bischofen und Volk gehort, hingt im Westen die
Autoritit des Konzils von der Zustimmung des Papstes ab. Das entscheidende
Wort spricht nicht die Bischofsversammlung, sondern der Papst mit seinen
Unfehlbarkeitsrechten. Diese willkiirliche Auffassung der Rolle des romischen
Bischofs als sichtbares Zeichen der Kirche stellt offensichtlich eine Abirrung
vom Konzilgeist dar, wie er in der Ostkirche gepflegt wird. Man erinnert sich
an den Fall von Ephesus: «In der Person unserer Abgesandten zeigen wir
dieser Synode, die du gewollt hast, unsere Gegenwart» (Ep. 19, 1). Die Ab-
gesandten Roms brachten dem Konzil immer das Einverstindnis der westli-
chen Kirchen. Thre Gegenwart einte Ost und West und verwirklichte den
okumenischen und katholischen Charakter des Konzils. Obwohl gering an
Zahl und fast nur von orientalischer und hellenistischer Herkunft, wollten die
versammelten Bischofe die gesamte Kirche vertreten. Man kénnte von Uni-
versalitit und Okumenizitit der Lehre sprechen. Wenn sich wie in Ephesus
oder Sardica (343) eine Spaltung innerhalb des Konzils ergab, so wurde das
Recht der Dissidenten auf Vertretung der Okumenizitit nicht anerkannt.

Ex ecclesia — populi consensu

Damit ein Konzilsbeschluf3 giiltig ist, geniligt die Verkiindung durch eine Bi-
schofsversammlung nicht. Auch die Gliubigen missen ihre Zustimmung ge-
ben, da die Beschlusse sie angehen. Hier stellen wir die eminente Bedeutung
der Laienreaktion fiir die Giltigkeit des Konzils fest. Die Beschliisse miissen
BewuBtsein und Glauben des gesamten mystischen Korpers Christi werden.
Die Zustimmung des Volkes gilt als ein Beweis der Katholizitit. Nach ortho-

706



doxem Glauben liegt die Universalitit der Lehre in ihrer Annahme durch das
Volk und ihrer umfassenden geographischen Ausbreitung. LiBt man die
offentliche Meinung oder die Reaktion des Volkes auBer acht, liegt die Gefahr
der Abweichung vom Charakter der Synode nahe. Nur das gemeinsame Han-
deln der Hierarchie mit der Zustimmung des Volkes stellt die grundlegenden
Prinzipien der Orthodoxie auf. Die Legitimitit eines Konzils hingt erheblich
von der Antwort der Laien ab. Die Laien nehmen nicht passiv neue Direktiven
entgegen, sondern verteidigen und bewahren die Dogmen mit den Schrift-
gelehrten. Die Kirchengeschichte zeigt, daf3 ein Konzil nur ékumenisch sein
kann, wenn es ins Bewuftsein des Volkes dringt, das seine Zustimmung muf3
geben konnen. Die Suprematie der Unfehlbarkeit ist der ganze Korper Christi.
Es gibt Beispiele fiir die Ablehnung von Synodalbeschlissen durch das Volk.
So wurde das Konzil von Ephesus (441) trotz seiner in der Zahl der Mono-
physiten und im Druck des Staates begriindeten Bedeutung vom Volksbewul3t-
sein nicht anerkannt. Aus demselben Grund wurde im 15. Jahrhundert das
Konzil von Florenz von der offentlichen Meinung abgelehnt, weil gewisse
Bischéfe sich vor der pipstlichen Oberhoheit beugten.

Es gilt hier einen heiklen Punkt zu kliren: Wenn wir die Zustimmung des
Volkes als Bedingung fiir die Giiltigkeit eines Konzils setzen, so wollen wir
keinen Kongregationalismus einfiithren. Nicht ##r das Volk entscheidet. Die
Kirche ist keine Pobelherrschaft, wo reaktionire und negativistische Gruppen
der Kirche ihre Meinung aufdringen konnen, sondern eine Zusammenarbeit
der von Liebe fiir die hochsten Interessen der Kirche beseelten Gliubigen mit
denen, welche die Hirtenautoritit innehaben.

Wenn die Pflege eines Erbes den Eltern ohne Mitwirkung der Kinder iiber-
tragen wird, so ist es bald vertan. Die Schitze der Kirche verlangen eine zwei-
seitige Koordinierung. Durch die Taufe erhilt jeder sein MaBl an Qualititen,
um am Reich Gottes zu bauen. Er kann seine geistlichen Viter mit wihlen.
Er lebt und betet das Dogma. Die Theologie ist so keine Metaphysik, sondern
ein ausgeiibtes Mysterium. Das tigliche Leben eines jeden ist ein angewandtes
Dogma. Der Ausschlufl des Volkes von den Entscheidungen der Kirche be-
ruht auf einer falschen Interpretation der Natur der Konzilsdekrete und be-
wirkt eine Zweiteilung der Rechte, welche die Kirchenviter zuriickweisen.

Die aktive Teilnahme der Laien an der Abwicklung der Konzilsgespriche
entspricht dieser engen Beziehung zwischen Volk und Konzil in der Geschichte
der orthodoxen Kirche. Sie kennt den Unterschied zwischen der «lehrenden»
und «belehrten» Kirche nicht. Eine Unterscheidung zwischen Klerus und
Laientum gibt es eher auf der Ebene des Amtes als auf jener der priesterlichen
Lehrautoritit. Sie ist weniger substantiell als qualitativ. Der Laie und der
geweihte Priester {ibernehmen in den Reihen der kimpfenden Kirche dieselbe
Verantwortung, aber sie unterscheiden sich in der Art der Diakonie, die einem
jeden aufgegeben ist.

97



Die Konzile wurden nicht nur durch die fromme Initiative der byzantini-
schen Kaiser zum Wohl ihrer Biirger einberufen, sondern qualifizierte Laien
nahmen aktiv an den theologischen Gesprichen teil. Als Berater leisteten sie
unschitzbare Dienste, indem sie strittige Punkte aufklirten und Ketzereien
zuriickwiesen. Wihrend des Patriarchats von Michael Oxites von Konstanti-
nopel (1142—1147) «wurden Laien einberufen, um mit den anderen Gliedern
der Synode zu diskutieren» (Syntagma V, 83, 85). Ebenso wurden im So-
phiendom die Irrtiimer des Monches Barlaam tber das gottliche Licht «in
Gegenwart des Konigs, des Senates, der Archimandriten, der Klosteroberen
und der ausgezeichneten staatlichen Laien» diskutiert (Miklosich-Miiller, Ka-
nonisches Recht I, 203). Bevollmichtigte Laien als Vertreter der 6ffentlichen
Meinung und des Staates hitten sogar Dogmen betreflende Dekrete mitunter-
zeichnen konnen, was auch nach dem Fall von Konstantinopel 6fters der Fall
war. So billigten 1643 offizielle Laien die griechische Ubersetzung der berithm-
ten «Confessio Orthodoxi» (Mogila-Katechismus) und bestitigten mit den
Ostlichen Patriarchen ihre Richtigkeit.

Es ist also klar, daB die Gesamtheit der Gliubigen zur Bewahrung und Ver-
teidigung des Glaubens aufgerufen ist. In allen ist der Glaube, durch den sie
die Wahrheit erlangen, ein Licht, ein personliches Urteilsprinzip, das durch
«martyria» (Zeugnis) und «homologia» (Glaubensbekenntnis) eine missio-
narische Dimension erhilt. So sind alle Gliubigen, und besonders die Eltern,
zur Verbreitung des offenbarten Gutes verpflichtet, obwohl diese Aufgabe das
Lehramt keineswegs ersetzt. Die Uberzeugung, in der Kirche einer einzigen
Familie anzugehoren, muf} Beitrag und Anteil der Glidubigen erhohen. Es gibt
kein Gemeindeleben, wenn man das Laientum ausschlieft und das Konzil mo-
nopolisiert. In diesem Fall verliert es seinen wesentlichen 6kumenischen und
menschlich existentiellen Sinn. Es und seine Beschliisse sind fiir das Volk be-
stimmt. Es kann nicht ein Anlaf3 der Spezialisten und Experten sein, sondern
nur ein Zusammenwirken der ganzen Kirche. Jede lokale Kirche und jeder
Gliubige muf sich als Glied des mystischen Korpers wirklich als der Teil
eines Ganzen verhalten und nicht als ein selbstindiges Ganzes. Das Konzil darf
kein Monolog sein, der diejenigen ausschliet, fiir die seine Beschliisse be-
stimmt sind.

Hoffnungen

Das Konzil muB alle Nicht-Katholiken interessieren, so dal wir sagen kénnen:
«Nostra res agitur.» Und das Konzil ist wirklich auf eine gewisse Art die
Sache aller Christen.

In unserer von Zuckungen erfillten Welt, die sich in ihren Errungenschaf-
ten ibersteigert und dem Untergang zustrebt, ist die christliche Welt zur Ant-

708



wort aufgefordert. Wehe ihr, wenn sie nicht sagt: «Herr, hier bin ich.» Gott
halt nichts von unserer leichtfertigen und trigen Neugierde; er tadelte die,
welche nach der Art der Athener zu Paulus’ Zeiten «sich kurze Zeit am Licht
Johannes des T4ufers freuten ». Gott will eine aktive und wachsame Neugierde,
welche die Schwere der Stunde zu messen weil}, eine iiberlegte Neugierde,
welche die egoistischen und sektiererischen Einschrinkungen zu entlarven
weiB, und die «ohne Scheu und kraftvoll» (Paulus) die Einheit — die Oku-
mene — zur gemeinsamen Sache macht.

Da die Hauptaufgabe des bevorstehenden wie jedes Konzils die Reform
des christlichen Lebens ist, muB ein solches Ereignis auf die verantwortlichen
Menschen anderer Konfessionen Riickwirkungen haben. Um diese zu bestim-
men, mul3 zuerst einiges geklirt werden.

Ein Konzil kann nicht fiir jeden beliebigen Christen ein Gegenstand welt-
licher Aktualitit oder reiner Neugierde sein, sogar wenn diese Neugierde
respektvoll, von Sympathie und 6kumenischer Hoflichkeit getragen ist. Das
wiirde etwas wie Profanierung bedeuten, denn ein Konzil ist ein Werk des
Heiligen Geistes, eine Glaubenssache.

Jedenfalls bedeutet es in der Kirche ein Aufwallen von Leben. Der Geist,
der die Kirche beseelt, erfallt sie von innen, von ihrem Tiefsten her, nimmt
ihr Werk neu auf, wie die Natur es jedes Frithjahr mit den Biumen tut. Das
ist das Bild der Erneuerung, mit dem die Kirchenviter die Wichtigkeit des
Konzils bezeichnen.

Man konnte auch an die Umgestaltung eines Organismus im Augenblick
der Genesung von einer Krankheit denken. Es erfolgt dann ein Ruf an die
entferntesten Zellen; sie werden angezogen. Das ganze Lebenspotential wird
dem Zentrum zugefiihrt, um dort gereinigt und mit neuer Kraft nach aulen
gesandt zu werden.

Im gewohnlichen christlichen Leben wird Gottes Wort durch tausend
Stimmen verkiindet. Ein Konzil zieht diese Vielheit zu einer einzigen Stimme
zusammen, die von iiberall die Stimme Gottes sammelt und sie in neuer Rein-
heit der Welt wiedergibt. Das gilt fir jedes Konzil, welches Hierarchie und
Volksvertreter vereint, und das die Definition des Dogmas, die Verbesserung
der Sitten und die Anpassung der Kirche an eine neue Welt zum Gegenstand
hat. Wer konnte dieser Anstrengung gegeniiber gleichgiiltig und unerschiittert
bleiben? Das Konzil weckt das VerantwortungsbewuBtsein. Es verlangt von
allen, daB sie mit Gedanken und Gebeten dazu beitragen. Jeder mul3 sich 6ff-
nen, handeln und zu empfangen bereit sein. Dann, wenn die Gesamtheit der
Kirche durch die Gnade bis in ihre letzten Winkel aufgewdihlt ist, wire Trig-
heit ein schwerer Fehler.

709



	Das Konzil aus orthodoxer Sicht

