
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 7

Artikel: Das Konzil aus orthodoxer Sicht

Autor: Timiadis, Emilianos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es ist nicht Schuld der Kirche, daß die vielen Bischöfe hinter dem Eisernen

Vorhang nicht teilnehmen können; der Gedanke an sie und das Opfer der
leidenden Kirche auf Erden bedeuten wohl nicht weniger als die Diskussion der
Teilnehmer.

Unter Erschütterungen zieht ein neues Zeitalter herauf. Es ist wohl möghch

(was manche für sicher halten), daß der abendländische Charakter, welcher
dem Christentum durch Jahrhunderte das Gepräge gab, zwar nicht einfach
verschwindet, daß aber das Christentum von seinem Ursprung her, aus dem
wir geistig leben, in anderen Kulturen von vorn anfängt in derselben Jugendfrische,

mit der es sich dem Westen vermählte. Ein Betrachter wie Johannes
Hirschmann SJ ist überzeugt — er sagte es zu römischen Jüngern der Theologie

—, daß dieses Konzil das letzte sein werde, in welchem abendländische
Motive die FragesteUung so stark bestimmen. «Niemand kann sagen, wie es

weitergeht. Niemand kann sagen, wie es ausgeht », aber das, wovon Gläubige
leben, ist zugleich der Hoffnungsgrund. Heb 13, 8.

Das Konzil aus orthodoxer Sicht

EMILIANOS TIMIADIS

Das bevorstehende Konzil ist unbestreitbar ein großes Ereignis. Es ist das

Ergebnis langer Vorbereitungen und bezweckt die innere Erneuerung der Kirche.
Auch wenn die göttUche Vorsehung noch nicht dahin gewirkt hat, daß die
anderen Christen an den Arbeiten des Konzils teilnehmen können, kann man
diesem Ereignis doch nicht gleichgültig gegenüberstehen. Unsere Sympathie
und unser Gebet gelten seinem Erfolg. Wenn wir Orthodoxen in dem großen
Orchester nicht mitspielen können, so lauschen wir wenigstens den
Musikklängen aus der Nähe. Die Zeit wird kommen, da wir mit unseren Instrumenten
an der großen geistlichen Symphonie mitwirken werden.

Es ist noch nicht entschieden, ob orthodoxe Beobachter entsandt werden.
Diese Haltung ist die Folge einer schweren Vergangenheit. Noch sind nicht
aUe Vorurteüe beseitigt, die einer besseren Stimmung im Wege stehen. Der

697



ökumenische Patriarch Athenagoras hat mit seinem kühnen Antrag das Lob
des Papstes Johannes XXIII. verbunden und drückte wiederholt seine Anteilnahme

an einem fruchtbaren und gesegneten Konzil aus. Die vorbereitenden
Kommissionen haben die Fragen der Erneuerung der Kirche in großen Linien
festgelegt. Als Orthodoxe bedauern wir, daß erstrangige Fragen wie die Einheit,

die päpsthche Unfehlbarkeit, die Beziehungen der Bischöfe zum Papst,
die Priesterheirat (welche keine Neuerung, sondern eine Rückkehr zu den
alten Verhältnissen wäre) und die Änderung der Haltung zur orthodoxen
Kirche nicht zur Behandlung kommen.

Gemeinsame Feinde und gemeinsame Aufgaben

Wir freuen uns über die Weite der dem Konzil zur Diskussion gestellten
Fragen. Das Leben der nicht ausübenden Christen wird immer amorahscher und
geschwächter. Die Gleichgültigkeit zeigt sich in der Abkehr vom sakramentlichen

Leben. Eine beunruhigende Krise erschüttert die Gläubigen. Eine solche

Unordnung verpflichtet uns zu einem gemeinsamen Kreuzzug. Das Konzil
bietet eine einzigartige Gelegenheit dazu. Je uneiniger wir sind, um so bedrohter

sind wir.
Ein Übergang vom Monolog zum Dialog prägt unsere Zeit. Keine Kirche

will in der Vereinzelung bleiben. Überall weht ein neuer Pfingstwind für die

Annäherung der Christen und das gegenseitige Verständnis der Traditionen
und Lehren. Christus ist nicht beim Einzelnen, sondern bei der Gemeinschaft;
wo einer aUein bleibt, ist weder Christus mit ihm, noch er mit Christus.

Es gibt keine Einheit der Christen; das ist etwas vom Schhmmsten in der

Geschichte, aber wenn Uneinigkeit in dogmatischen Auseinandersetzungen
früher die Quelle vieler Übel in der Welt war, so bewirkt unsere konfessionelle

Spaltung, daß wir die Welt verscherzen, deren Sorge den Kirchen vor Gott
obhegt. Sie mühen sich in innerem Zwist, zeigen sich den Ungläubigen durch
gegenseitige Angriffe geschwächt und lehren Dinge, über die sie untereinander
nicht einig sind.

Sicher predigen wir alle mit gutem Willen Christus ; aber wir sind uneinig
darüber, was Christus sei. Beeinträchtigt durch diesen Streit, setzen wir die

Wirkung und Kraft unserer Botschaft aufs Spiel. Wir spüren, was wir durch
solche Mißhelligkeiten verloren haben und verlieren.

Die Spaltung der Kirchen steUt heute das Problem der Frömmigkeit in viel
weiterem Rahmen als früher, denn Osten und Westen soUen sich nicht mehr

trennen, sondern vereinigen, indem sie bei einem Höchstmaß von Verschiedenheit

ein Höchstmaß von Einheitlichkeit sichersteUen. Die Einheit verlangt
keine völlige Identität, sondern einen PluraUsmus in den Glaubensgrundsätzen.

Die Kathohken kennen die Orthodoxen viel besser als dies umgekehrt der

698



FaU ist. Das Ziel der ökumenischen Begegnungen hegt also einfach im
Anfachen eines Gesprächs. Die Entwicklung der Wissenschaft und des Denkens
hat den Westen eher auf die Straße des Habens als auf die des Seins gebracht,
und materieUer wie technischer Wohlstand hat sich daraus ergeben. Die Natur
der östUchen Kultur scheint die Orthodoxen auf das Sein hinzulenken, und
vieUeicht hat die Vorsehung den Orient als einen Speicher geistiger Kräfte
bewahrt, aus dem der Westen Hilfe schöpfen kann, um seine Besitzkrankheit zu
heilen. Der orthodoxen Welt erwächst daraus eine große Verantwortung, denn
sie kann beweisen, daß es andere Wege zum Glück gibt als die Wissenschaft.

Ein immer mehr sich steigerndes materialistisches Klima breitet sich aus.
Die soziale Ungerechtigkeit verstärkt die Versuchung eines praktischen
Materiahsmus für Einzelne und Gemeinschaften. Der Wille zu unmittelbarem
Genuß herrscht vor und weckt eine unersättUche Geldgier.

Mit Recht wurden die sozialen Fragen auf die Tagesordnung des Konzils
gesetzt. Falsche Ideologien bedrohen die Kirche Christi. Vor dieser Gefahr
soUte man sich weder mit Bannflüchen noch mit Flucht aus dem Kampf
begnügen. Trotz den wütenden Angriffen des militanten Atheismus und des

überhandnehmendenLaizismus müssen wir als Gläubige weiter unseren Weg
gehen, ohne Panik und ohne Furcht, Schiffbruch zu erleiden.

Der Unterschied zwischen den Christen und den profanen Moralisten hegt
darin, daß wir überzeugt sind, auf der Seite des Sieges, des Auferstandenen,
zu stehen. In dieser Überzeugung dürfen wir aber unsere theologischen
Beratungen und Darlegungen weder für die Künste, noch für die Wissenschaften,
noch für die Technik zu einem Obskurantismus werden lassen. Es geht bei der

Verkündung der Wertordnung nicht um eine Entthronung Gottes in der Welt
und im Menschen, sondern um die Anerkennung der Herrschaft des Herrn
über Welt und Geschichte.

Gegenüber den ausweglosen Streitgesprächen, den Vorurteilen, die beiderseits

die christhche Liebe verletzen, der geistigen Unterwürfigkeit und dem
modernen Heidentum beginnen die Christen die Schranken zu beseitigen,
die bis vor kurzem unübersteigbar schienen. Die gemeinsame Gefahr der Ver-
welthchung führt zu einer Annäherung im ökumenischen Bereich, deren Folgen

noch nicht vorauszusehen sind.
Am Vorabend des Konzils und in Erwartung des panorthodoxen Treffens

bemerkt man den umfassenden Drang nach enger Fühlung in Christus. Ein
tiefes Bedürfnis ist in beiden alten Kirchen spürbar, und ein Austausch von
Fragen und Ansichten bahnt sich an. Da die Aufgabe des Konzils nichts
Geringeres ist als die Erneuerung der Kirche, darf man keine Wunder erwarten;
seine Wirkungen werden im Unmittelbaren nicht spektakulär sein.

Die Historiker wissen, daß die Konzile meistens auf lange Sicht Früchte

tragen, denn die Wandlung der Sitten und die Bekehrung der Verhärteten
erfolgen nicht an einem Tag. Die besten Reformen reifen am langsamsten.

699



Zwei entgegengesetzte Ansichten über das Konzil

Die Tatsache, daß wir am Konzil nicht teilnehmen, weist auf tiefe theologische
Abweichungen zwischen den Kirchen. Es gibt auch in der Kirchenlehre des

Konzils einen Unterschied zwischen Rom und der orthodoxen Kirche, den
wir festhalten möchten, indem wir zeigen, unter welchen theologischen
Voraussetzungen ein Konzil für die orthodoxe Kirche ökumenisch und gültig ist.
Diese Darlegung soU unparteiisch sein und trägt vieUeicht bei zur Erkenntnis
der Abirrung der römischen Kirche hinsichthch der päpstlichen Autorität
einerseits und der Autorität des Konzils anderseits.

Was die Orthodoxen vor aUem an der Teilnahme am Konzil hindert, sind
die Unterschiede im Dogma, im Kult und in der Regierung der Kirche. Während

in der alten, ungeteilten Kirche die Kirche in ihrer äußeren Form als ein

geistiger Organismus angesehen wurde, begreift man sie in Rom als einen
menschlichen Körper. Das Menschhche beherrscht das Götthche in mehrfacher
Hinsicht. TatsächUch waren die Beziehungen zwischen den verstreuten, aber
im Dogma einheitlichen Kirchen am Anfang durch die Liebe beseelt, und ihr
Lebensquell war ihre beständige Gemeinschaft mit Gott, die «Koinonia».
Wenn es eine Vorrangstellung gab, so war sie ein auf Liebe gegründetes Ehrenrecht.

Bis zum ökumenischen Konzil von Konstantinopel (691) herrschte zwischen
Ost- und Westkirche Übereinstimmung hinsichtlich der Autorität in der
Kirche. Im Westen hat die Theologie, offenbar unter römischem Einfluß,
Rechtselemente aufgenommen, welche die traditionelle Kirchenlehre entsteU-

ten. Von da an begnügt sich die Hierarchie nicht mehr damit, das von Gott
der Kirche anvertraute Gesetz zu deuten und zu schützen, sondern sie setzt
manchmal an die Stelle von Gottes Willen ihren eigenen und ordnet ihm die

Gläubigen unter. So unterscheidet sich die Macht der Kirche von der priesterlichen

Autorität (potestas ordinis et potestas iurisdictionis).
Überdies verkörpert sich die Regierungsform der Kirche in der Person des

Papstes, des Bischofs von Rom, der das sichtbare Zentrum des Weltepiskopates
wird. In der ursprüngUchen Kirche war jedoch einzig das Konzil das höchste

Organ. So fällt alle Macht dem Zentralbischof zu. Das Laientum verhert seine

Rechte und Funktionen, und ein Graben öffnet sich zwischen Volk und Klerus.
Wir woUen die Wichtigkeit des Episkopats nicht bestreiten, denn die Kirche
als lebender Organismus unterhält einen lebendigen Bezug zwischen dem Volk
und dem Klerus unter seinem Bischof. Alle Beschlüsse werden gemeinsam
gefaßt (consensu ecclesiae). Schon die Apostel hielten sich an diesen Grundsatz,
und St. Johannes Chrysostomos sagt uns, daß die Apostel die Meinung ihrer
Untergebenen anhörten (Homilie 2—3 an die Korinther; P. G. 61, 527). Die
Einheitsprinzipien des Kirchenlebens zeigten sich so in der Diakonie des

Klerus im Dienste an den Gläubigen sowie in der Unterwerfung der Gläubigen

700



und ihrer Zusammenarbeit mit dem Klerus zur ErfüUung der höchsten
Aufgabe der Kirche. Es gab keine absolute, hierarchische Herrschaft, sondern eine

«diakonia», den Dienst.
So wurde eine Spaltung der Gläubigen vermieden und ihre Einheit

bewahrt. In gleicher Weise wurden die Beziehungen zwischen den Bischöfen
geregelt. Diese Teilnahme der Kirchengheder zum Wohl des Ganzen ist der
wahre Ausdruck der Einheit und die Grundlage für die Regierung der Kirche :

das Synodalsystem. Das ökumenische Konzil ist so die höchste wirkende Kraft
des mystischen Körpers, aber seine Entscheidungen unterliegen einer tiefen
Durchdringung durch das Volksbewußtsein und der legitimen Zustimmung
der ganzen Kirche. Kann sich das Volk der Gläubigen auch nicht genau
ausdrücken, so kann es doch durch sein Charisma und die Rechte der Getauften
die Dekrete des Konzils bestimmen und prüfen, ob sie der von ihm gelebten
Wahrheit und Überheferung entsprechen. Dieses starke kirchliche Bewußtsein
setzt den Geist der ersten Jahrhunderte fort. Es entspricht dem WiUen der ganzen

Hierarchie, welche die Bischöfe an den lokalen und ökumenischen Konzilen

vertreten. Später hat man den Bischöfen zur Erleichterung der Verwaltung
der Provinzen größere Kompetenzen eingeräumt. So entstand der Titel des

Metropohten und des Exarchen, der nichts anderes war als ein primus inter
pares.

Die Unfehlbarkeit als Stein des Anstoßes

Das Primat des Papstes und seine Unfehlbarkeit sind Hindernisse auf dem Weg
zur Einheit. Die Rechtsprechung und die Lehrautorität des Papstes qualifiziert
man als unmittelbar und ordenthch, indem man sich auf seine Bischofswürde
beruft. Die Autorität der orthodoxen Bischöfe ist auf ihr Gebiet beschränkt,
während jene des Papstes als für die ganze bewohnte Welt gültig erklärt wird.
Ebenso wurden am ersten Vatikanischen Konzil die Jurisdiktion und
Lehrautorität der Bischöfe in den Grenzen der entsprechenden Kirchen als unmittelbar

und ordenthch erklärt. Man rechtfertigt das so : Da nur der Apostel Petrus
die universale Jurisdiktion und Lehrautorität besaß, konnte er sie seinen
Nachfolgern weitergeben. Dagegen gehört das Vorrecht der Irrtumslosigkeit und
Unfehlbarkeit sowohl dem Papst persönlich als auch der Ganzheit der Kirche,
die sich aus den unter dem Papst vereinigten Bischöfen mit ihren Gläubigen
zusammensetzt.

Man sieht hier die Grenzen der bischöfUchen Macht. Ein Bischof ist nur
in dem Maße Richter und Lehrer, als die Gesamtheit der Bischöfe und der

Papst mit ihm übereinstimmen. Ein möglicher Gegensatz zwischen den
Bischöfen und dem Papst wurde ausgeschaltet, da die Bischöfe ihren Zusammenhalt

im Papst als ihrem Haupt finden. Gleichzeitig drängte sich die Notwendigkeit
eines Einverständnisses der Bischöfe auf, um einem päpstlichen Entscheid

701



Rechtskraft zu geben. Rechtlich genügt sich aber der Papst, selbst wenn er
gehalten ist, sich in der Glaubensauffassung mit allen Vorkehrungen zu
umgeben.

Unter diesen Umständen hat die Synode keine Berechtigung mehr. Überdies
wurde infolge der Unterbrechung des ersten Vatikanischen Konzils die Theologie

des Episkopates nicht behandelt und ging so der Konzilsautorität
verlustig. Man kann sagen, daß durch die Bulle «Pastor aeternus» die Auffassung
der römischen Theologie einen Streitgegenstand zwischen unseren beiden
Kirchenlehren darstellt.

Die Neuerung des Bischofs von Rom, der sich als sichtbares Haupt der

ganzen Kirche setzt und im Namen des gesamten Episkopats handelt, läßt die

Trennung der Kirchen fortbestehen.
Man kann sagen, daß Roms Anspruch, alle Gewalt der Kirche zu konzentrieren,

dem Gemeinschaftssinn und dem Sinn der Kirche entgegenläuft. Wir
möchten wünschen, daß Rom auf diese Haltung zurückkommt. Die Bemühungen

um ein theologisches Gespräch sind stets an diesem ungewöhnlichen
Anspruch gescheitert. Gute Beziehungen wären möglich, wenn das Synodalsystem
auf der Grundlage des «consensu et legatione omnium fidelium» eingerichtet
werden könnte.

Ein Konzil kann die Gläubigen nicht übergehen, denn sie haben an der

ganzen Kirche teil. Es ist eine durch die weltlichen Verhältnisse bedingte und
der Verteidigung seiner eigenen Vorrechte dienende, überholte Verirrung,
wenn der Bischof von Rom «ex sese, ex cathedra» und nicht «ex consensu
ecclesiae» handelt.

Die Norm der organischen Einheit ist die durch die Apostel überlieferte
und im Gedächtnis der Kirche bewahrte Offenbarung. Sie bewirkt die
Harmonie zwischen Laien und Priestern und nicht die der römischen Kirche teure
Unterscheidung «ecclesia disciens et ecclesia docens». Bei den Orthodoxen
ist es die Gesamtheit, das «pleroma» der mystischen Kirche, das an den Gaben
des Heiligen Geistes teilhat. Die Priester rufen alle charismatischen und
aktiven GUeder der Kirche auf, deren Aufgabe in der Welt zu erfüUen. Es gibt
also keinen qualitativen Graben zwischen bevorzugten und untätigen Klassen.

Die römische Dogmatik kennt keine andere Einheit als die Unterordnung
unter den römischen Bischofsstuhl. Alle Aufrufe zur Einheit verlangen die
Rückkehr zum Papst. Für die orthodoxe Kirchenlehre ist nur die Gesamtheit
der Bischöfe, also das Konzil, Ausdruck der Einheit. Sogar die griechischen
Väter bestätigen dem Bischof dieses Vorrecht, das er nicht über, sondern mit
und in der Kirche ausübt. Sein Priestertum bestimmt sich durch seinen Platz
in der gläubigen Gemeinschaft und ist nichts anderes als eine « diakonia ». Das
Hirtenamt kann nur in der Gemeinschaft erfüUt werden, aus der es hervorgeht.

Überdies setzt das Episkopat nicht die Unfehlbarkeit des Papstes voraus.
Die Kirchengeschichte kennt viele wegen Glaubensverrat verjagte Bischöfe.

702



Die Gnade wirkt nicht magisch und beseitigt menschhche Hindernisse nicht.
Der «consensus» der Bischöfe, ihre Einstimmigkeit, welche die Einheit der
universalen Kirche ausdrückt, muß selbst diese Einheit zum Ausdruck bringen.
Der Bischofsrat ist wohlverstanden kein kopfloser, anonymer Körper; er
anerkennt ein Ehrenprimat, das aber nicht absolut ist, und eine monarchische
Persönlichkeit, welche alle Häupter der von den Aposteln gegründeten Kirchen
repräsentiert.

Die orthodoxe Tradition anerkennt die Pentarchie, das heißt, daß zwischen
allen apostolischen Stühlen Gleichheit und gegenseitige Achtung herrscht.

Die westhche Auffassung des Bischofsamtes ist viel mehr administrativ
und äußerlich als pastoral und gemeinschaftUch. Man hat den Vorrang der

Jurisdiktion in der Ausübung der hierarchischen Funktionen betont, einer dem

Papst als sichtbarer Einheit des Episkopats untergeordneten «mutua
subministratio ». Der Osten war immer besonders empfindsam für die Gemeinschaft

im Lichte des Glaubens und in der sakramenthchen Liebe. Die Kirche
ist vor aUem in der inneren Wandlung, die sie durch die Vermittlung des

Heiligen Geistes an der göttlichen Natur teilnehmen läßt. Diese Wandlung
wurde durch die Apostel verwirklicht, die als Werkzeuge der Liebe wirkten,
und durch ihre Nachfolger, die Bischöfe und Priester. Der Osten hat einen

ausgeprägten Sinn für die Wertordnung im geistigen und mystischen Leben.
Auch er achtet in jeder lokalen Kirche auf die Grundsätze der «mutua sub-
ministratio », aber er löst die Bedeutung eines Bischofs oder Patriarchen nicht
von der gegenseitigen Abhängigkeit auf der universalen Ebene der Gesamtkirche.

Wenn die orthodoxe Kirche diesen Aspekt der Gemeinschaft besonders

betont, so haben auch die Protestanten im ökumenischen Gespräch einen Sinn
für Austausch und Begegnung gewonnen, eine Art grundlegende Achtung der
Einheit in der Verschiedenheit. Alles was die Kirche für eine dynamische Einheit

tun wird, teilweise sogar die Akatholizität, kann zukünftige Fortschritte
vorbereiten. Indem wir in der Kirche räumliche und zeithche Gemeinschaft
sehen, erkennen wir sie als Tradition, denn sie kann nichts anderes sein als die
Tradition einer stets sich selbst gleichen und unüberholbaren Voraussetzung.

Über die Autorität, welche das Konzil von Chalkedon dem Patriarchen von
Konstantinopel verlieh, darf es kein Mißverständnis geben. Er genießt keine

außerordentlichen, monarchischen und diktatorischen Vorrechte, die jene des

gewöhnlichen Bischofs übersteigen. Er hat wie die anderen eine Stimme im
Konzil. Er kann ein Konzil weder annullieren noch nach seinem Willen
einberufen. Er ist ein primus inter pares.

Man wird uns nun fragen, wie wir der Spaltung abhelfen wollen. Für uns

liegt die Lösung in der Rückkehr zum Konzilsystem, zur Demut der Urkirche
und in der Entdeckung der Kirche als Seelengemeinschaft. Der wahre Begriff
der sichtbaren Einheit muß wieder hergestellt werden. Man kann nicht von

703



Einheit sprechen, wenn man sie ihrer wahren Züge beraubt. Das ist die
Schwäche des Protestantismus, der eine vage, individueüe, unbestimmte und
abstrakte Gemeinschaft mit Gott einführt. Die Kirche zeigt sich aber in
konkreten und sichtbaren Mitteln und Beziehungen. Sie ist «Christus prolunga-
tus» oder «alter Christus». Von einer geschwächten und blutarmen Kirchenlehre

muß man zu den Wahrheiten zurückfinden, die vor der Spaltung erkannt
und gelehrt wurden.

Das Christentum bietet uns das Paradox, daß wir vor der geschlossenen
Bibel einig sind, daß wir uns aber streiten, sobald wir sie öffnen. Durch das

Unsagbare Gottes geeint, sind wir dadurch getrennt, daß er gesprochen hat
und wir auf menschlichen Wegen uns den Geheimnissen nähern und die Wahrheit

verschieden zu deuten suchen. Die christhche Einheit wurde schnell wie
eine kostbare Vase zerstört. Christus hat mehrmals gesagt, daß Einheit und
Wahrheit zerbrechliche und mißverständhche Begriffe sind. Die Rückkehr zur
Einheit verlangt viel Anstrengung, und es muß vor integristischen und pro-
gressistischen Vereinfachungen in der ökumenischen Bewegung gewarnt werden.

Denen, welche die Einheit zerbrachen, hat Gott den Schein in Zeichen der
WirkUchkeit verwandelt.

Der gemeinschaftliche Aspekt des Konzils

Die mehrfache Stimme der Personen ist ein Zug des altgriechischen, vor aUem

athenischen Denkens, der die Organisation der Kirche stark beeinflußte. Die
Träger dieser Autorität sind die versammelten Bischöfe. Christus verheh eine
besondere Macht der Gesetzgebung und Verkündung der Wahrheit an aUe

Apostel, nicht nur an einen einzigen (Petrus), wie die Kathohken behaupten.
Die Bischöfe als Vereinigung haben die «potestas docendi». Da die Kirche
sich aus Laien und Klerus zusammensetzt, oblag die Legislation auf dem Konzil

nicht nur den Bischöfen. Das Volk war an mehreren Konzilen vertreten.
In der Apostelgeschichte sieht man den Geist des Konzils die Anfänge des

apostohschen Lebens beseelen. Die Apostel handelten «koUegial» und faßten
die Beschlüsse, welche die Gemeinschaft angingen, gemeinsam. Ihre Einberufung

hing natürhch sehr von den pohtischen Verhältnissen ab. Sobald eine

gewisse Ruhe herrschte, trafen sich die Bischöfe zur Prüfung der Lage und der

Irrtümer, welche Glaubensreinheit und Kircheneinheit bedrohten. Der Historiker

Eusebius schreibt : « Synoden und Bischofsversammlungen fanden überaU

statt, in Palästina, Kleinasien, Pontus, GaUien und Rom» (H. E. V, 23). Die

ganze Kirchengeschichte ist eine synodale Polyphonie oder Symphonie, welche
einst ein sohdarischer Einklang war.

Bei beständigem Frieden und abnehmenden Verfolgungen vermehrten und

704



vergrößerten sich die Konzile. Im 3. Jahrhundert fanden regelmäßig lokale
oder Provinzkonzile statt. Die wichtige Synode von Antiochia (268), welche

achtzig Bischöfe zur Verurteilung des Bischofs dieser Stadt vereinte, teilte das

Urteil den Bischöfen von Rom und Alexandrien und allen anderen mit, welche
«auf der bewohnten Erde» amteten. Denn ein Provinzkonzil ist sich seiner

Bindungen an die Gesamtheit der katholischen Kirche bewußt (Eusebius,
H. E. VII, xxx, 2). Diese Kommunikation der Lokalkirchen zeigt die Suche

nach einer dogmatisch und disziphnarisch vollkommenen Harmonie mit den
Schwesterkirchen.

Kaiser wie Konstantin, Theodosius, Justinian, welche Konzile einberiefen,
taten damit nur ihre Pflicht. Wo man heute ein Kaiser-Papsttum sehen wiU,
sahen die versammelten Bischöfe nur ein normales Element im Leben eines

christhchen Staates. Überdies berief der Kaiser das Konzil nur unter Beiziehung
der Bischöfe ein, «ex sacerdotum sententia», wie Rufinus über Konstantin
und das Konzil von Nicaea schreibt (H. E. I, i; P. L. 21, 467).

Der Glaube an die Autorität des Konzils und seine Macht über die universale

Kirche ruht auf der Lehre der Schrift. Neben den Stellen, in denen Christus
im Neuen Testament seine Macht Petrus allein überträgt, gibt es andere, welche
sich auf aUe Apostel beziehen. Matthäus 18, 18 findet man das gleiche
Versprechen, das er Petrus im besonderen gab (16, 19), in der Mehrzahl. Die Apostel

erhalten ihren endgültigen Auftrag gemeinsam (Matth. 28, 18-20). Nach
dem Verrat des Judas erhalten die elf übrigen den Befehl, in Jerusalem die

Taufe der Kirche zu erwarten (Apostelgesch. 1, 4). Und alle Apostel hören aus

dem Mund des Herrn das «Ihr werdet meine Zeugen sein...» (Apostelgesch.

1, 8).
Es ergibt sich daraus, daß der gesamte Kirchenkörper und vor aUem die

Bischofsvereinigung die Synthese der inneren Struktur der Kirche darsteUt:
die Apostolizität des Klerus und die Gemeinde der Gläubigen. Im ganzen
göttUchen Haushalt hat Gott durch Christus und die Apostel die Initiative
(Joh. 20, 21). Zwischen Gott und den Bischöfen gibt es eine direkte Ableitung
der Sendung. Das ist der tiefe Sinn der apostohschen Nachfolge und der
Bischofsautorität. Die Theorien einer päpsthchen Überlegenheit über das Konzil
entstanden später aus dem Bedürfnis nach welthcher Macht und zur Verteidigung

des päpstUchen Prestiges gegen Kaiser und Gegenpäpste, wie es auf den
Konzilen von Avignon und Konstanz der Fall war.

So gUedert sich die Autorität des Konzils vertikal. Aber sie ghedert sich
auch horizontal: das Konzil hat die Dimension der Gemeinschaft. Nachbarbischöfe

und Schwesterkirchen müssen ihre mystische Gemeinschaft beweisen,
und daß sie wirkhch für einander da sind, in der Sorge um die Einghederung
in das Ganze, seinen Rhythmus und seine Forderungen. Damit wird nur die
Lehre von Paulus und Johannes verwirkhcht. Die Formel des Paulus anläßlich
der Sammlung für die Armen Jerusalems gibt die horizontale Orientierung gut

705



wieder: «Eure Gabe (communicatio) an sie und an alle» (2. Kor. 9, 13).

Die Bischöfe verwirklichen unter sich die Bindungen, die in der Natur der
Kirche hegen. So sahen die westUchen und östUchen Delegierten in früher Zeit,
zum Beispiel auf dem Konzil von Chalkedon und dem dritten Konzil von
Konstantinopel, die Rechtfertigung ihrer Sitzungen in dem Versprechen
Christi, «inmitten der in seinem Namen Versammelten zu sein».

Eine meisterhche Seite von St. Johannes Chrysostomos rühmt die Bedeutung

der Versammlung für die Erfüllung der Heüspflicht der Kirche. Er sieht
in diesem regulären Organ des Kirchenlebens die Garantie für ihren Triumph:
« Die Synode ist ein großes Gut, denn sie erneuert die brüderhche Liebe, und
aus der Liebe fließt alles Gute und ohne Liebe wird nichts Gutes» (Serm. ad
Haebr. 19; P. G. 63, 114).

Der alte Orient verstand die Kirche als eine Gemeinschaft, als Abbild der

Dreieinigkeit, und eine große Einheit herrschte in den Gesprächen. Die
Entschlüsse werden formuliert, und es entstehen Synodalsatzungen. Es ist ein

Unglück, daß hier vieles anders geworden ist. Während im Osten die Autorität
der Versammlung von Bischöfen und Volk gehört, hängt im Westen die
Autorität des Konzils von der Zustimmung des Papstes ab. Das entscheidende

Wort spricht nicht die Bischofsversammlung, sondern der Papst mit seinen
Unfehlbarkeitsrechten. Diese wülkürUche Auffassung der Rolle des römischen
Bischofs als sichtbares Zeichen der Kirche steUt offensichtlich eine Abirrung
vom Konzilgeist dar, wie er in der Ostkirche gepflegt wird. Man erinnert sich

an den Fall von Ephesus: «In der Person unserer Abgesandten zeigen wir
dieser Synode, die du gewoUt hast, unsere Gegenwart» (Ep. 19, 1). Die
Abgesandten Roms brachten dem Konzil immer das Einverständnis der westlichen

Kirchen. Ihre Gegenwart einte Ost und West und verwirklichte den
ökumenischen und kathohschen Charakter des Konzils. Obwohl gering an
Zahl und fast nur von orientalischer und heUenistischer Herkunft, woUten die
versammelten Bischöfe die gesamte Kirche vertreten. Man könnte von
Universahtät und Ökumenizität der Lehre sprechen. Wenn sich wie in Ephesus
oder Sardica (343) eine Spaltung innerhalb des Konzils ergab, so wurde das

Recht der Dissidenten auf Vertretung der Ökumenizität nicht anerkannt.

Ex ecclesia — populi consensu

Damit ein Konzilsbeschluß gültig ist, genügt die Verkündung durch eine

Bischofsversammlung nicht. Auch die Gläubigen müssen ihre Zustimmung
geben, da die Beschlüsse sie angehen. Hier stellen wir die eminente Bedeutung
der Laienreaktion für die Gültigkeit des Konzils fest. Die Beschlüsse müssen
Bewußtsein und Glauben des gesamten mystischen Körpers Christi werden.
Die Zustimmung des Volkes gilt als ein Beweis der Kathohzität. Nach ortho-

706



doxem Glauben Uegt die Universalität der Lehre in ihrer Annahme durch das

Volk und ihrer umfassenden geographischen Ausbreitung. Läßt man die
öffentliche Meinung oder die Reaktion des Volkes außer acht, hegt die Gefahr
der Abweichung vom Charakter der Synode nahe. Nur das gemeinsame Handeln

der Hierarchie mit der Zustimmung des Volkes stellt die grundlegenden
Prinzipien der Orthodoxie auf. Die Legitimität eines Konzils hängt erhebhch

von der Antwort der Laien ab. Die Laien nehmen nicht passiv neue Direktiven
entgegen, sondern verteidigen und bewahren die Dogmen mit den
Schriftgelehrten. Die Kirchengeschichte zeigt, daß ein Konzil nur ökumenisch sein

kann, wenn es ins Bewußtsein des Volkes dringt, das seine Zustimmung muß

geben können. Die Suprematie der Unfehlbarkeit ist der ganze Körper Christi.
Es gibt Beispiele für die Ablehnung von Synodalbeschlüssen durch das Volk.
So wurde das Konzil von Ephesus (441) trotz seiner in der Zahl der Mono-
physiten und im Druck des Staates begründeten Bedeutung vom Volksbewußtsein

nicht anerkannt. Aus demselben Grund wurde im 15. Jahrhundert das

Konzil von Florenz von der öffentlichen Meinung abgelehnt, weil gewisse
Bischöfe sich vor der päpstlichen Oberhoheit beugten.

Es gilt hier einen heiklen Punkt zu klären: Wenn wir die Zustimmung des

Volkes als Bedingung für die Gültigkeit eines Konzils setzen, so wollen wir
keinen Kongregationalismus einführen. Nicht nur das Volk entscheidet. Die
Kirche ist keine Pöbelherrschaft, wo reaktionäre und negativistische Gruppen
der Kirche ihre Meinung aufdrängen können, sondern eine Zusammenarbeit
der von Liebe für die höchsten Interessen der Kirche beseelten Gläubigen mit
denen, welche die Hirtenautorität innehaben.

Wenn die Pflege eines Erbes den Eltern ohne Mitwirkung der Kinder
übertragen wird, so ist es bald vertan. Die Schätze der Kirche verlangen eine
zweiseitige Koordinierung. Durch die Taufe erhält jeder sein Maß an Qualitäten,
um am Reich Gottes zu bauen. Er kann seine geistlichen Väter mit wählen.
Er lebt und betet das Dogma. Die Theologie ist so keine Metaphysik, sondern
ein ausgeübtes Mysterium. Das tägliche Leben eines jeden ist ein angewandtes
Dogma. Der Ausschluß des Volkes von den Entscheidungen der Kirche
beruht auf einer falschen Interpretation der Natur der Konzilsdekrete und
bewirkt eine Zweiteilung der Rechte, welche die Kirchenväter zurückweisen.

Die aktive Teilnahme der Laien an der Abwicklung der Konzilsgespräche
entspricht dieser engen Beziehung zwischen Volk und Konzil in der Geschichte
der orthodoxen Kirche. Sie kennt den Unterschied zwischen der «lehrenden»
und «belehrten» Kirche nicht. Eine Unterscheidung zwischen Klerus und
Laientum gibt es eher auf der Ebene des Amtes als auf jener der priesterlichen
Lehrautorität. Sie ist weniger substantiell als quaUtativ. Der Laie und der

geweihte Priester übernehmen in den Reihen der kämpfenden Kirche dieselbe

Verantwortung, aber sie unterscheiden sich in der Art der Diakonie, die einem
jeden aufgegeben ist.

707



Die Konzile wurden nicht nur durch die fromme Initiative der byzantinischen

Kaiser zum Wohl ihrer Bürger einberufen, sondern qualifizierte Laien
nahmen aktiv an den theologischen Gesprächen teil. Als Berater leisteten sie

unschätzbare Dienste, indem sie strittige Punkte aufklärten und Ketzereien
zurückwiesen. Während des Patriarchats von Michael Oxites von Konstantinopel

(1142—1147) «wurden Laien einberufen, um mit den anderen Gliedern
der Synode zu diskutieren» (Syntagma V, 83, 85). Ebenso wurden im
Sophiendom die Irrtümer des Mönches Barlaam über das göttliche Licht «in
Gegenwart des Königs, des Senates, der Archimandriten, der Klosteroberen
und der ausgezeichneten staathchen Laien» diskutiert (Miklosich-Müller,
Kanonisches Recht I, 203). BevoUmächtigte Laien als Vertreter der öffentlichen

Meinung und des Staates hätten sogar Dogmen betreffende Dekrete mitunterzeichnen

können, was auch nach dem Fall von Konstantinopel öfters der Fall
war. So bilUgten 1643 offizielle Laien die griechische Übersetzung der berühmten

«Confessio Orthodoxi» (Mogila-Katechismus) und bestätigten mit den

östlichen Patriarchen ihre Richtigkeit.
Es ist also klar, daß die Gesamtheit der Gläubigen zur Bewahrung und

Verteidigung des Glaubens aufgerufen ist. In allen ist der Glaube, durch den sie

die Wahrheit erlangen, ein Licht, ein persönliches Urteilsprinzip, das durch
«martyria» (Zeugnis) und «homologia» (Glaubensbekenntnis) eine
missionarische Dimension erhält. So sind alle Gläubigen, und besonders die Eltern,
zur Verbreitung des offenbarten Gutes verpflichtet, obwohl diese Aufgabe das

Lehramt keineswegs ersetzt. Die Überzeugung, in der Kirche einer einzigen
Familie anzugehören, muß Beitrag und Anteil der Gläubigen erhöhen. Es gibt
kein Gemeindeleben, wenn man das Laientum ausschließt und das Konzil
monopolisiert. In diesem FaU verliert es seinen wesentUchen ökumenischen und
menschlich existentiellen Sinn. Es und seine Beschlüsse sind für das Volk
bestimmt. Es kann nicht ein Anlaß der Spezialisten und Experten sein, sondern

nur ein Zusammenwirken der ganzen Kirche. Jede lokale Kirche und jeder
Gläubige muß sich als Glied des mystischen Körpers wirkhch als der Teil
eines Ganzen verhalten und nicht als ein selbständiges Ganzes. Das Konzil darf
kein Monolog sein, der diejenigen ausschließt, für die seine Beschlüsse
bestimmt sind.

Hoffnungen

Das Konzil muß alle Nicht-Katholiken interessieren, so daß wir sagen können :

«Nostra res agitur. » Und das Konzil ist wirkhch auf eine gewisse Art die
Sache aUer Christen.

In unserer von Zuckungen erfüllten Welt, die sich in ihren Errungenschaften

übersteigert und dem Untergang zustrebt, ist die christhche Welt zur Ant-

708



wort aufgefordert. Wehe ihr, wenn sie nicht sagt: «Herr, hier bin ich.» Gott
hält nichts von unserer leichtfertigen und trägen Neugierde; er tadelte die,
welche nach der Art der Athener zu Paulus' Zeiten «sich kurze Zeit am Licht
Johannes des Täufers freuten». Gott wül eine aktive und wachsame Neugierde,
welche die Schwere der Stunde zu messen weiß, eine überlegte Neugierde,
welche die egoistischen und sektiererischen Einschränkungen zu entlarven
weiß, und die «ohne Scheu und kraftvoll» (Paulus) die Einheit -— die
Ökumene — zur gemeinsamen Sache macht.

Da die Hauptaufgabe des bevorstehenden wie jedes Konzils die Reform
des christlichen Lebens ist, muß ein solches Ereignis auf die verantwortlichen
Menschen anderer Konfessionen Rückwirkungen haben. Um diese zu bestimmen,

muß zuerst einiges geklärt werden.
Ein Konzil kann nicht für jeden behebigen Christen ein Gegenstand welt-

Ucher AktuaUtät oder reiner Neugierde sein, sogar wenn diese Neugierde
respektvoll, von Sympathie und ökumenischer Höfhchkeit getragen ist. Das
würde etwas wie Profanierung bedeuten, denn ein Konzil ist ein Werk des

Heihgen Geistes, eine Glaubenssache.

Jedenfalls bedeutet es in der Kirche ein Aufwaüen von Leben. Der Geist,
der die Kirche beseelt, erfaßt sie von innen, von ihrem Tiefsten her, nimmt
ihr Werk neu auf, wie die Natur es jedes Frühjahr mit den Bäumen tut. Das
ist das Bild der Erneuerung, mit dem die Kirchenväter die Wichtigkeit des

Konzils bezeichnen.
Man könnte auch an die Umgestaltung eines Organismus im Augenbhck

der Genesung von einer Krankheit denken. Es erfolgt dann ein Ruf an die
entferntesten ZeUen; sie werden angezogen. Das ganze Lebenspotential wird
dem Zentrum zugeführt, um dort gereinigt und mit neuer Kraft nach außen

gesandt zu werden.
Im gewöhnhchen christlichen Leben wird Gottes Wort durch tausend

Stimmen verkündet. Ein Konzil zieht diese Vielheit zu einer einzigen Stimme

zusammen, die von überaU die Stimme Gottes sammelt und sie in neuer Reinheit

der Welt wiedergibt. Das gilt für jedes Konzil, welches Hierarchie und
Volksvertreter vereint, und das die Definition des Dogmas, die Verbesserung
der Sitten und die Anpassung der Kirche an eine neue Welt zum Gegenstand
hat. Wer könnte dieser Anstrengung gegenüber gleichgültig und unerschüttert
bleiben? Das Konzil weckt das Verantwortungsbewußtsein. Es verlangt von
aUen, daß sie mit Gedanken und Gebeten dazu beitragen. Jeder muß sich

öffnen, handeln und zu empfangen bereit sein. Dann, wenn die Gesamtheit der
Kirche durch die Gnade bis in ihre letzten Winkel aufgewühlt ist, wäre Trägheit

ein schwerer Fehler.

709


	Das Konzil aus orthodoxer Sicht

