Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 7

Artikel: Das Konzil katholisch gesehen
Autor: Karrer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nen Schwierigkeiten der katholischen Kirche, die sich vielleicht zugespitzt zum
SchluB in der Frage zusammenfassen lassen: Hat nicht die romische Kirche
durch ihr Streben nach Fixation und Objektivierung in einem klaren, verfiig-
baren, iiberschaubaren System der Wahrheit sich weitgehend gefangen und der
Moglichkeit beraubt, zu jener zeitgemiBen und schriftgemiBen Erneuerung zu
gelangen, nach der sich die besten Geister unter ihr sehnen, um den weltweiten
Auftrag Christi auszufiihren und sein Liebesreich in unserer Zeit auszubreiten?
Ist sie nicht gefangen in ihrem System? — Aber wit sehen diese Schwierig-
keiten zuletzt ohne Bangen und ohne Skepsis, vielmehr in gliubigem Vertrauen.
Denn das rémische Konzil wird zusammentreten unter Anrufung des Heiligen
Geistes. Und nichts berechtigt uns, an der Aufrichtigkeit und Riickhaltlosigkeit
dieser Anrufung zu zweifeln. Wo sie aber dem Heiligen Geist Macht zutraut,
da zeigen und 6ffnen sich Wege und da zerbrechen Schranken, die wir als un-
Ubersteigbar betrachten. Unsere evangelischen Bitten vereinigen sich mit den-
jenigen der katholischen Christen, dal3 es dem kommenden Konzil nicht nur
verwehrt sei, neue Schranken zu errichten, sondern daf} es ihm geschenkt sei,
Schranken zu beseitigen — es seien wenige oder viele. Jede beseitigte Schranke
zwischen den Christen ist ein Sieg Christi in unserer Zeit.

Das Konzil katholisch gesehen

OTTO KARRER!

Der Gedanke, ein Konzil zu berufen, kam Johannes XXIII. nach seinem
Selbstzeugnis als Eingebung, «so unerwartet, dal3 er sie als Beriihrung Gottes
empfand ». Es mochte ein Erschrecken mitspielen vor der ihm auferlegten Ver-
antwortung angesichts des Umwandlungsprozesses, der nicht nur die gesell-
schaftlichen Lebensriume und das Voélkerleben in raschem Zug verindert,
sondern bis an die Wurzeln der menschlichen und christlichen Existenz geht.
Die Kirche und die Christenheit ist aufgeschreckt aus der gewohnten Sicher-
heit; das europiische Uberlegenheitsgefiihl und die abendlindische Kultur sind
in Frage gestellt. Wie kann ein Mensch, auch wenn er an die Verheiung
Christi fir die Kirche glaubt, nicht vor der Verantwortung erschrecken, die

682



im vatikanischen «ex sese», das heil3t in einer einmaligen Unabhingigkeit ein-
geschlossen ist, wenn er es «in Demut des Herzens » tiberdenkt, wie Johannes
XXIIIL. in seinem Bekenntnis sagt. Daher der Entschluf}, die Kirche in den
Mitverantwortlichen zu horen, ihren Rat und ihre mitentscheidende Stimme,
um «die Verantwortungen zu verteilen». Zur Stunde, in der sich der Papst
dies sagte, hatte der vatikanische Zentralismus seinen Hohepunkt Gberschrit-
ten, eine geschichtliche Wende ist eingetreten. Und der Papst vertraut, es
werde der Kirche und der Christenheit dienen. Vorher war die Meinung ver-
breitet, dal} ein Konzil nicht mehr nétig sei; die rdmischen Kongregationen,
Hofbeamte der heiligen Monarchie, geniigten fiir alles, wie Piet Fransen (Lo-
wen) es kritisch charakterisiert. Viele Bischofe schienen sich (trotz der abweh-
renden Versicherung gegeniiber Bismarck) als Dolmetscher der rémischen
Autoritit zu fuhlen, und das Laienvolk hatte — zum Teil vom klerikalen Mit-
telalter her, zum Teil durch die von der Geistlichkeit getragene Abwehr der
Reformation und des Rationalismus — weithin das BewuBtsein verloren, daf3
es eine Mitverantwortung im kirchlichen Leben habe.

Der Gedanke an ein Konzil hat in Wahrheit nichts Revolutionires. Es gibt
deren zwanzig in der Kirchengeschichte. Das Konstanzer Konzil dachte an
regelmiBige Wiederholungen alle 10 Jahre, das Trienter Konzil mindestens
alle 20 Jahre. So steht Papst Johannes in guter Tradition, und bei den heutigen
Verkehrsverhiltnissen ist eine Zusammenkunft der Bischofe zur Beratung und
Mitentscheidung kirchlicher Zeitfragen viel leichter als in fritheren Zeiten.

Den Namen Konzil hat die Kirche vom kaiserlichen Rom iibernommen,
wo er die Versammlung der Stimmberechtigten bezeichnete. Die Kirche als
Sammlung des Glaubensvolkes «aus géttlicher Berufung» bedarf zwar nicht
notwendig eines Konzils: normalerweise gentigt die Verbindung der Ortsge-
meinden mit ihrem Bischof und die Gemeinschaft der Bischofe mit ihrem
Ersten, um die Ordnung der Liebe zu gewihrleisten; aber fiir wichtige gemein-
same Anliegen kann es als niitzlich oder dringlich erscheinen, daB3 sich die
Vertreter der Kirche «aus menschlicher Berufung » (H. Kiing), doch unter An-
rufung des Geistes und im Vertrauen auf seinen Beistand, versammeln und
tber das beschliefen, was die Zeit etfordert. Denn die Kirche lebt in der Ge-
schichte, ohne im Hegelschen Sinne darin aufzugehen. Wenn ein Konzil zu-
sammentritt, hei3t das: Menschen berufen und Menschen entscheiden unter
gottlichem Beistand, teils zur Erklirung von Glaubensfragen, teils zur gezie-
menden Ordnung des christlichen Gemeinschaftslebens. Dogmatische Fixie-
rungen sind nicht die einzige Aufgabe des Konzils; man sieht es in der groflen
Sammlung der Konzilsakten von Mansi: schon das erste Konzil von Nicia er-
liel 20 canones zur Kirchenordnung. Von Menschen berufen, in die Zeitge-
schichte hineinsprechend, stiitzt sich das Konzil auf den der Kirche verheile-
nen Beistand des Geistes. Wenn zwei oder drei, die in Christi Namen versam-
melt sind, die GlaubensgewiBheit haben diitfen, daBl er bei ihnen ist — dann

683



um so mehr die Versammlung derer, die in Verantwortung fiir die Kirche in
seinem Namen zusammenkommen.

Zwischen dem 1. und 2. Vatikanischen Kongil

Nach dem gegenwirtigen Kirchenrecht (can. 222—229) steht Berufung, Lei-
tung und Bestitigung des Konzils dem Papste zu; im Blick auf die Konuzils-
geschichte im ganzen ist es eine Versammlung von Prilaten, die auch mit
Laienvertretern vereinigt sind, um Fragen des kirchlichen Lebens zu erdrtern
und zu entscheiden. Das kommende Konzil wird Fragen des Glaubens und
der kirchlichen Ordnung nach der Intention des Papstes in seelsorglichem
Sinne behandeln, natiirlich nur solche Fragen, welche die ganze Kirche ange-
hen und eine gemeinsame Diskussion erfordern, also nicht solche, die nur ein-
zelne Provinzen betreffen, fiir welche die Bischofskonferenzen zustindig sind.
Heute gibt es eine gesamtchristliche Situation mit einer Fiille gleichartiger Er-
fahrungen, Problemen und Noéten, die eine gemeinsame Diskussion nahelegen.
Der Okumenische Rat der Kirchen hat dies bereits seit Jahrzehnten realisiert.
Darum wiirdigen auch orthodoxe und evangelische Christen das kommende
Konzil als «ein groBles und wichtiges 6kumenisches Ereignis, mégen seine
nichsten und unmittelbaren Folgen sein wie immer» (G. Florovsky). Romische
und nichtréomische Christen erhoffen von der Kirchenversammlung, sie werde
den rechten Weg finden, der am «Ende der Neuzeit» (R. Guardini) in die uns
verborgene Zukunft weist. Und allgemein begriilit man die Absicht des Pap-
stes, zu dezentralisieren, da man sich bewul3t geworden ist, dal} die Kirche im
Zeichen des 1. Vatikanischen Konzils von einer einseitig juridisch-zentralisti-
schen Entwicklung bis zur Gefahr einer pipstlichen Autokratie bedroht ist.
Der heilsgeschichtliche Sinn der vatikanischen Definitionen, so 146t sich wohl
katholisch sagen, liegt in der Klarstellung der biblischen Wahrheit, daB3 die
Kirche als Leib Christi nicht nur eine charismatische Liebesgemeinschaft ist,
sondern als sakrale Institution eine innere Differenzierung der geistlichen Ga-
ben und Verantwortungen einschlieft, in der Weise, dal das Petrusamt im
Kreis der Briider die letzte Entscheidung in Fragen des Glaubens und der
sittlichen Formung hat. Dabei aber schien das Vaticanum I (unter den Zeit-
umstinden) «den Leib zu definieren, indem es den Kopf definierte » (G. Dejaif-
ve), und auch dies mehr juridisch als in umfassend geistlichem Sinne. Solcher
Einseitigkeit abzuhelfen, dirfte bei Johannes XXIII. eines der Hauptmotive
gewesen sein, ein Konzil zu berufen. Unbeschadet des bleibenden Wahrheits-
gehaltes kann man sich fragen, ob die Bezeichnung «unfehlbar» besonders
gliicklich sei, um auch ohne mihsame Erklirungen recht verstanden zu wer-
den, als Reprisentation der unfehlbaren Kirche, die doch «Gottes Weisheit im
Geheimnis kiindet» (1 Kot 2, 7) und «noch fern vom Herrn in der Fremde,

684



im Glauben wandelt und nicht im Schauen» (2 Kot s, 6f., zit. vom I. Vatica-
num III, 4). Es verhilt sich mit dem Wort «unfehlbar» dhnlich wie mit dem
anderen von der «alleinseligmachenden Kirche»: in theologischem Begriff
werden beide Aussagen der Sache nach auch von Orthodoxen und Evangeli-
schen auf die Kirche als ganze bezogen, und nur im Zusammenhang und in
Reprisentation der Gesamtkirche kann vom Papsttum iiberhaupt gesprochen
werden, letztlich vom Petrusamt in der Gemeinschaft der Briider und in der
Haltung, zu der sich die groBen Pipste wie Gregor 1. bekannten: als «Knecht
der Knechte Christi», gemill dem Auftrag des Herrn: «Wenn du dereinst dich
bekehrt hast, so stirke deine Briider» (Lk 22, 32). In der VerheiBung, daf3 die
Kirche fir die Dauer der Endzeit bestehen werde, ist fir katholisches Ver-
stindnis eingeschlossen, daB3 auch die apostolischen Vollmachten der Hirten-
fihrung fiir die Gemeinden und die Gesamtkirche weitergehen. Jedes geist-
liche Amt hat seine Vollmacht i#, doch nicht »o# der Kirche, sondern von Chri-
stus durch seinen unsichtbaren Geist, als dessen Werkzeuge fiir das Kénigtum
Gottes die Amtstriger walten (1 Kor 4, 1ff.). « Monarchische» Bischofe wer-
den der charismatisch-institutionellen Ordnung nicht gerecht, und wenn man
aus dem I. Vaticanum das Idealbild der Kirche als «absolute Monarchie» her-
auslesen konnte oder die thematische Frage stellt: «Wie wird die Kirche re-
giert?», so verrit sich im sprachlichen Ausdruck eine Denkweise, die vom
Geist des heiligen Amtes her fragwurdig ist. Gegeniiber diktatorischen Ten-
denzen bleibt Cyprian als Symbol der bischoflichen Verantwortungen fiir im-
mer von grundsitzlicher Bedeutung, wie auch das Konstanzer Konzil mit sei-
nem gemiBigten Konziliarismus als Gegengewicht gegeniiber einem Papa-
lismus seine Bedeutung behilt (nach einer demnichst erscheinenden Arbeit
von H. Kiing iiber die Struktur der Kirche).

Konzile sind Aktualisierungen der mit den Aposteln abgeschlossenen Of-
fenbarung im Blick auf jeweilige Zeitprobleme. So bedeutsam ein Konzil hier-
fiir ist, es ist ganz und gar abhingig von der gottlichen Offenbarung in Chri-
stus, es kann nicht Offenbarung erzeugen, nur bezeugen, hat nicht konstitutiven,
sondern regulativen Sinn (K. Adam, G. Séhngen). «Quelle aller Heilswahrheit
und sittlichen Formung » ist fiir Christen die gottliche Offenbarung Christi im
apostolischen Zeugnis, faBbar in der Hl. Schrift (Trid. IV); und die Schrift
als bleibendes «Fundament» der Verkiindigung (Pius XII.) ist von der kirch-
lichen Tradition «heilig zu bewahren und treu zu erkliren» (I. Vat. IV, 4).

Bedeutung des nenen Kongils
Was immer das neue Konzil besprechen wird, sein unschitzbarer Wert liegt

schon darin, daB es in der heutigen Lage der Kirche in der Welt zu einem
Erfahrungsaustausch der Erstverantwortlichen tiber die innerkirchlichen, ge-

685



samtchristlichen und missionarischen Probleme kommen wird, zu einem Aus-
tausch, der auf anderem Wege zwar theoretisch, nicht aber praktisch so wir-
kungskriftig hergestellt werden kann. Ob und wie dieser Austausch funktio-
niert und vielleicht zu einem regelmiBigen werden kann, nachdem er seit
langem nur schwach und fast auf die Besuche der einzelnen Bischofe beim
Papst und bei den romischen Kongregationen reduziert war, ist fiir die Zukunft
des Reiches Gottes auf Erden von grofler Wichtigkeit.

Das Konzil soll als «II. Vatikanisches Konzil» in die Geschichte eingehen.
Das besagt, daf} es sich nicht um eine einfache Fortsetzung des I. Vaticanums
handelt, welches nur unterbrochen, nie formell beendet wurde; die Benennung
besagt vielmeht, daB3 es sich um Uberholung und Erginzung (insofern «Ver-
besserung ») dessen handelt, was als erginzungsbediirftig in thematischer und
spiritueller Hinsicht empfunden wird. Nach der Zielsetzung durch den Papst
handelt es sich um innerkatholische Anpassungen an verinderte Zeitverhilt-
nisse, ohne dabei die 6kumenischen Bestrebungen zu verleugnen, die bei seiner
ersten Inspiration hervorgetreten waren: mochte doch das Konzil als «milde
Einladung » an die anderen Bekenner Christi wirken, indem es iiber «Wahrheit,
Einheit und Frieden im Hauch der Liebe» handelt (Enzyklika «Ad Petri
Cathedram»). Aus beiden Motiven, dem innerkatholischen und dem 6kume-
nischen, ergibt sich die Uberpriifung der Theologie und des Kirchenrechts,
soweit sie mehr gegenreformatorisch als aufbauend im biblischen Sinne, auch
mehr scholastisch und juridisch als seelsorglich ausgerichtet sind. Damit wire
wohl der Weg zu einer Verkiindigung bereitet, die unter Zuriickstellung schul-
mifiiger Nebenfragen den Durchblick 6ffnet auf die zentralen Wahrheiten der
biblischen Frohbotschaft, welche die heutigen Menschen bewegen. Soweit
Theologie behandelt wird, scheinen in der Theologischen Kommission die
Dogmatiker sehr gut vertreten — ob auch entsprechend die biblische Theolo-
gie zu Worte komme, ist einstweilen nicht so deutlich. Man weill von scharfen
VorstéBen gegen das romische Bibelinstitut, und wenn die Theologie den
heutigen Menschen ansprechen will, wird sie die exegetischen Studien sich zu-
nutze machen sollen — wie fiir die Exegeten ihrerseits die Erklirungen der
Dogmengeschichte nicht belanglos sind.

Der Papst will das Konzil héren, und um der freien Aussprache in den vor-
bereitenden Kommissionen, auch in der von ihm selbst geleiteten Zentralkom-
mission, keinen Zwang anzutun, hielt er bisher mit seiner eigenen Meinung
zurlick — mit einer bezeichnenden Ausnahme: soviel man weil}, wurden die
Beobachter aus anderen Bekenntnissen auf besonderen Wunsch des Papstes
eingeladen, damit es zu einem der Christenheit offenen Konzil, zu einem Dialog
mit den Vertretern der wichtigsten christlichen Bekenntnisse komme. Zumin-
dest in dieser Hinsicht wird das 1I. Vaticanum einen ihm eigenen Charakter
zum ersten Male in der Konzilsgeschichte haben. «Wie kein anderes Konuzil
findet es in einer geteilten Christenheit statt, aber in einer solchen, die ernst

686



nach der gottgewollten Einheit strebt» (C. A. Rijk). Kardinal Tardini sprach
im Sinne des Papstes, als er in seiner Pressekonferenz sagte: «Dieses Konzil
ist gegen niemand gerichtet. . ., es beabsichtigt viel mehr, die AuBenstehenden
anzuziehen, als sie zu verurteilen. »

Zunichst hatte die vor-vorbereitende Kommission die Wiinsche der Bi-
schofe und theologischen Fakultiten einzuholen, um danach die Hauptlinien
tiir das Konzil herauszuarbeiten und die vorbereitenden Kommissionen vorzu-
schlagen. Die Einsendungen giben «Stoff fiir 10 Konzile», wie einer sagte,
und sind bereits gedruckt in 15 Binden «Acta et documenta Conc. Oec. Vat.
II», von denen der erste mit Ansprachen und Schreiben des Papstes allgemein
zuginglich ist, wihrend die anderen im Laufe des Konzils 6ffentlichen Rechtes
werden. Die votbereitenden Kommissionen waren: die theologische, die fiir
Bischéfe und Diézesen, fiir Didzesanklerus und Volk, fiir die Orden, fur Sakra-
mente, Liturgie, Studien, orientalische Kirchen, Missionen, Laienapostolat,
dazu das Sekretariat fir die Einheit der Christen und das fiir Publizistik, und
allen iibergeordnet die Zentralkommission, unter Vorsitz des Papstes selbst.
Alle Kommissionen zeigten nach Johannes Hirschmann S] in ihren Schemata
«eine gewisse enzyklopidische Neigung», so dafl kaum jemand alles {iber-
blickt, was in der Vorbereitung ansteht. Naturgemifl haben die einzelnen Na-
tionen ihre eigene Perspektive und unterliegen leicht der Tduschung, daB ihre
besonderen Anliegen auch die der Gesamtkirche seien. Das wird auch von den
konfessionell gemischten Lindern gelten. Es wird schon ein gutes Konzils-
ergebnis sein, wenn es zu einem Erfahrungsaustausch kommt, aus welchem
klar wird, «wo die Kirche tiberhaupt steht und welche gemeinsamen Grund-
vorstellungen mit entsprechenden Ausdrucksformen sich finden lassen».

Bemerkenswerte Firtenworte gum Kongil

Wihrend der Vorarbeiten zum Konzil haben einige bischofliche Teilneh-
mer ihr Wort an die Gliubigen gerichtet. Kardinal Montini von Mailand warnte
in seinem Hirtenbrief vor phantastischen Erwartungen; es sei falsch, sich das
Konzil als Allheilmittel fir die Unvollkommenheiten des kirchlichen Lebens
vorzustellen. Doch diirfe man GroBes erwarten: Reformen auf dem Gebiet
der Kirchenordnung, der Liturgie, der Anpassung an verinderte Zeitverhilt-
nisse und der Begegnung mit der getrennten Christenheit. Die Kirche werde
gegebenenfalls «den alten Kénigsmantel ablegen, der auf ihren Schultern liegt,
um einfachere Formen zu wihlen, die dem heutigen Empfinden besser ent-
sprechen». Die Laien wiirden ihren Platz, eine Mittlerstellung zwischen Kirche
und Welt, erhalten, welche geeignet sei, das christliche Wesen im heutigen
Leben darzustellen.

Kardinal Frings von Koln, der durch seine abgewogenen Gutachten eine

687



hohe Geltung in der Zentralkommission erwarb, hat in Genua tiber das ge-
plante Reformkonzil gesprochen: Es sei nach dem Sinn des Papstes praktischer
Art; es gehe weniger darum, die alte Lehre neu zu formulieren, als veraltete
Formen in Sprache und Praxis der Kirche zu beseitigen, die bischofliche Voll-
macht zu stirken und die in stidlichen Lindern lebendige marianische Bewe-
gung in die aus nordlichen Lindern stammende liturgische Bewegung hinein-
zunehmen (und sie dadurch zu filtern). «Wenn nur Christus verkiindet wird
durch solche, die von Herzen, aus lebendigem Glauben, zum Herzen der
Christenmenschen und der Nichtchristen sprechen!»

Das Hirtenschreiben Kardinal Alfrinks von Utrecht (mit dem Niederlindi-
schen Episkopat) scheint in Italien nicht iiberall gefallen zu haben, offenbar
weil es deutlich einer progressiven Entwicklung das Wort spricht. In einem
Abschnitt Gber Geistliche und Laien erinnert es daran, dal3 alle als Mitarbeiter
im Reiche Gottes berufen sind. Die dogmatische Unfehlbarkeit diirfe «nicht
aus dem Gesamtzusammenhang des Glaubens gelost werden: sie ist einge-
bettet in die amtliche Unfehlbarkeit des Weltepiskopates, die selbst wieder ge-
tragen wird vom unfehlbaren Glauben der ganzen Kirchengemeinschaft ». Das
Konzil konstatiert nicht nur, sondern urteilt auch tber den Glaubensstand und
die seelsorglichen Aufgaben; es wird dabei hinsichtlich der neuen Lebens-
probleme auch Anschluf3 suchen an die 6ffentliche Meinung. Darum seien auch
alle eingeladen, ihre Wiinsche vorzubringen. Auch hinge viel von der Auf-
nahme der Konzilsbeschliisse durch das Volk der Gliubigen ab: «Das Konzil
als Heilsereignis kommt erst voll zur Geltung, wenn es vom Volke angenom-
men wird und im Leben der Kirche zur Wirkung kommt. Das hei3t nicht, daf3
die kirchlichen Entscheidungen erst giiltig wiirden durch die Zustimmung der
Gldubigen, sondern mit einem Konzil ist es wie mit den Sakramenten: sie
konnen giiltig sein, aber ohne unsere Glaubenshingabe in vertrauender Liebe
bleiben sie unfruchtbar und verfehlen ihr Ziel in unserem Leben.» (Wissende
spiiren die maBvolle theologische Abschirmung gegeniiber einer 6stlichen
Theologie der «sobornost».) Des weiteren fithrt das Hirtenschreiben aus: Ein
Konzil ist als ganzes Menschenwerk und zugleich als ganzes das Werk des
Geistes Christi. Es geht um charismatische Lenkung eines gliubigen mensch-
lichen Tuns. «Die Unfehlbarkeit, welche dem Weltepiskopat in Glaubensge-
meinschaft mit dem Papst zukommt, besagt, daB3 menschliche, geschichtliche
Taten innerlich vom Geiste Gottes erfaBt werden. Wegen ihrer menschlichen
Seite haben diese Taten trotz der Unfehlbarkeit Anteil an der Unvollkommen-
heit alles Menschlichen. Das Ergebnis eines Konzils ist immer gut, aber es
hitte auch besser sein kénnen.» Nach der Skizzierung der Hauptthemen des
Konzils schliet der Hirtenbrief: «Aus eurem Eifer fiir die Kirche erkliren
wir auch die freimiitige Art, mit welcher die Gliubigen einige Fehler an der
Kirche anprangern. Dal3 es in der Kirche Raum gibt fiir eine 6ffentliche Mei-
nung, wurde von hochster Warte, von Papst Pius XII., ausdriicklich bestitigt.

688



Auch euch koénnen und wollen wir dieses Recht nicht versagen. Aber eure
Kritik bleibe dafiir im Rahmen der Zustindigkeit, vor allem in Fragen, die eng
mit dem Glaubensinhalt zusammenhingen... Das Feststellen der Wahrheit
setzt ein solides Wissen voraus, und nur die Liebe bringt die Wahrheit zum
Leuchten. »

Vorbereitende Kommissionen

Uber die Theologische Kommission, die vom Leiter des Hl. Offiziums,
Kardinal Ottaviani, prisidiert wird, durfte Msgr. Ciappi OP als erster etwas
von dem Geheimnis liiften, das sonst die Arbeiten der vorbereitenden Kom-
missionen umgibt. Er rithmt ihre griindliche Arbeit nach den Schemata des
I. Vaticanums — wir diirfen wohl annehmen, daB3 dabei die seitherige Ent-
wicklung beriicksichtigt wurde und daB eine Tendenz, den Konzilsvitern neue
Dogmen nahezulegen, im Sande verlaufe, zugunsten einer «theologischen wie
praktischen Orientierung nach dem Evangelium unseres Herrn» (H. Kiing).
Die Herder-Korrespondenz bekam von der Theologischen Kommission den
Eindruck, es gehe ihr um ein bloBes Kodifizieren von Glaubenswahrheiten,
wobei in den Hintergrund gedringt werde, dal3 doch das Evangelium in erster
Linie die Gesamtschau des neuen Lebens in Christus schenkt; auch die Sitzun-
gen der Zentralkommission vom 15. und 23. Januar lieBen Unerfreuliches wie
eine Neuaufnahme der Enzyklika « Humani generis » befiirchten; vom Konzil
erwarte man eher «konkrete Belehrung tiber den christlichen Weg in der Weise
der Heiligen Schrift».

Eine energische Verbesserung der Studienordnung zugunsten der Heiligen
Schrift als Lehrbuch hat wohl unter den obwaltenden Umstinden erst beschei-
dene Aussichten, etwa wenn man den Bediirfnissen der einzelnen Linder Be-
wegungsfreiheit lieBe. Der theologische Eifer romischer Prilaten, die ihrer Leb-
tag nie in der Seelsorge standen, 1if3t eine Bindung der bisherigen Meinungs-
freiheit iber das nihere Verhiltnis von Schrift und apostolischer Tradition
und eine Abgrenzung der Theologie gegeniiber der Naturwissenschaft be-
furchten: das « Monitum» beziiglich Teilhard de Chardin kénnte so verstanden
werden. Ob der Papst und das Konzil sich in eine integralistische Richtung
ziehen lassen, kann heute noch niemand sagen; fiir die Einheit der Christen
wire es ein Riickschlag. Jedoch fiir uns alle gilt, was Paulus sagt: «Stiickwerk
ist unser Erkennen und Stiickwerk sind unsere Geistesreden» (1 Kor 13, 9).
Aber «solche Unvollkommenheit der Glaubenseinsicht, die 7mmer gegeben ist,
besagt noch keinen Irrtum im Glauben », sagt der Lutheraner P. Meinhold mit
Recht. Alle Konzilien sind soziologischen, politischen, geistesgeschichtlichen
Bedingungen unterwotfen, so dafl die Verkundigung géttlicher Wahrheit in
engster Nachbarschaft mit dem Menschlichen und Allzumenschlichen steht.

689



Mit Sicherheit wird das Verbiltnis von Papst und Bischifen neu besprochen.
Was im Zeitgeschichtlichen «g6ttlichen Rechtes» und was menschlichen
Rechtes sei, kann nicht aus apriorischen Begriffen abgeleitet werden, sondern
ist aus dem apostolischen Urbild der Kirche zu entnehmen. Von der Bibel her
ergibt sich eine wechselseitige Zuordnung wie von Amt und Gemeinde, so
innerhalb der Hierarchie von Episkopat und Petrusamt. Die Absicht des Pap-
stes kommt von vornherein den Eingaben sehr vieler Bischofe entgegen, die
ihre Verantwortung von der romischen Kurie mehr als bisher gewiirdigt wis-
sen mochten. Es scheint sich hierin zu erfullen, was Newman zur Zeit des
I. Vaticanums zum Trost fiir sich und andere Erschiitterte schrieb: « Wir mussen
ein wenig Glauben haben. Abstrakte Sitze (Uber pipstliche Privilegien) be-
deuten wenig: die Theologie umgibt sie mit manchen Klauseln. . . Diespiteren
Konzile kehren frithere nicht um, aber erliutern und vervollstindigen, was
zuerst ergangen war. So wird es auch jetzt sein: kiinftige Pipste werden ihre
Vollmacht erliutern und in gewissem Sinne begrenzen. Das wire unwaht-
scheinlich, wiirden sie bloB als Menschen handeln; aber Gott wird iiber ihnen
walten. .. Pius IX. ist nicht der letzte der Pipste... LaBt uns geduldig sein
und Glauben haben, und ein neuer Papst und ein neu versammeltes Konzil
kann das Boot wieder in die rechte Lage bringen. »

Episkopat und Papsttum

Die Wechselbeziehung zwischen' den Bischéfen und dem Petrusamt ist we-
sentlich, und beiden GroBen schreibt das Kirchenrecht eine Suprema potestas
zu (can. 218 und 228). Da es aber nicht zwei gleichgeordnete Spitzen der
Kirche geben kann, argumentiert Karl Rahner, werden Akt des Papstes und
Akt des Konzils nur verschiedene Weisen des einen Fithrungssubjektes sein,
indem sie in einer Hinsicht gleichgeordnet sind, in anderer nicht. Im Normal-
stand kommt dem Petrusamt eine briiderliche Aufsicht tiber die Bischofe mit
subsididren Vollmachten fir den Fall einer diézesanen Notlage zu — umge-
kehrt konnte in einem allgemeinkirchlichen Notstand, der durch Versagen
des Papsttums verursacht wire, das gemeinsame Durchgreifen der Bischéfe
notig werden (in gewisser Analogie zum Auftreten des Paulus gegeniiber
Petrus in Antiochien und in direkter Analogie zum Konstanzer Konzil). Aber
nach abstrakten Kategorien, so bemerkt J. C. v. Hefele in seiner Konzilien-
geschichte, 146t sich die Frage nach dem Verhiltnis von Papst und Allgemei-
nem Konzil nicht behandeln, es mufl von innen her erfalit werden. «Der Kon-
ziliarismus kimpfte gegen die Idee einer pipstlichen Monarchie, die manchmal
bis zum Absolutismus ging; in der Ablehnung dieses Monarchismus liegt der
Wahrheitskern des Konziliarismus. Denn der Primat des Papstes ist eben nicht
monarchisch in dem Sinne, wie man das Wort allgemein gebraucht». Keines-

690



falls sind Bischofe nur Delegierte eines romischen Universalbischofs. Das hat
noch Pius IX. nach den vatikanischen Definitionen den deutschen Bischofen
im Kulturkampf bestitigt. Ohne das Petrusamt die Netze auszuwerfen, ent-
spriche ebensowenig dem apostolischen Urbild wie ein autokratischer Uni-
formismus auf Kosten der Mannigfaltigkeit in theologischen Denkformen, in
der Liturgie, in der Verbindung von religioser Innerlichkeit und weltlichem
Tun. «Im Notwendigen Einheit, im Zweifelhaften Freiheit, in allem Liebe»,
denkt und sagt Johannes XXIII. Ob es ihm gelingt, es den Konzilsvitern im
Konkreten als Leitprinzip nahezubringen, ohne sich bei seinem Alter von einer
Partei beanspruchen zu lassen, das 1Bt sich nur von Gottes gnidiger Fiihrung
erhoffen.

Zum Papst gehort die Kurie. Fir die Vorbereitung des Konzils und die
Leitung der Kommissionen hatten die mit der Verwaltung vertrauten Prilaten
der rémischen Amter, iiberwiegend Italiener, begreiflicherweise einen Vor-
sprung. Begreiflich aber auch, daB P. Riccardo Lombardi S] durch sein Buch
iber das Konzil mit Anregungen zur geistlichen Reform der Kurie, zu ihrer
groBeren Internationalisierung und zur Papstwahl durch die Metropoliten der
Weltkirche das MiBfallen hoher Kurialen erregte. Immerhin hatten schon ge-
wichtige Stimmen des I. Vatikanischen Konzils die Internationalisierung der
Kurie verlangt, und auch die Franzosen wiederholen es heute. Aber das liegt
nun einmal nicht im Sinn der Interessierten, so wenig wie die Vereinfachung
des hofischen Zeremoniells und Titelwesens, und sie berufen sich auf den Ge-
schmack in jungen Missionsgemeinden. Und gar noch der Vorschlag eines
stindigen internationalen Laiensenates in Rom wire zuviel auf einmal fiir das
geistliche Reich! Dr. O. B. Roegele vom «Rheinischen Merkur» hat in ver-
schiedenen katholischen Gremien recht deutlich der offentlichen Meinung in
unseren Landen Ausdruck gegeben, die vielleicht auch fiir kuriale Betrachtung
in Dingen des Schicklichen und in Erinnerung an gewisse Mahnungen des
Herrn nicht weniger gelten diirfte als der Geschmack afrikanischer Gemeinden,
die ja ihren eigenen Stil entwickeln konnten. Ich horte einmal tiber das Wiirde-
denken und die Rang- und Prizedenzfragen, die selbst ein Lombardi nicht
beriihren darf, in Rom ein Wort: «Erst mul3 Togliatti kommen. .. » Wie weit
aber das Konzil solche Fragen iiber die romische Kurie als Anliegen der Welt-
kirche ansieht, ist heute noch ungewif.

Die grofie Zahl der versammelten Bischofe und Prilaten bedeutet wohl eine
Erschwerung der Konzilsdiskussionen, doch erleichtern die modernen techni-
schen Mittel die Verstindigung. Als offizielle Sprache ist das Latein vorgese-
hen. Doch bleibt fiir solche, die das Latein nicht beherrschen, nach dem Wunsch
des Papstes die Muttersprache frei, zumal europiische Theologen das Latein
eines Amerikaners viel schwerer als sein Englisch verstehen.

Sachlich zum Wichtigsten gehért die geplante Diskussion {iber das Wesen
der Kirche, die Kirchengliedschaft und die kirchliche Lehrfunktion in Ver-

691



kiindigung der Offenbarung. So viele Themen, so viele Probleme — tiber ein
Mysterium, das in Begriffen etwa umgrenzt, doch nicht ausgeschépft werden
kann. Wir kommen in der Behandlung des Okumenischen darauf zuriick.

Allgemein wird die ernste Arbeit der Kommissionen von solchen, die es
wissen konnen, gerithmt; erfreulich auch, dal auf Veranlassung des Papstes
Theologen wie Congar und de Lubac aus der Beschattung des Hl. Offiziums
befreit wurden. Um so peinlicher ist fiir das Ansehen der Theologischen Kom-
mission beziehungsweise des Sacrum Officium die Behandlung Karl Rahners —
oder sollte man verschweigen, was das Vertrauen auf geziemende Freiheit der
theologischen Diskussion nicht wenig schmilert?

Das Kirchenvolk und das Kongil

Zu den Themen des Konzils von verschiedenen Kommissionen her, die
einander erginzen, gehort die Ste/lung der Laien in der Kirche, biblisch gespro-
chen: des allgemeinen Priestertums. Die Urkirche legte bei allen wichtigen
Fragen des kirchlichen Lebens Wert darauf, die Einheit der Hirten mit ihren
Gemeinden in Erscheinung treten zu lassen, aus dem Wesen der Kirche und
im Blick auf die freie Gnadenberufung. Dem gemeinsamen Sein in Christus
soll das gemeinsame Tun entsprechen Nur innerhalb und mit ihrer Herde
haben die Hirten in besonderem Mafe teil an der koniglich-priesterlichen
Wiirde Christi. Auch auf dem sogenannten «Apostelkonzil» wurde die Ge-
meinde zum unmittelbaren Gesprich herangezogen. Bischof und Volk zusam-
men bilden «die Fiille des Leibes Christi», sagen die Alten. Zweifellos ist in
der katholischen Betonung des hierarchischen Elementes der Kirche (teils vom
konstantinischen Stindestaat und vom feudalen Mittelalter her, teils in gegen-
reformatorischer Bedingtheit) eine Verschiebung des inneren Gleichgewichts
von allgemeinem und besonderem Priestertum bis heute spiirbar. Doch sind
in den letzten Jahrzehnten dank der biblischen, der liturgischen und der 6ku-
menischen Bewegung Korrekturen im Gange, aber sie reichen vorliufig weder
tiber die verschiedenen Linder hin noch bis zur Darstellung des Konzils als
Vertretung des ganzen Kirchenvolkes. Direkt ist bisher nur die lehrende
Kirche vertreten, und sogar die vorbereitende Kommission fiir das Laien-
apostolat bestand aus lauter Geistlichen, welche iiber die Laien in der Kirche
diskutieren, gewill mit aufrichtigem Bemiihen, den Ausgleich herzustellen —
doch sind die Laien nur unsichtbar prisent durch ihre eingereichten Wiinsche
in den aufgestapelten Binden, von denen man nicht weil}, wie intensiv sie stu-
diertwerden konnten. Auf den alten Konzilien spielten neben teilweise politisch
gelenkten «Hofbischofen» (wie Gregor von Nazianz sie nannte) auch Kaiser
oder Kaiserin eine Rolle, und zuweilen wie in Ephesus (43 1) auf recht drastische
Weise auch das einfache Volk, auf den mittelalterlichen Generalkonzilien die

692



herrschaftlichen Stinde. Die Grenze zwischen lehrender und lernender Kirche
kénnte also aus biblischen und geschichtlichen Griinden auch weniger scharf
gezogen sein. Oder sind nicht alle in Christi Schule noch Lernende — und alle
Zeugen des Gottesreiches, Vollbiirger der heiligen Stadt? Es scheint uns somit
zur Integrierung des kirchlichen Wesens zu gehéren, dal3 in den Pfarreien, in
den Di6zesen und in der Gesamtkirche doch so etwas wie ein Laiensenat seinen
legitimen Platz bekidme. Anders wird man die ersehnte «Aktivierung der
Laien» kaum erwarten konnen, als indem die lehrende Kirche ihrerseits auch
manifest eine horende Kirche wird, horend auf Gottes Wort und auf die Er-
fahrungen der Geschichte. Eine Reihe von Bischofen haben 6ffentlich in diesem
Sinne gesprochen. Von schon Erwihnten abgesehen, beklagte es die Osterrei-
chische Bischofskonferenz, daB3 keine Laien zur unmittelbaren Mitarbeit am
Konzil aufgerufen sind. Ebenso die Kardinile von Kéln, Minchen und Ut-
recht. Kardinal Konig von Wien sagte den Presseleuten, es sei schwer, dal3 ein
Konzil die hochgespannten Wiinsche erfiille, welche die Christen besonders in
den nordlichen Lindern beseelen. Er personlich wiinsche die Einschaltung
der Laien, besonders der groBien katholischen Organisationen, in die Arbeiten
des Konzils, denn sie reprisentierten heute die Funktion der Kirche in die
Welt hinein. Die Laien sind geduldig (hoffentlich ohne gleichgiiltig zu werden).
Sie wissen, daf} alles seine Zeit hat. Auch die biblische und die liturgische Er-
neuerung brauchten und brauchen noch weiter Zeit. Und auch so edle priester-
liche Menschen wie Johannes XXIII. sind von ihrer persénlichen Erfahrung
abhingig. Und daB just er eine innere Beziehung zu einem Autokraten wie
Pius IX. habe — wie aus dem Gedanken an dessen Heiligsprechung hervor-
zugehen scheint —, ist auch wieder trostlich, weil es eben menschlich ist.
Doch ist ja das letzte Wort noch nicht gesprochen. Und es darf sich ja auch
das Kirchenvolk melden — vielleicht wollte Johannes gegeniiber einer starken
Partei die Reaktion der 6ffentlichen Meinung testen.

Das dkumenische Sekretariat

Das Neue im Pontifikat Johannes’ XXIII. ist die Griindung des Sekrefariates
fiir die Einbeit, welches als Dauerinstitut tiber das Konzil hinaus gedacht ist.
Die Ernennung der verantwortlichen Leiter, des ehemaligen Rektors vom Bi-
belinstitut, jetzt Kardinal Augustin Bea, mit seinem Sekretir, dem hollindi-
schen Theologen Msgr. Johannes G. M. Willebrands, hitte nicht gliicklicher
sein konnen fiir die 6kumenischen Beziehungen zur Christenheit. Wie erwihnt,
ist es dem personlichen Wunsch des Papstes besonders zu danken, dafl die
Zentralkommission offizielle Beobachter aus den wichtigsten nichtkatholischen
Gemeinschaften der Christenheit eingeladen hat. Es sind die orthodoxen Kit-
chen (von Moskau scheint es noch ungewif3), Anglikaner und Episkopalisten,

693



Lutheraner und Reformierte, Methodisten, Quiker und «Kirchen Christi»;
dazu Giiste des Sekretariates: der Prior und der fithrende Theologe der Com-
munauté de Taizé (Roger Schutz und Max Thurian) sowie Prof. Oscar Cull-
mann. Es handelt sich nicht nur um Foérderung einer guten Atmosphire, wie
Dr. W. A. Visser ’t Hooft, der Generalsekretir des Weltkirchenrates, bemerkt,
sondern um einen vertrauensvollen Austausch der gegenseitigen Anliegen, da-
mit sich die Getrennten nicht als Objekte des romischen Urteils fithlen. Zur
Wiirdigung der gemeinsamen und der konfessionellen Probleme bedarf es des
wechselseitigen Gesprichs, dessen Grundlagen nach Kardinal Bea die Achtung
und das Vertrauen zum christlichen Bruder ist. «Die Haltung einer tiefen
Ehrfurcht, frei von Vorurteil und Mitrauen, ermoglicht Kontakte, die unge-
triibt, verstindnisvoll und von gegenseitigem Vertrauen beseelt sind. Bei
einem solchen Verhalten werden sich die beiden Parteien besser iiber das Gute
Rechenschaft geben, das jeder von ihnen besitzt, und allmihlich einander
niherkommen, zunichst im Bereich der menschlichen Beziehungen und dann
als Christen zu Christen» (Vortrag von Kardinal Bea in Essen). Und Kardinal
Dopfner sagte schon vor Jahren in einer Predigt zur Weltgebetsoktav: «Wir
diirfen niemals dem nichtkatholischen Christen so begegnen, als sei er person-
lich ein Ketzer. Auch seine Glaubensgemeinschaft und sein Glaubensbekennt-
nis heischen unsere Ehrfurcht.» Diese Entwicklung der Beziechungen ent-
spricht der Situation des Christentums in der heutigen Welt. Der heutige
Mensch ist nicht meht von den alten Hiresien versucht, heute ist es der Rela-
tivismus, Agnostizismus, Skeptizismus und der praktische (wenn nicht theore-
tische) Materialismus. Was da noch christlich ist, ohne Liige des BewuBtseins,
und das Heil nicht von der Verewigung des konfessionalistischen Kampfes er-
wartet, dringt auf das Gemeinsame und lebt vom Gemeinsamen, vom Glauben
an den ewigen Vater im Namen und Geiste Christi. Uber organisatorische
Fragen werden die Kirchenfiihrer mit gutem Willen sich so weit verstindigen
konnen, daB sie darauf verzichten, sich gegenseitig zu anathematisieren, um die
Wahrheit in Liebe zu suchen und zu tun. — Auch das religiose Judentum
konnte seine Wiinsche einreichen, um alles Verletzende auszuschalten, soweit
es nicht schon geschehen ist. Es ist bemerkenswert, dal der Papst die Fragen
beziiglich der Beziechungen zum Judentum nicht der romischen Kongregation
(oder der Konzilskommission) fiir die Missionen, sondern dem Sekretariat fiir
die Einheit zugewiesen hat.

In der «Katholischen Konferenz fiir Okumenische Fragen», die seit Jahren
unter Msgr. Willebrands auf internationaler Basis zusammenkam, wurde die
Theologie der Kirchengliedschaft iber die Enzyklika « Mystici Corporis » hinaus
weitergefithrt und wird heute vom Okumenischen Sekretariat vertreten.
Theologisch entscheidend ist das Bewuftsein der gemeinsamen Taufe, als
Zeichen der Gliedschaft im mystischen Leibe Christi. Auch nach dem katholi-
schen Kirchenrecht wird der Mensch (auch im Bereich getrennter christlicher

694



Gemeinschaften) «durch die Taufe zur Person in der Kirche Christi» (can. 87).
Das bedeutet Gliedschaft im Leibe Christi; diese Gliedschaft 143t verschiedene
Grade oder Stufen der Verwirklichung zu, unterscheidet sich aber von jener
Zuordnung, die auch denen nicht abgesprochen werden kann, denen im Bereich
der allgemeinen Offenbarung das Licht Gottes leuchtet — zum Heil, welches
Gott allen Menschen zuwenden will. So erfiillt sich die Hoffnung W. Stihlins,
es mochten alle getauften Christusgliubigen innerhalb der Kirche Christi ge-
sehen werden. Daraus konnte sich wohl auch eine gewisse Milderung des der-
zeitigen Mischehenrechtes ergeben, wenigstens insofern, als die Giiltigkeit
(nicht die Erlaubtheit) der EheschlieBung von Getauften nicht unbedingt von
der priesterlichen Zeugenschaft abhingig sein miiite. Doch wird erst im
Lauf des Konzils dariiber etwas zu vernehmen sein, denn mit Schweigen liBt
sich ein schreiender Notstand nicht behandeln.

Ostkirchen und Weltrat der Kirchen

Das Gkumenische Anliegen, das Papst Johannes mit dem Konzil im Auge hat,
bezog sich zunichst auf die Ostkirchen, deren Vertreter er persdnlich kennen
und schitzen gelernt hatte. Das grofite Hindernis auf dem Wege zur Einheit
mit ihnen ist, auch nach dem Urteil katholischer Theologen wie Y. Congar,
W. de Vries, A. Ebneter, «die bis ins Letzte durchgefithrte Vereinheitlichung
in der westlichen katholischen Kirche » (de Vries). In den Akten der «Catholica
Unio» finden sich Beispiele unerfreulicher Latinisierungstendenzen gegeniiber
unierten Ostchristen. Das Doppelpatriarchat von Jerusalem entspricht den
traurigen Erinnerungen aus der Zeit der Kreuzziige. «Der Grundton der Kodi-
fizierung des neuen orientalischen Kirchenrechts bleibt leider sehr latinisie-
rend», sagt Patriarch Maximos IV., doch wird es dank des Einspruchs der
unierten Ostchristen nicht fortgesetzt, bis das Konzil Stellung genommen hat.
Wie Patriarch Maximos spricht auch P. Irenius Totzke OSB, ein gebiirtiger
Abendlinder, mit begreiflicher Schirfe: Worte, sogar feierliche Zusicherun-
gen, wurden schon oft gegeben — gehalten wenig. — Bei all dem ist das Ver-
trauen zu Papst Johannes so grof3, daB3 eine erhebliche Anniherung im Bereich
der Wahrscheinlichkeit liegt. Fiir ein grundsitzliches Ja zum Petrusamt haben
die Ostkirchen in den groBen Konzilien der Kirchengeschichte ein Vorbild,
wie P. Johannes Chrysostomus OSB (Niederaltaich) an Beispielen gezeigt hat.
Unter der Voraussetzung, daB3 der byzantinische Patriarch seine alte Selbstin-
digkeit behilt, ist die Anerkennung des ersten Patriarchen denkbar — merk-
wiirdig (fiir Beobachter) ist nur, dal3 der Kurie in Rom an der Prizedenz der
Kardinile vor den Patriarchen gelegen zu sein scheint (vgl. Mt 20, 27).

Die Entwicklung des romischen Verhiltnisses zum Weltrat der Kirchen,
nach den bisherigen Etappen (Gegenwart romischer Beobachter in Neu-

695



Delhi und das Gegenstiick nichtrémischer Beobachter beim Konzil), setzt ein
inneres Mitgehen des Volkes in den gemischten Liandern mit den beiderseitigen
geistlichen Hirten voraus. Und dies ist ohne eine langjihrige 6kumenische
Vorbereitung kaum zu denken. Auch scheinbar harmlose Vorstellungen etwa
von «Riickkehr» der Getrennten legen das MiBverstindnis nahe, nur die
anderen hitten den tragischen Rif3 verschuldet und nur sie hitten AnlaB3, Bufle
zu tun. Vieles ist in gutem Gang: der Austausch der theologischen Wissen-
schaft, besonders der Exegese, die Bemithung um Hinfithrung der Volks-
frommigkeit zum Wesentlichen durch die biblische und liturgische Erneuerung.
Weiter als theologische Begriffsdiskussion fithrt das wachsende Verstindnis
fir die Liturgie auf beiden Seiten — ist doch der Gottesdienst das Herz der
Kirche, und auf der Doppelheit von «Wort und Brot Gottes » beruht das Leben
der Ortsgemeinden, die ihrerseits im briiderlichen Austausch mit den Nach-
bargemeinden wie mit der gemeinsamen Mitte nicht so sehr den Begriff als
die lebendige Erfahrung dessen verwirklichen, was die Katholische Apostoli-
sche Kirche ist.

Ausblick. Zwischen Hoffuung und Sorge

Man kann ehrlicherweise in bezug auf die 6kumenische Entwicklung nicht
einfach Optimist sein. Schon deshalb nicht, weil bereits die Anniherung zur
Einheit in Christus ein mystisches Sterben einschlieft fiir alle beteiligten «Kir-
chen, so wie sie heute sind», um mit Patriarch Maximos zu sprechen. Das Ver-
langen nach Einheit ist groB. «Die Explosion von Einheitshoffnung bei der
Ankiindigung des (miverstandenen) ,Okumenischen‘ Konzils mag voreilig,
naiv, illusorisch gewesen sein», sagt O. B. Roegele, «sie war ein kirchenge-
schichtliches Ereignis: der elementare Ausbruch zeigte, woran die heutige
Christenheit am meisten leidet und was sie am tiefsten ersehnt.» — Doch ist
nicht alles so tief im christlichen Sinne, wie es obenhin scheint. Weithin gibt
es, sagt H. Meisner (im «Christlichen Sonntag» 1962), «so etwas wie eine
ible ,Wiedervereinigung ohne Glauben®» aus «verschwommenem Humanis-
mus, hinter dem ab und zu noch ein Gott auftaucht». Das hat sehr wenig mit
Liebe zur Einheit zu tun, wie sie im inneren Kern der Christenheit lebt. Die
menschlichen Hoffnungen und Befiirchtungen in bezug auf die Moglichkeiten
des Konzils verteilen sich je nach Temperament und Vertrauen auf Gott in-
mitten der Menschlichkeiten. Es lieBe sich dem schon Angedeuteten manches
beifiigen, was auch bei Gutgesinnten kritisch beurteilt wird: etwa die Schwei-
gepflicht in der Konzilsvorbereitung, die bei so vielen nicht streng gehalten
wird; das numerische MiB3verhiltnis zwischen italienischen und iiberhaupt
romanischen Bischofen gegeniiber denen der ibrigen Linder: 4o deutsch-
sprachige gegeniiber 290 Italienern! Es lieBe sich auch dafiir, wie fiir die
Laienvertretung, ein Ausgleich immer noch finden.

696



Es ist nicht Schuld der Kirche, daf3 die vielen Bischofe hinter dem Eisernen
Vorhang nicht teilnehmen konnen; der Gedanke an sie und das Opfer der lei-
denden Kirche auf Erden bedeuten wohl nicht weniger als die Diskussion der
Teilnehmer.

Unter Erschiitterungen zieht ein neues Zeitalter herauf. Es ist wohl mog-
lich (was manche fiir sicher halten), daB der abendlindische Charakter, welcher
dem Christentum durch Jahrhunderte das Geprige gab, zwar nicht einfach
verschwindet, dal aber das Christentum von seinem Ursprung her, aus dem
wir geistig leben, in anderen Kulturen von vorn anfingt in derselben Jugend-
frische, mit der es sich dem Westen vermihlte. Ein Betrachter wie Johannes
Hirschmann SJ ist iiberzeugt — er sagte es zu romischen Jungern der Theo-
logie —, daf} dieses Konzil das letzte sein werde, in welchem abendlindische
Motive die Fragestellung so stark bestimmen. «Niemand kann sagen, wie es
weitergeht. Niemand kann sagen, wie es ausgeht », aber das, wovon Glaubige
leben, ist zugleich der Hoffnungsgrund. Heb 13, 8.

Das Konzil aus orthodoxer Sicht

EMILIANOS TIMIADIS

Das bevorstehende Konzil ist unbestreitbar ein grofes Ereignis. Es ist das Er-
gebnis langer Vorbereitungen und bezweckt die innere Erneuerung der Kirche.
Auch wenn die goéttliche Vorsehung noch nicht dahin gewirkt hat, daf3 die
anderen Christen an den Arbeiten des Konzils teilnehmen konnen, kann man
diesem Ereignis doch nicht gleichgiiltig gegeniiberstehen. Unsere Sympathie
und unser Gebet gelten seinem Erfolg. Wenn wir Orthodoxen in dem groflen
Orchester nicht mitspielen koénnen, so lauschen wir wenigstens den Musik-
klingen aus der Nihe. Die Zeit wird kommen, da wir mit unseren Instrumenten
an der grofien geistlichen Symphonie mitwirken werden.

Es ist noch nicht entschieden, ob orthodoxe Beobachter entsandt werden.
Diese Haltung ist die Folge einer schweren Vergangenheit. Noch sind nicht
alle Vorurteile beseitigt, die einer besseren Stimmung im Wege stehen. Der

697



	Das Konzil katholisch gesehen

