
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 7

Artikel: Das Konzil katholisch gesehen

Autor: Karrer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nen Schwierigkeiten der kathoUschen Kirche, die sich vieUeicht zugespitzt zum
Schluß in der Frage zusammenfassen lassen: Hat nicht die römische Kirche
durch ihr Streben nach Fixation und Objektivierung in einem klaren, verfügbaren,

überschaubaren System der Wahrheit sich weitgehend gefangen und der

Möghchkeit beraubt, zu jener zeitgemäßen und schriftgemäßen Erneuerung zu
gelangen, nach der sich die besten Geister unter ihr sehnen, um den weltweiten
Auftrag Christi auszuführen und sein Liebesreich in unserer Zeit auszubreiten?
Ist sie nicht gefangen in ihrem System? — Aber wir sehen diese Schwierigkeiten

zuletzt ohne Bangen und ohne Skepsis, vielmehr in gläubigemVertrauen.
Denn das römische Konzil wird zusammentreten unter Anrufung des Heiligen
Geistes. Und nichts berechtigt uns, an der Aufrichtigkeit und Rückhaltlosigkeit
dieser Anrufung zu zweifeln. Wo sie aber dem Heihgen Geist Macht zutraut,
da zeigen und öffnen sich Wege und da zerbrechen Schranken, die wir als un-
übersteigbar betrachten. Unsere evangehschen Bitten vereinigen sich mit
denjenigen der katholischen Christen, daß es dem kommenden Konzil nicht nur
verwehrt sei, neue Schranken zu errichten, sondern daß es ihm geschenkt sei,
Schranken zu beseitigen — es seien wenige oder viele. Jede beseitigte Schranke
zwischen den Christen ist ein Sieg Christi in unserer Zeit.

Das Konzil katholisch gesehen

OTTO KARRER'

Der Gedanke, ein Konzü zu berufen, kam Johannes XXIII. nach seinem

Selbstzeugnis als Eingebung, «so unerwartet, daß er sie als Berührung Gottes
empfand». Es mochte ein Erschrecken mitspielen vor der ihm auferlegten
Verantwortung angesichts des Umwandlungsprozesses, der nicht nur die
geseUschafthchen Lebensräume und das Völkerleben in raschem Zug verändert,
sondern bis an die Wurzeln der menschUchen und christhchen Existenz geht.
Die Kirche und die Christenheit ist aufgeschreckt aus der gewohnten Sicherheit

; das europäische Überlegenheitsgefühl und die abendländische Kultur sind
in Frage gestellt. Wie kann ein Mensch, auch wenn er an die Verheißung
Christi für die Kirche glaubt, nicht vor der Verantwortung erschrecken, die

682



im vatikanischen « ex sese », das heißt in einer einmahgen Unabhängigkeit
eingeschlossen ist, wenn er es «in Demut des Herzens» überdenkt, wie Johannes
XXIII. in seinem Bekenntnis sagt. Daher der Entschluß, die Kirche in den
Mitverantwortlichen zu hören, ihren Rat und ihre mitentscheidende Stimme,
um «die Verantwortungen zu verteilen». Zur Stunde, in der sich der Papst
dies sagte, hatte der vatikanische Zentralismus seinen Höhepunkt überschritten,

eine geschichtliche Wende ist eingetreten. Und der Papst vertraut, es

werde der Kirche und der Christenheit dienen. Vorher war die Meinung
verbreitet, daß ein Konzil nicht mehr nötig sei; die römischen Kongregationen,
Hofbeamte der heiligen Monarchie, genügten für aUes, wie Piet Fransen
(Löwen) es kritisch charakterisiert. Viele Bischöfe schienen sich (trotz der abwehrenden

Versicherung gegenüber Bismarck) als Dolmetscher der römischen
Autorität zu fühlen, und das Laienvolk hatte — zum Teil vom klerikalen
Mittelalter her, zum Teil durch die von der Geistlichkeit getragene Abwehr der
Reformation und des Rationalismus — weithin das Bewußtsein verloren, daß

es eine Mitverantwortung im kirchUchen Leben habe.
Der Gedanke an ein Konzil hat in Wahrheit nichts Revolutionäres. Es gibt

deren zwanzig in der Kirchengeschichte. Das Konstanzer Konzil dachte an

regelmäßige Wiederholungen alle io Jahre, das Trienter Konzil mindestens
alle 20 Jahre. So steht Papst Johannes in guter Tradition, und bei den heutigen
Verkehrsverhältnissen ist eine Zusammenkunft der Bischöfe zur Beratung und
Mitentscheidung kirchlicher Zeitfragen viel leichter als in früheren Zeiten.

Den Namen Konzil hat die Kirche vom kaiserhchen Rom übernommen,
wo er die Versammlung der Stimmberechtigten bezeichnete. Die Kirche als

Sammlung des Glaubensvolkes «aus göttlicher Berufung» bedarf zwar nicht
notwendig eines Konzils : normalerweise genügt die Verbindung der
Ortsgemeinden mit ihrem Bischof und die Gemeinschaft der Bischöfe mit ihrem
Ersten, um die Ordnung der Liebe zu gewährleisten ; aber für wichtige gemeinsame

Anliegen kann es als nützlich oder dringlich erscheinen, daß sich die
Vertreter der Kirche «aus menschlicher Berufung » (H. Küng), doch unter
Anrufung des Geistes und im Vertrauen auf seinen Beistand, versammeln und
über das beschließen, was die Zeit erfordert. Denn die Kirche lebt in der
Geschichte, ohne im Hegeischen Sinne darin aufzugehen. Wenn ein Konzil
zusammentritt, heißt das: Menschen berufen und Menschen entscheiden unter
götthchem Beistand, teils zur Erklärung von Glaubensfragen, teils zur
geziemenden Ordnung des christlichen Gemeinschaftslebens. Dogmatische
Fixierungen sind nicht die einzige Aufgabe des Konzils ; man sieht es in der großen
Sammlung der Konzilsakten von Mansi: schon das erste Konzil von Nicäa
erließ 20 canones zur Kirchenordnung. Von Menschen berufen, in die
Zeitgeschichte hineinsprechend, stützt sich das Konzil auf den der Kirche verheißenen

Beistand des Geistes. Wenn zwei oder drei, die in Christi Namen versammelt

sind, die Glaubensgewißheit haben dürfen, daß er bei ihnen ist — dann

683



um so mehr die Versammlung derer, die in Verantwortung für die Kirche in
seinem Namen zusammenkommen.

Zwischen dem i. und 2. Vatikanischen Konzil

Nach dem gegenwärtigen Kirchenrecht (can. 222—229) steht Berufung,
Leitung und Bestätigung des Konzils dem Papste zu ; im BUck auf die
Konzilsgeschichte im ganzen ist es eine Versammlung von Prälaten, die auch mit
Laienvertretern vereinigt sind, um Fragen des kirchlichen Lebens zu erörtern
und zu entscheiden. Das kommende Konzil wird Fragen des Glaubens und
der kirchlichen Ordnung nach der Intention des Papstes in seelsorglichem
Sinne behandeln, natürlich nur solche Fragen, welche die ganze Kirche angehen

und eine gemeinsame Diskussion erfordern, also nicht solche, die nur
einzelne Provinzen betreffen, für welche die Bischofskonferenzen zuständig sind.
Heute gibt es eine gesamtchristhche Situation mit einer Fülle gleichartiger
Erfahrungen, Problemen und Nöten, die eine gemeinsame Diskussion nahelegen.
Der Ökumenische Rat der Kirchen hat dies bereits seit Jahrzehnten reaUsiert.

Darum würdigen auch orthodoxe und evangeUsche Christen das kommende
Konzil als «ein großes und wichtiges ökumenisches Ereignis, mögen seine

nächsten und unmittelbaren Folgen sein wie immer» (G. Florovsky). Römische
und nichtrömische Christen erhoffen von der Kirchenversammlung, sie werde
den rechten Weg finden, der am «Ende der Neuzeit» (R. Guardini) in die uns

verborgene Zukunft weist. Und allgemein begrüßt man die Absicht des Papstes,

zu dezentralisieren, da man sich bewußt geworden ist, daß die Kirche im
Zeichen des I. Vatikanischen Konzils von einer einseitig juridisch-zentraUsti-
schen Entwicklung bis zur Gefahr einer päpstlichen Autokratie bedroht ist.
Der heilsgeschichtliche Sinn der vatikanischen Definitionen, so läßt sich wohl
kathohsch sagen, liegt in der Klarstellung der biblischen Wahrheit, daß die
Kirche als Leib Christi nicht nur eine charismatische Liebesgemeinschaft ist,
sondern als sakrale Institution eine innere Differenzierung der geistlichen
Gaben und Verantwortungen einschließt, in der Weise, daß das Petrusamt im
Kreis der Brüder die letzte Entscheidung in Fragen des Glaubens und der
sittlichen Formung hat. Dabei aber schien das Vaticanum I (unter den

Zeitumständen) «den Leib zu definieren, indem es den Kopf definierte » (G. Dejaif-
ve), und auch dies mehr juridisch als in umfassend geistlichem Sinne. Solcher

Einseitigkeit abzuhelfen, dürfte bei Johannes XXIII. eines der Hauptmotive
gewesen sein, ein Konzil zu berufen. Unbeschadet des bleibenden Wahrheitsgehaltes

kann man sich fragen, ob die Bezeichnung «unfehlbar» besonders

glückhch sei, um auch ohne mühsame Erklärungen recht verstanden zu werden,

als Repräsentation der unfehlbaren Kirche, die doch « Gottes Weisheit im
Geheimnis kündet» (1 Kor 2, 7) und «noch fern vom Herrn in der Fremde,

684



im Glauben wandelt und nicht im Schauen» (2 Kor 5, 6f., zit. vom I. Vatica-
num III, 4). Es verhält sich mit dem Wort «unfehlbar» ähnlich wie mit dem
anderen von der «alleinseligmachenden Kirche»: in theologischem Begriff
werden beide Aussagen der Sache nach auch von Orthodoxen und Evangelischen

auf die Kirche als ganze bezogen, und nur im Zusammenhang und in
Repräsentation der Gesamtkirche kann vom Papsttum überhaupt gesprochen
werden, letztlich vom Petrusamt in der Gemeinschaft der Brüder und in der

Haltung, zu der sich die großen Päpste wie Gregor I. bekannten: als «Knecht
der Knechte Christi », gemäß dem Auftrag des Herrn : «Wenn du dereinst dich
bekehrt hast, so stärke deine Brüder» (Lk 22, 32). In der Verheißung, daß die

Kirche für die Dauer der Endzeit bestehen werde, ist für katholisches
Verständnis eingeschlossen, daß auch die apostolischen Vollmachten der
Hirtenführung für die Gemeinden und die Gesamtkirche weitergehen. Jedes geistliche

Amt hat seine VoUmacht in, doch nicht von der Kirche, sondern von Christus

durch seinen unsichtbaren Geist, als dessen Werkzeuge für das Königtum
Gottes die Amtsträger walten (1 Kor 4, iff). «Monarchische» Bischöfe werden

der charismatisch-institutionellen Ordnung nicht gerecht, und wenn man
aus dem I. Vaticanum das Idealbild der Kirche als «absolute Monarchie»
herauslesen könnte oder die thematische Frage stellt: «Wie wird die Kirche
regiert?», so verrät sich im sprachhchen Ausdruck eine Denkweise, die vom
Geist des heiligen Amtes her fragwürdig ist. Gegenüber diktatorischen
Tendenzen bleibt Cyprian als Symbol der bischöflichen Verantwortungen für
immer von grundsätzlicher Bedeutung, wie auch das Konstanzer Konzil mit
seinem gemäßigten Konziharismus als Gegengewicht gegenüber einem Papa-
lismus seine Bedeutung behält (nach einer demnächst erscheinenden Arbeit
von H. Küng über die Struktur der Kirche).

Konzile sind Aktuahsierungen der mit den Aposteln abgeschlossenen
Offenbarung im Blick auf jeweiUge Zeitprobleme. So bedeutsam ein Konzil hierfür

ist, es ist ganz und gar abhängig von der göttlichen Offenbarung in Christus,

es kann nicht Offenbarung «rzeugen, nur fezeugen, hat nicht konstitutiven,
sondern regulativen Sinn (K. Adam, G. Söhngen). «Quelle aller Heilswahrheit
und sittlichen Formung » ist für Christen die göttliche Offenbarung Christi im
apostolischen Zeugnis, faßbar in der Hl. Schrift (Trid. IV); und die Schrift
als bleibendes «Fundament» der Verkündigung (Pius XII.) ist von der
kirchUchen Tradition «heilig zu bewahren und treu zu erklären» (I. Vat. IV, 4).

Bedeutung des neuen Konzils

Was immer das neue Konzil besprechen wird, sein unschätzbarer Wert hegt
schon darin, daß es in der heutigen Lage der Kirche in der Welt zu einem

Erfahrungsaustausch der Erstverantwortlichen über die innerkirchlichen, ge-

685



samtchristhchen und missionarischen Probleme kommen wird, zu einem
Austausch, der auf anderem Wege zwar theoretisch, nicht aber praktisch so

wirkungskräftig hergestellt werden kann. Ob und wie dieser Austausch funktioniert

und vieUeicht zu einem regelmäßigen werden kann, nachdem er seit

langem nur schwach und fast auf die Besuche der einzelnen Bischöfe beim
Papst und bei den römischen Kongregationen reduziert war, ist für die Zukunft
des Reiches Gottes auf Erden von großer Wichtigkeit.

Das Konzil soll als «IL Vatikanisches Konzil» in die Geschichte eingehen.
Das besagt, daß es sich nicht um eine einfache Fortsetzung des I. Vaticanums
handelt, welches nur unterbrochen, nie formell beendet wurde ; die Benennung
besagt vielmehr, daß es sich um Überholung und Ergänzung (insofern
«Verbesserung ») dessen handelt, was als ergänzungsbedürftig in thematischer und
spiritueller Hinsicht empfunden wird. Nach der Zielsetzung durch den Papst
handelt es sich um innerkathohsche Anpassungen an veränderte Zeitverhältnisse,

ohne dabei die ökumenischen Bestrebungen zu verleugnen, die bei seiner

ersten Inspiration hervorgetreten waren: möchte doch das Konzil als «milde
Einladung » an die anderen Bekenner Christi wirken, indem es über «Wahrheit,
Einheit und Frieden im Hauch der Liebe» handelt (Enzyklika «Ad Petri
Cathedram»). Aus beiden Motiven, dem innerkatholischen und dem
ökumenischen, ergibt sich die Überprüfung der Theologie und des Kirchenrechts,
soweit sie mehr gegenreformatorisch als aufbauend im biblischen Sinne, auch
mehr scholastisch und juridisch als seelsorgUch ausgerichtet sind. Damit wäre
wohl der Weg zu einer Verkündigung bereitet, die unter Zurückstellung
schulmäßiger Nebenfragen den Durchblick öffnet auf die zentralen Wahrheiten der
biblischen Frohbotschaft, welche die heutigen Menschen bewegen. Soweit
Theologie behandelt wird, scheinen in der Theologischen Kommission die

Dogmatiker sehr gut vertreten — ob auch entsprechend die biblische Theologie

zu Worte komme, ist einstweilen nicht so deutlich. Man weiß von scharfen
Vorstößen gegen das römische Bibelinstitut, und wenn die Theologie den

heutigen Menschen ansprechen will, wird sie die exegetischen Studien sich
zunutze machen sollen — wie für die Exegeten ihrerseits die Erklärungen der

Dogmengeschichte nicht belanglos sind.
Der Papst will das Konzil hören, und um der freien Aussprache in den

vorbereitenden Kommissionen, auch in der von ihm selbst geleiteten Zentralkommission,

keinen Zwang anzutun, hielt er bisher mit seiner eigenen Meinung
zurück — mit einer bezeichnenden Ausnahme: soviel man weiß, wurden die
Beobachter aus anderen Bekenntnissen auf besonderen Wunsch des Papstes

eingeladen, damit es zu einem der Christenheit offenen Konzil, zu einem Dialog
mit den Vertretern der wichtigsten christlichen Bekenntnisse komme. Zumindest

in dieser Hinsicht wird das IL Vaticanum einen ihm eigenen Charakter
zum ersten Male in der Konzilsgeschichte haben. «Wie kein anderes Konzil
findet es in einer geteilten Christenheit statt, aber in einer solchen, die ernst

686



nach der gottgewoUten Einheit strebt» (C. A. Rijk). Kardinal Tardini sprach
im Sinne des Papstes, als er in seiner Pressekonferenz sagte: «Dieses Konzil
ist gegen niemand gerichtet..., es beabsichtigt viel mehr, die Außenstehenden

anzuziehen, als sie zu verurteilen. »
Zunächst hatte die vor-vorbereitende Kommission die Wünsche der

Bischöfe und theologischen Fakultäten einzuholen, um danach die Hauptlinien
für das Konzil herauszuarbeiten und die vorbereitenden Kommissionen
vorzuschlagen. Die Einsendungen gäben «Stoff für io Konzile», wie einer sagte,
und sind bereits gedruckt in 15 Bänden «Acta et documenta Cone. Oec. Vat.
II », von denen der erste mit Ansprachen und Schreiben des Papstes allgemein
zugänglich ist, während die anderen im Laufe des Konzils öffentlichen Rechtes
werden. Die vorbereitenden Kommissionen waren: die theologische, die für
Bischöfe und Diözesen, für Diözesanklerus und Volk, für die Orden, für
Sakramente, Liturgie, Studien, orientahsche Kirchen, Missionen, Laienapostolat,
dazu das Sekretariat für die Einheit der Christen und das für Publizistik, und
allen übergeordnet die Zentralkommission, unter Vorsitz des Papstes selbst.

Alle Kommissionen zeigten nach Johannes Hirschmann SJ in ihren Schemata
«eine gewisse enzyklopädische Neigung», so daß kaum jemand alles über-
bUckt, was in der Vorbereitung ansteht. Naturgemäß haben die einzelnen
Nationen ihre eigene Perspektive und unterhegen leicht der Täuschung, daß ihre
besonderen Anliegen auch die der Gesamtkirche seien. Das wird auch von den
konfessionell gemischten Ländern gelten. Es wird schon ein gutes Konzilsergebnis

sein, wenn es zu einem Erfahrungsaustausch kommt, aus welchem
klar wird, «wo die Kirche überhaupt steht und welche gemeinsamen
Grundvorstellungen mit entsprechenden Ausdrucksformen sich finden lassen».

Bemerkenswerte Hirtenworte zut» Konzil

Während der Vorarbeiten zum Konzil haben einige bischöfliche Teilnehmer

ihr Wort an die Gläubigen gerichtet. Kardinal Montini von Mailand warnte
in seinem Hirtenbrief vor phantastischen Erwartungen; es sei falsch, sich das

Konzil als Allheilmittel für die Unvollkommenheiten des kirchlichen Lebens
vorzusteUen. Doch dürfe man Großes erwarten: Reformen auf dem Gebiet
der Kirchenordnung, der Liturgie, der Anpassung an veränderte Zeitverhältnisse

und der Begegnung mit der getrennten Christenheit. Die Kirche werde
gegebenenfalls « den alten Königsmantel ablegen, der auf ihren Schultern liegt,
um einfachere Formen zu wählen, die dem heutigen Empfinden besser

entsprechen». Die Laien würden ihren Platz, eine Mittlerstellung zwischen Kirche
und Welt, erhalten, welche geeignet sei, das christliche Wesen im heutigen
Leben darzustellen.

Kardinal Frings von Köln, der durch seine abgewogenen Gutachten eine

687



hohe Geltung in der Zentralkommission erwarb, hat in Genua über das

geplante Reformkonzil gesprochen : Es sei nach dem Sinn des Papstes praktischer
Art; es gehe weniger darum, die alte Lehre neu zu formulieren, als veraltete
Formen in Sprache und Praxis der Kirche zu beseitigen, die bischöfliche
Vollmacht zu stärken und die in südlichen Ländern lebendige marianische Bewegung

in die aus nördlichen Ländern stammende Uturgische Bewegung
hineinzunehmen (und sie dadurch zu filtern). «Wenn nur Christus verkündet wird
durch solche, die von Herzen, aus lebendigem Glauben, zum Herzen der
Christenmenschen und der Nichtchristen sprechen »

Das Hirtenschreiben Kardinal Alfrinks von Utrecht (mit dem Niederländischen

Episkopat) scheint in Itahen nicht überall gefallen zu haben, offenbar
weil es deutUch einer progressiven Entwicklung das Wort spricht. In einem
Abschnitt über Geisthche und Laien erinnert es daran, daß alle als Mitarbeiter
im Reiche Gottes berufen sind. Die dogmatische Unfehlbarkeit dürfe «nicht
aus dem Gesamtzusammenhang des Glaubens gelöst werden: sie ist eingebettet

in die amthche Unfehlbarkeit des Weltepiskopates, die selbst wieder
getragen wird vom unfehlbaren Glauben der ganzen Kirchengemeinschaft». Das
Konzil konstatiert nicht nur, sondern urteilt auch über den Glaubensstand und
die seelsorgUchen Aufgaben; es wird dabei hinsichthch der neuen
Lebensprobleme auch Anschluß suchen an die öffentliche Meinung. Darum seien auch
aUe eingeladen, ihre Wünsche vorzubringen. Auch hänge viel von der
Aufnahme der Konzilsbeschlüsse durch das Volk der Gläubigen ab: «Das Konzil
als Heilsereignis kommt erst voU zur Geltung, wenn es vom Volke angenommen

wird und im Leben der Kirche zur Wirkung kommt. Das heißt nicht, daß

die kirchlichen Entscheidungen erst gültig würden durch die Zustimmung der

Gläubigen, sondern mit einem Konzil ist es wie mit den Sakramenten: sie

können gültig sein, aber ohne unsere Glaubenshingabe in vertrauender Liebe
bleiben sie unfruchtbar und verfehlen ihr Ziel in unserem Leben. » (Wissende
spüren die maßvolle theologische Abschirmung gegenüber einer östUchen

Theologie der «sobornost».) Des weiteren führt das Hirtenschreiben aus: Ein
Konzü ist als ganzes Menschenwerk und zugleich als ganzes das Werk des

Geistes Christi. Es geht um charismatische Lenkung eines gläubigen menschlichen

Tuns. «Die Unfehlbarkeit, welche dem Weltepiskopat in Glaubensgemeinschaft

mit dem Papst zukommt, besagt, daß menschliche, geschichtUche
Taten innerlich vom Geiste Gottes erfaßt werden. Wegen ihrer menschUchen
Seite haben diese Taten trotz der Unfehlbarkeit Anteil an der Unvollkommen-
heit aUes Menschhchen. Das Ergebnis eines Konzils ist immer gut, aber es

hätte auch besser sein können. » Nach der Skizzierung der Hauptthemen des

Konzils schließt der Hirtenbrief: «Aus eurem Eifer für die Kirche erklären
wir auch die freimütige Art, mit welcher die Gläubigen einige Fehler an der
Kirche anprangern. Daß es in der Kirche Raum gibt für eine öffentliche
Meinung, wurde von höchster Warte, von Papst Pius XII., ausdrückhch bestätigt.

688



Auch euch können und wollen wir dieses Recht nicht versagen. Aber eure
Kritik bleibe dafür im Rahmen der Zuständigkeit, vor aUem in Fragen, die eng
mit dem Glaubensinhalt zusammenhängen... Das FeststeUen der Wahrheit
setzt ein soUdes Wissen voraus, und nur die Liebe bringt die Wahrheit zum
Leuchten. »

Vorbereitende Kommissionen

Über die Theologische Kommission, die vom Leiter des Hl. Offiziums,
Kardinal Ottaviani, präsidiert wird, durfte Msgr. Ciappi OP als erster etwas

von dem Geheimnis lüften, das sonst die Arbeiten der vorbereitenden
Kommissionen umgibt. Er rühmt ihre gründhche Arbeit nach den Schemata des

I. Vaticanums — wir dürfen wohl annehmen, daß dabei die seitherige
Entwicklung berücksichtigt wurde und daß eine Tendenz, den Konzilsvätern neue

Dogmen nahezulegen, im Sande verlaufe, zugunsten einer «theologischen wie
praktischen Orientierung nach dem Evangelium unseres Herrn» (H. Küng).
Die Herder-Korrespondenz bekam von der Theologischen Kommission den

Eindruck, es gehe ihr um ein bloßes Kodifizieren von Glaubenswahrheiten,
wobei in den Hintergrund gedrängt werde, daß doch das EvangeUum in erster
Linie die Gesamtschau des neuen Lebens in Christus schenkt ; auch die Sitzungen

der Zentralkommission vom 15. und 2 3. Januar heßen UnerfreuUches wie
eine Neuaufnahme der EnzykUka « Humani generis » befürchten ; vom Konzil
erwarte man eher « konkrete Belehrung über den christlichen Weg in der Weise
der Heiligen Schrift».

Eine energische Verbesserung der Studienordnung zugunsten der Heihgen
Schrift als Lehrbuch hat wohl unter den obwaltenden Umständen erst bescheidene

Aussichten, etwa wenn man den Bedürfnissen der einzelnen Länder
Bewegungsfreiheit ließe. Der theologische Eifer römischer Prälaten, die ihrer Lebtag

nie in der Seelsorge standen, läßt eine Bindung der bisherigen Meinungsfreiheit

über das nähere Verhältnis von Schrift und apostolischer Tradition
und eine Abgrenzung der Theologie gegenüber der Naturwissenschaft
befürchten: das «Monitum» bezüghch Teilhard de Chardin könnte so verstanden
werden. Ob der Papst und das Konzil sich in eine integralistische Richtung
ziehen lassen, kann heute noch niemand sagen; für die Einheit der Christen
wäre es ein Rückschlag. Jedoch für uns aUe gilt, was Paulus sagt : « Stückwerk
ist unser Erkennen und Stückwerk sind unsere Geistesreden» (1 Kor 13, 9).
Aber « solche Unvollkommenheit der Glaubenseinsicht, die immer gegeben ist,
besagt noch keinen Irrtum im Glauben », sagt der Lutheraner P. Meinhold mit
Recht. AUe KonziUen sind soziologischen, poUtischen, geistesgeschichthchen
Bedingungen unterworfen, so daß die Verkündigung göttlicher Wahrheit in
engster Nachbarschaft mit dem MenschUchen und AUzumenschlichen steht.

689



Mit Sicherheit wird das Verhältnis von Papst und Bischöfen neu besprochen.
Was im Zeitgeschichthchen «götthchen Rechtes» und was menschUchen
Rechtes sei, kann nicht aus apriorischen Begriffen abgeleitet werden, sondern
ist aus dem apostolischen Urbild der Kirche zu entnehmen. Von der Bibel her
ergibt sich eine wechselseitige Zuordnung wie von Amt und Gemeinde, so
innerhalb der Hierarchie von Episkopat und Petrusamt. Die Absicht des Papstes

kommt von vornherein den Eingaben sehr vieler Bischöfe entgegen, die
ihre Verantwortung von der römischen Kurie mehr als bisher gewürdigt wissen

möchten. Es scheint sich hierin zu erfüllen, was Newman zur Zeit des

I. Vaticanums zum Trost für sich und andere Erschütterte schrieb : «Wir müssen
ein wenig Glauben haben. Abstrakte Sätze (über päpstliche Privilegien)
bedeuten wenig : die Theologie umgibt sie mit manchen Klauseln. Die späteren
Konzile kehren frühere nicht um, aber erläutern und vervollständigen, was
zuerst ergangen war. So wird es auch jetzt sein: künftige Päpste werden ihre
Vollmacht erläutern und in gewissem Sinne begrenzen. Das wäre
unwahrscheinlich, würden sie bloß als Menschen handeln; aber Gott wird über ihnen
walten. Pius IX. ist nicht der letzte der Päpste... Laßt uns geduldig sein
und Glauben haben, und ein neuer Papst und ein neu versammeltes Konzil
kann das Boot wieder in die rechte Lage bringen. »

Episkopat und Papsttum

Die Wechselbeziehung zwischen' den Bischöfen und dem Petrusamt ist
wesentlich, und beiden Größen schreibt das Kirchenrecht eine Suprema potestas
zu (can. 218 und 228). Da es aber nicht zwei gleichgeordnete Spitzen der
Kirche geben kann, argumentiert Karl Rahner, werden Akt des Papstes und
Akt des Konzils nur verschiedene Weisen des einen Führungssubjektes sein,
indem sie in einer Hinsicht gleichgeordnet sind, in anderer nicht. Im Normalstand

kommt dem Petrusamt eine brüderliche Aufsicht über die Bischöfe mit
subsidiären Vollmachten für den Fall einer diözesanen Notlage zu — umgekehrt

könnte in einem aUgemeinkirchlichen Notstand, der durch Versagen
des Papsttums verursacht wäre, das gemeinsame Durchgreifen der Bischöfe

nötig werden (in gewisser Analogie zum Auftreten des Paulus gegenüber
Petrus in Antiochien und in direkter Analogie zum Konstanzer Konzil). Aber
nach abstrakten Kategorien, so bemerkt J. C. v. Hefele in seiner Konzihen-
geschichte, läßt sich die Frage nach dem Verhältnis von Papst und Allgemeinem

Konzil nicht behandeln, es muß von innen her erfaßt werden. «Der Kon-
ziharismus kämpfte gegen die Idee einer päpstlichen Monarchie, die manchmal
bis zum Absolutismus ging; in der Ablehnung dieses Monarchismus Uegt der
Wahrheitskern des Konziliarismus. Denn der Primat des Papstes ist eben nicht
monarchisch in dem Sinne, wie man das Wort allgemein gebraucht ». Keines-

690



faUs sind Bischöfe nur Delegierte eines römischen Universalbischofs. Das hat
noch Pius IX. nach den vatikanischen Definitionen den deutschen Bischöfen
im Kulturkampf bestätigt. Ohne das Petrusamt die Netze auszuwerfen,
entspräche ebensowenig dem apostohschen Urbild wie ein autokratischer
Uniformismus auf Kosten der Mannigfaltigkeit in theologischen Denkformen, in
der Liturgie, in der Verbindung von rehgiöser InnerUchkeit und weltlichem
Tun. «Im Notwendigen Einheit, im Zweifelhaften Freiheit, in allem Liebe»,
denkt und sagt Johannes XXIII. Ob es ihm gelingt, es den Konzilsvätern im
Konkreten als Leitprinzip nahezubringen, ohne sich bei seinem Alter von einer
Partei beanspruchen zu lassen, das läßt sich nur von Gottes gnädiger Führung
erhoffen.

Zum Papst gehört die Kurie. Für die Vorbereitung des Konzils und die

Leitung der Kommissionen hatten die mit der Verwaltung vertrauten Prälaten
der römischen Ämter, überwiegend Itahener, begreiflicherweise einen

Vorsprung. Begreiflich aber auch, daß P. Riccardo Lombardi SJ durch sein Buch
über das Konzil mit Anregungen zur geisthchen Reform der Kurie, zu ihrer
größeren Internationahsierung und zur Papstwahl durch die Metropohten der
Weltkirche das MißfaUen hoher Kurialen erregte. Immerhin hatten schon
gewichtige Stimmen des I. Vatikanischen Konzils die Internationalisierung der
Kurie verlangt, und auch die Franzosen wiederholen es heute. Aber das hegt
nun einmal nicht im Sinn der Interessierten, so wenig wie die Vereinfachung
des höfischen ZeremonieUs und Titelwesens, und sie berufen sich auf den
Geschmack in jungen Missionsgemeinden. Und gar noch der Vorschlag eines

ständigen internationalen Laiensenates in Rom wäre zuviel auf einmal für das

geistUche Reich! Dr. O. B. Roegele vom «Rheinischen Merkur» hat in
verschiedenen katholischen Gremien recht deuthch der öffentlichen Meinung in
unseren Landen Ausdruck gegeben, die vielleicht auch für kuriale Betrachtung
in Dingen des SchickUchen und in Erinnerung an gewisse Mahnungen des

Herrn nicht weniger gelten dürfte als der Geschmack afrikanischer Gemeinden,
die ja ihren eigenen Stil entwickeln könnten. Ich hörte einmal über das Würdedenken

und die Rang- und Präzedenzfragen, die selbst ein Lombardi nicht
berühren darf, in Rom ein Wort: «Erst muß TogUatti kommen... » Wie weit
aber das Konzil solche Fragen über die römische Kurie als Anliegen der
Weltkirche ansieht, ist heute noch ungewiß.

Die große Zahl der versammelten Bischöfe und Prälaten bedeutet wohl eine

Erschwerung der Konzilsdiskussionen, doch erleichtern die modernen technischen

Mittel die Verständigung. Als offizieUe Sprache ist das Latein vorgesehen.

Doch bleibt für solche, die das Latein nicht beherrschen, nach dem Wunsch
des Papstes die Muttersprache frei, zumal europäische Theologen das Latein
eines Amerikaners viel schwerer als sein Enghsch verstehen.

SachUch zum Wichtigsten gehört die geplante Diskussion über das Wesen
der Kirche, die KirchengUedschaft und die kirchUche Lehrfunktion in Ver-

691



kündigung der Offenbarung. So viele Themen, so viele Probleme — über ein
Mysterium, das in Begriffen etwa umgrenzt, doch nicht ausgeschöpft werden
kann. Wir kommen in der Behandlung des Ökumenischen darauf zurück.

Allgemein wird die ernste Arbeit der Kommissionen von solchen, die es

wissen können, gerühmt; erfreulich auch, daß auf Veranlassung des Papstes

Theologen wie Congar und de Lubac aus der Beschattung des Hl. Offiziums
befreit wurden. Um so peinhcher ist für das Ansehen der Theologischen
Kommission beziehungsweise des Sacrum Officium die Behandlung Karl Rahners —
oder soUte man verschweigen, was das Vertrauen auf geziemende Freiheit der
theologischen Diskussion nicht wenig schmälert?

Das Kirchenvolk und das Konzil

Zu den Themen des Konzils von verschiedenen Kommissionen her, die
einander ergänzen, gehört die Stellung der Laien in der Kirche, bibhsch gesprochen:

des allgemeinen Priestertums. Die Urkirche legte bei aUen wichtigen
Fragen des kirchlichen Lebens Wert darauf, die Einheit der Hirten mit ihren
Gemeinden in Erscheinung treten zu lassen, aus dem Wesen der Kirche und
im Bhck auf die freie Gnadenberufung. Dem gemeinsamen Sein in Christus
soll das gemeinsame Tun entsprechen Nur innerhalb und mit ihrer Herde
haben die Hirten in besonderem Maße teil an der königlich-priesterlichen
Würde Christi. Auch auf dem sogenannten «Apostelkonzil» wurde die
Gemeinde zum unmittelbaren Gespräch herangezogen. Bischof und Volk zusammen

bilden « die Fülle des Leibes Christi », sagen die Alten. Zweifellos ist in
der katholischen Betonung des hierarchischen Elementes der Kirche (teils vom
konstantinischen Ständestaat und vom feudalen Mittelalter her, teils in gegen-
reformatorischer Bedingtheit) eine Verschiebung des inneren Gleichgewichts
von allgemeinem und besonderem Priestertum bis heute spürbar. Doch sind
in den letzten Jahrzehnten dank der biblischen, der liturgischen und der
ökumenischen Bewegung Korrekturen im Gange, aber sie reichen vorläufig weder
über die verschiedenen Länder hin noch bis zur Darstellung des Konzils als

Vertretung des ganzen Kirchenvolkes. Direkt ist bisher nur die lehrende
Kirche vertreten, und sogar die vorbereitende Kommission für das Laien-
apostolat bestand aus lauter Geistlichen, welche über die Laien in der Kirche
diskutieren, gewiß mit aufrichtigem Bemühen, den Ausgleich herzustellen —
doch sind die Laien nur unsichtbar präsent durch ihre eingereichten Wünsche
in den aufgestapelten Bänden, von denen man nicht weiß, wie intensiv sie

Studiertwerden konnten. Auf den alten Konzilien spielten neben teilweise politisch
gelenkten «Hofbischöfen» (wie Gregor von Nazianz sie nannte) auch Kaiser
oder Kaiserin eine Rolle, und zuweilen wie in Ephesus (431) auf recht drastische
Weise auch das einfache Volk, auf den mittelalterlichen GeneralkonziUen die

692



herrschaftlichen Stände. Die Grenze zwischen lehrender und lernender Kirche
könnte also aus biblischen und geschichtlichen Gründen auch weniger scharf

gezogen sein. Oder sind nicht alle in Christi Schule noch Lernende — und alle

Zeugen des Gottesreiches, Vollbürger der heiligen Stadt? Es scheint uns somit
zur Integrierung des kirchhchen Wesens zu gehören, daß in den Pfarreien, in
den Diözesen und in der Gesamtkirche doch so etwas wie ein Laiensenat seinen

legitimen Platz bekäme. Anders wird man die ersehnte «Aktivierung der
Laien» kaum erwarten können, als indem die lehrende Kirche ihrerseits auch
manifest eine hörende Kirche wird, hörend auf Gottes Wort und auf die

Erfahrungen der Geschichte. Eine Reihe von Bischöfen haben öffentlich in diesem
Sinne gesprochen. Von schon Erwähnten abgesehen, beklagte es die Österreichische

Bischofskonferenz, daß keine Laien zur unmittelbaren Mitarbeit am
Konzil aufgerufen sind. Ebenso die Kardinäle von Köln, München und
Utrecht. Kardinal König von Wien sagte den Presseleuten, es sei schwer, daß ein
Konzil die hochgespannten Wünsche erfülle, welche die Christen besonders in
den nördUchen Ländern beseelen. Er persönlich wünsche die Einschaltung
der Laien, besonders der großen kathoUschen Organisationen, in die Arbeiten
des Konzils, denn sie repräsentierten heute die Funktion der Kirche in die
Welt hinein. Die Laien sind geduldig (hoffentlich ohne gleichgültig zu werden).
Sie wissen, daß alles seine Zeit hat. Auch die biblische und die liturgische
Erneuerung brauchten und brauchen noch weiter Zeit. Und auch so edle priesterliche

Menschen wie Johannes XXIII. sind von ihrer persönhchen Erfahrung
abhängig. Und daß just er eine innere Beziehung zu einem Autokraten wie
Pius IX. habe — wie aus dem Gedanken an dessen Heiligsprechung
hervorzugehen scheint —, ist auch wieder tröstUch, weil es eben menschlich ist.
Doch ist ja das letzte Wort noch nicht gesprochen. Und es darf sich ja auch
das Kirchenvolk melden — vielleicht wollte Johannes gegenüber einer starken
Partei die Reaktion der öffentlichen Meinung testen.

Das ökumenische Sekretariat

Das Neue im Pontifikat Johannes' XXIII. ist die Gründung des Sekretariates

für die Einheit, welches als Dauerinstitut über das Konzil hinaus gedacht ist.
Die Ernennung der verantwortlichen Leiter, des ehemaligen Rektors vom
Bibelinstitut, jetzt Kardinal Augustin Bea, mit seinem Sekretär, dem holländischen

Theologen Msgr. Johannes G. M. Willebrands, hätte nicht glücklicher
sein können für die ökumenischen Beziehungen zur Christenheit. Wie erwähnt,
ist es dem persönlichen Wunsch des Papstes besonders zu danken, daß die
Zentralkommission offizielle Beobachter aus den wichtigsten nichtkathohschen
Gemeinschaften der Christenheit eingeladen hat. Es sind die orthodoxen
Kirchen (von Moskau scheint es noch ungewiß), Anghkaner und Episkopalisten,

693



Lutheraner und Reformierte, Methodisten, Quäker und «Kirchen Christi»;
dazu Gäste des Sekretariates : der Prior und der führende Theologe der
Communauté de Taizé (Roger Schutz und Max Thurian) sowie Prof. Oscar Cull-
mann. Es handelt sich nicht nur um Förderung einer guten Atmosphäre, wie
Dr. W. A. Visser 't Hooft, der Generalsekretär des Weltkirchenrates, bemerkt,
sondern um einen vertrauensvoUen Austausch der gegenseitigen Anliegen,
damit sich die Getrennten nicht als Objekte des römischen Urteils fühlen. Zur
Würdigung der gemeinsamen und der konfessionellen Probleme bedarf es des

wechselseitigen Gesprächs, dessen Grundlagen nach Kardinal Bea die Achtung
und das Vertrauen zum christlichen Bruder ist. «Die Haltung einer tiefen
Ehrfurcht, frei von Vorurteil und Mißtrauen, ermöglicht Kontakte, die ungetrübt,

verständnisvoll und von gegenseitigem Vertrauen beseelt sind. Bei
einem solchen Verhalten werden sich die beiden Parteien besser über das Gute
Rechenschaft geben, das jeder von ihnen besitzt, und aUmähhch einander
näherkommen, zunächst im Bereich der menschhchen Beziehungen und dann
als Christen zu Christen» (Vortrag von Kardinal Bea in Essen). Und Kardinal
Döpfner sagte schon vor Jahren in einer Predigt zur Weltgebetsoktav: «Wir
dürfen niemals dem nichtkathoUschen Christen so begegnen, als sei er persönlich

ein Ketzer. Auch seine Glaubensgemeinschaft und sein Glaubensbekenntnis

heischen unsere Ehrfurcht. » Diese Entwicklung der Beziehungen
entspricht der Situation des Christentums in der heutigen Welt. Der heutige
Mensch ist nicht mehr von den alten Häresien versucht, heute ist es der
Relativismus, Agnostizismus, Skeptizismus und der praktische (wenn nicht theoretische)

Materialismus. Was da noch christhch ist, ohne Lüge des Bewußtseins,
und das Heil nicht von der Verewigung des konfessionahstischen Kampfes
erwartet, dringt auf das Gemeinsame und lebt vom Gemeinsamen, vom Glauben
an den ewigen Vater im Namen und Geiste Christi. Über organisatorische
Fragen werden die Kirchenführer mit gutem WiUen sich so weit verständigen
können, daß sie darauf verzichten, sich gegenseitig zu anathematisieren, um die
Wahrheit in Liebe zu suchen und zu tun. — Auch das rehgiöse Judentum
konnte seine Wünsche einreichen, um alles Verletzende auszuschalten, soweit
es nicht schon geschehen ist. Es ist bemerkenswert, daß der Papst die Fragen
bezüglich der Beziehungen zum Judentum nicht der römischen Kongregation
(oder der Konzilskommission) für die Missionen, sondern dem Sekretariat für
die Einheit zugewiesen hat.

In der «Kathohschen Konferenz für Ökumenische Fragen», die seit Jahren
unter Msgr. Willebrands auf internationaler Basis zusammenkam, wurde die

Theologie der Kirchengliedschaft über die Enzykhka «Mystici Corporis» hinaus

weitergeführt und wird heute vom ökumenischen Sekretariat vertreten.
Theologisch entscheidend ist das Bewußtsein der gemeinsamen Taufe, als

Zeichen der GUedschaft im mystischen Leibe Christi. Auch nach dem kathohschen

Kirchenrecht wird der Mensch (auch im Bereich getrennter christlicher

694



Gemeinschaften) «durch die Taufe zur Person in der Kirche Christi » (can. 87).
Das bedeutet Gliedschaft im Leibe Christi ; diese GUedschaft läßt verschiedene
Grade oder Stufen der Verwirklichung zu, unterscheidet sich aber von jener
Zuordnung, die auch denen nicht abgesprochen werden kann, denen imBereich
der allgemeinen Offenbarung das Licht Gottes leuchtet — zum Heil, welches
Gott allen Menschen zuwenden will. So erfüllt sich die Hoffnung W. Stähhns,
es möchten alle getauften Christusgläubigen innerhalb der Kirche Christi
gesehen werden. Daraus könnte sich wohl auch eine gewisse Milderung des

derzeitigen Mischehenrechtes ergeben, wenigstens insofern, als die Gültigkeit
(nicht die Erlaubtheit) der Eheschließung von Getauften nicht unbedingt von
der priesterhchen Zeugenschaft abhängig sein müßte. Doch wird erst im
Lauf des Konzils darüber etwas zu vernehmen sein, denn mit Schweigen läßt
sich ein schreiender Notstand nicht behandeln.

Ostkirchen und Weltrat der Kirchen

Das ökumenische Anliegen, das Papst Johannes mit dem Konzil im Auge hat,
bezog sich zunächst auf die Ostkirchen, deren Vertreter er persönlich kennen
und schätzen gelernt hatte. Das größte Hindernis auf dem Wege zur Einheit
mit ihnen ist, auch nach dem Urteil kathohscher Theologen wie Y. Congar,
W. de Vries, A. Ebneter, «die bis ins Letzte durchgeführte Vereinheitlichung
in der westlichen kathoUschen Kirche» (de Vries). In den Akten der «Catholica
Unio » finden sich Beispiele unerfreulicher Latinisierungstendenzen gegenüber
unierten Ostchristen. Das Doppelpatriarchat von Jerusalem entspricht den

traurigen Erinnerungen aus der Zeit der Kreuzzüge. «Der Grundton der
Kodifizierung des neuen orientalischen Kirchenrechts bleibt leider sehr latinisierend»,

sagt Patriarch Maximos IV., doch wird es dank des Einspruchs der
unierten Ostchristen nicht fortgesetzt, bis das Konzil SteUung genommen hat.
Wie Patriarch Maximos spricht auch P. Irenäus Totzke OSB, ein gebürtiger
Abendländer, mit begreiflicher Schärfe: Worte, sogar feierhche Zusicherungen,

wurden schon oft gegeben — gehalten wenig. — Bei all dem ist das

Vertrauen zu Papst Johannes so groß, daß eine erhebliche Annäherung im Bereich
der Wahrscheinlichkeit Uegt. Für ein grundsätzhches Ja zum Petrusamt haben
die Ostkirchen in den großen Konzilien der Kirchengeschichte ein Vorbild,
wie P. Johannes Chrysostomus OSB (Niederaltaich) an Beispielen gezeigt hat.
Unter der Voraussetzung, daß der byzantinische Patriarch seine alte Selbständigkeit

behält, ist die Anerkennung des ersten Patriarchen denkbar —
merkwürdig (für Beobachter) ist nur, daß der Kurie in Rom an der Präzedenz der
Kardinäle vor den Patriarchen gelegen zu sein scheint (vgl. Mt 20, 27).

Die Entwicklung des römischen Verhältnisses zum Weltrat der Kirchen,
nach den bisherigen Etappen (Gegenwart römischer Beobachter in Neu-

695



Delhi und das Gegenstück nichtrömischer Beobachter beim Konzil), setzt ein
inneres Mitgehen des Volkes in den gemischten Ländern mit den beiderseitigen
geisthchen Hirten voraus. Und dies ist ohne eine langjährige ökumenische

Vorbereitung kaum zu denken. Auch scheinbar harmlose Vorstellungen etwa

von «Rückkehr» der Getrennten legen das Mißverständnis nahe, nur die
anderen hätten den tragischen Riß verschuldet und nur sie hätten Anlaß, Buße

zu tun. Vieles ist in gutem Gang: der Austausch der theologischen Wissenschaft,

besonders der Exegese, die Bemühung um Hinführung der
Volksfrömmigkeit zumWesentlichen durch die biblische und hturgische Erneuerung.
Weiter als theologische Begriffsdiskussion führt das wachsende Verständnis
für die Liturgie auf beiden Seiten — ist doch der Gottesdienst das Herz der

Kirche, und auf der Doppelheit von «Wort und Brot Gottes » beruht das Leben
der Ortsgemeinden, die ihrerseits im brüderhchen Austausch mit den
Nachbargemeinden wie mit der gemeinsamen Mitte nicht so sehr den Begriff als

die lebendige Erfahrung dessen verwirkhchen, was die KathoUsche Apostolische

Kirche ist.

Ausblick. Zwischen Hoffnung und Sorge

Man kann ehrhcherweise in bezug auf die ökumenische Entwicklung nicht
einfach Optimist sein. Schon deshalb nicht, weil bereits die Annäherung zur
Einheit in Christus ein mystisches Sterben einschheßt für aUe beteiligten «Kirchen,

so wie sie heute sind », um mit Patriarch Maximos zu sprechen. Das
Verlangen nach Einheit ist groß. «Die Explosion von Einheitshoffnung bei der

Ankündigung des (mißverstandenen) Ökumenischen' Konzils mag voreilig,
naiv, illusorisch gewesen sein», sagt O. B. Roegele, «sie war ein
kirchengeschichtliches Ereignis: der elementare Ausbruch zeigte, woran die heutige
Christenheit am meisten leidet und was sie am tiefsten ersehnt. » — Doch ist
nicht alles so tief im christlichen Sinne, wie es obenhin scheint. Weithin gibt
es, sagt H. Meisner (im «ChristUchen Sonntag» 1962), «so etwas wie eine

üble ,Wiedervereinigung ohne Glauben'» aus «verschwommenem Humanismus,

hinter dem ab und zu noch ein Gott auftaucht ». Das hat sehr wenig mit
Liebe zur Einheit zu tun, wie sie im inneren Kern der Christenheit lebt. Die
menschUchen Hoffnungen und Befürchtungen in bezug auf die Möghchkeiten
des Konzils verteilen sich je nach Temperament und Vertrauen auf Gott
inmitten der Menschlichkeiten. Es ließe sich dem schon Angedeuteten manches

beifügen, was auch bei Gutgesinnten kritisch beurteilt wird : etwa die
Schweigepflicht in der Konzilsvorbereitung, die bei so vielen nicht streng gehalten
wird; das numerische Mißverhältnis zwischen italienischen und überhaupt
romanischen Bischöfen gegenüber denen der übrigen Länder: 40
deutschsprachige gegenüber 290 Itahenern! Es heße sich auch dafür, wie für die

Laienvertretung, ein Ausgleich immer noch finden.

696



Es ist nicht Schuld der Kirche, daß die vielen Bischöfe hinter dem Eisernen

Vorhang nicht teilnehmen können; der Gedanke an sie und das Opfer der
leidenden Kirche auf Erden bedeuten wohl nicht weniger als die Diskussion der
Teilnehmer.

Unter Erschütterungen zieht ein neues Zeitalter herauf. Es ist wohl möghch

(was manche für sicher halten), daß der abendländische Charakter, welcher
dem Christentum durch Jahrhunderte das Gepräge gab, zwar nicht einfach
verschwindet, daß aber das Christentum von seinem Ursprung her, aus dem
wir geistig leben, in anderen Kulturen von vorn anfängt in derselben Jugendfrische,

mit der es sich dem Westen vermählte. Ein Betrachter wie Johannes
Hirschmann SJ ist überzeugt — er sagte es zu römischen Jüngern der Theologie

—, daß dieses Konzil das letzte sein werde, in welchem abendländische
Motive die FragesteUung so stark bestimmen. «Niemand kann sagen, wie es

weitergeht. Niemand kann sagen, wie es ausgeht », aber das, wovon Gläubige
leben, ist zugleich der Hoffnungsgrund. Heb 13, 8.

Das Konzil aus orthodoxer Sicht

EMILIANOS TIMIADIS

Das bevorstehende Konzil ist unbestreitbar ein großes Ereignis. Es ist das

Ergebnis langer Vorbereitungen und bezweckt die innere Erneuerung der Kirche.
Auch wenn die göttUche Vorsehung noch nicht dahin gewirkt hat, daß die
anderen Christen an den Arbeiten des Konzils teilnehmen können, kann man
diesem Ereignis doch nicht gleichgültig gegenüberstehen. Unsere Sympathie
und unser Gebet gelten seinem Erfolg. Wenn wir Orthodoxen in dem großen
Orchester nicht mitspielen können, so lauschen wir wenigstens den
Musikklängen aus der Nähe. Die Zeit wird kommen, da wir mit unseren Instrumenten
an der großen geistlichen Symphonie mitwirken werden.

Es ist noch nicht entschieden, ob orthodoxe Beobachter entsandt werden.
Diese Haltung ist die Folge einer schweren Vergangenheit. Noch sind nicht
aUe Vorurteüe beseitigt, die einer besseren Stimmung im Wege stehen. Der

697


	Das Konzil katholisch gesehen

