
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 7

Artikel: Am Vorabend des römischen Konzils : Erwägungen eines
evangelischen Theologen

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das zweite Vatikanum in Rom

Das zweite Vatikanische Konzil wird am n. Oktober eröffnet. Es wird zum
ersten Male Konzilsväter aus der ganzen Welt vereinigen. Laut Hocke (AußenpoUtik

Nr. 9) wird die kathoUsche Kirche nur 37% Europäer zählen. Die übrigen

Vertreter kommen aus Nord- und Südamerika, Afrika, Asien und Ozeanien.

Zahlreiche nichtkathoUsche Christen leisten als Beobachter der Einladung
Folge.

Ein auffaUendes Merkmal des Vatikanums ist die weitgehende Universahtät
der christUchen Welt.

Im HinbUck auf die außergewöhnliche Bedeutung des bevorstehenden
Vatikanums haben wir je einen prominenten Vertreter der reformierten, der
kathoUschen und der griechisch-orthodoxen Kirche gebeten, einen Aufsatz für
unsere Zeitschrift zu verfassen. Mögen diese wertvollen Abhandlungen zur
Aufklärung beitragen.

Anschließend bringen wir noch eine interessante Zusammenfassung des

Inhalts des dem Konzil gewidmeten Sonderheftes der bekannten französischen
Zeitschrift Esprit, das bereits im Dezember 1961 erschienen ist.

Die Redaktion

Am Vorabend des römischen Konzils

ERWÄGUNGEN EINES EVANGELISCHEN THEOLOGEN

PETER VOGELSANGER

Wozu heute ein Konzil?

Ein ökumenisches Konzil — und das heißt nach römischem Kirchenrecht, im
Unterschied zum modern-protestantischen Sprachgebrauch des Adjektivs
«ökumenisch», eine Versammlung aUer höchsten Amtsträger der römisch-
kathohschen Kirche, der Kardinäle, Patriarchen, Erzbischöfe, Bischöfe und
Ordensobersten unter dem Vorsitz des Papstes und unter Beizug von
theologischen und kanonistischen Konsultoren — hielt die kathoUsche Kirche bisher
immer dann ab, wenn sie sich entweder durch eine beginnende Häresie oder

665



Spaltung bedroht fühlte oder wenn sie vor die unausweichliche Aufgabe
gesteUt war, schwere innere Mißstände zu beheben. So war die Situation vor den
beiden letzten KonziUen der Kirchengeschichte. Im Trienter Konzil (1545 bis
1563) erteilte die römische Kirche ihre Antwort auf die Reformationsbewegung,

verdammte diese und holte zugleich ihrerseits durch eine Reihe von
Dekreten eine längst fällige innerkirchliche Reform nach; der berühmte
protestantische Kirchenhistoriker Adolf von Harnack urteilte vom wichtigsten
Dekret des Tridentinums, demjenigen über die Gnadenlehre, es hätte
wahrscheinlich die Reformation erübrigt, wäre es früher gefaßt worden und wirklich
in Fleisch und Blut der Kirche übergegangen. Im I. Vatikanischen Konzil
(1869—1870) reagierte die katholische Kirche auf die moderne demokratische
und Uberale Bewegung, die auch in ihren Bereich einzubrechen drohte und
durch die sie sich in ihrer Struktur und ihrem ganzen Lebensgefühl herausgefordert

fühlte ; sie begegnete der massiven Gefährdung — vor allem durch das

bekannte Dekret von der Unfehlbarkeit des Papstes — mit einer schroffen

Betonung ihres Absolutismus und einer deutlichen StrafFung ihrer dogmatischen
und rechtlichen Disziplin, die von der modernen Welt ihrerseits wieder als

Herausforderung empfunden wurde, was dann die erregte Kulturkampfstimmung
der siebziger und achtziger Jahre, mit Nachwehen bis in unsere Tage

hinein, erzeugte. Heute aber, am Vorabend des IL Vatikanischen Konzils, das

am kommenden 11. Oktober in St. Peter zu Rom feierlich eröffnet wird, ist die
Situation völlig anders. Von irgendeiner gefährlichen Spaltungserscheinung
oder von schweren theologischen Kämpfen ist im römischen KathoUzismus
weit und breit nichts zu entdecken. Vielmehr hat gerade im Nachgang des

I. Vatikanischen Konzils und unter der Leitung hervorragender Päpste des

letzten Jahrhunderts die katholische Kirche auf dem weiten Erdenrund zweifellos

an einheitlicher Kraft gewonnen. Sie stellt mit ihren über 2000 Bischöfen,
2 Millionen Priestern und Ordensleuten und 450 MilUonen Gläubigen einen

religiösen, soziologischen und kulturpolitischen Organismus von erstaunUcher
Lebensfülle und disziplinierter Kraft dar. Auch dem glühendsten antikatholischen

Eiferer dürfte es schwer faUen, darin bedenkUche und katastrophale
Mißstände zu entdecken. Mit der Schwachheit menschlichen Fleisches hat jede
Kirche jederzeit zu ringen. Der Katholizismus der Gegenwart zeigt aber im
großen ganzen das eindrucksvolle Bild eines blühenden geistlichen und geistigen

Lebens. Gewiß weiß er auch von Gefährdung und spürt diese schmerzUch

an seinem Leibe. Aber diese Gefährdung kommt nicht von innen, von
Mißständen und Entartungserscheinungen, sondern von außen her, von der drük-
kenden Verfolgung vieler seiner Bekenner und Hirten in den Ländern unter
kommunistischer Herrschaft. Doch hat gerade diese Art der Gefährdung notorisch

die katholische Kirche im Laufe ihrer Geschichte immer wieder bloß
wunderbar gestärkt — «Das Blut der Märtyrer ist der Same der Kirche»,
meinte sarkastisch der heißblütige Afrikaner Tertullian in den schhmmsten

666



Verfolgungszeiten, und sein Urteil wurde durch den ganzen Verlauf der
Kirchengeschichte bestätigt. Weder Spaltung noch Mißstand rufen also nach einem
Konzil der heutigen katholischen Kirche.

So ist denn geradezu schon behauptet worden, ein ökumenisches Konzil
entspreche im heutigen Zeitpunkt gar keiner echten Notwendigkeit. Erstens
sei nichts von einem entscheidenden Wendepunkt in der geschichtlichen
Situation des KathoUzismus zu entdecken und zweitens habe überhaupt der im
Vaticanum I durchgefochtene Sieg des Papalismus über den Konziliarismus,
das heißt die prinzipieUe Unterordnung des Konzils unter die aUein letztgültige
Autorität des Papstes und damit die Ausmerzung j ener früher immer wieder
virulenten Theorie, wonach die Konzilien die höchste Autorität der Kirche repräsentieren,

Konzile eigentUch überflüssig gemacht. Eine selbständige Beschlußkraft
komme ihnen ja doch nicht zu, weil der Papst nicht nur letztinstanzlich aUe

seine Traktanden bestimmt und nichts ohne seine Zustimmung vorgebracht
werden kann, sondern weil auch alle seine Beschlüsse nur durch die Zustimmung

des Papstes Gültigkeit erlangen. Was es beschUeßt, kann der Papst auch
ohne seinen Rat und seine Zustimmung von sich aus verfügen. Und was der
Papst nicht will, kann es nicht beschließen. Seit der Dogmatisierung der
päpsthchen Pienipotenz hätten Konzilien ledigUch noch demonstrativen oder
beratenden Charakter. Unter diesen Umständen sei eigentUch schon die
Tatsache seiner Einberufung durch Johannes XXIII. ein Wunder gewesen. In der
Tat sei der ganze Plan mehr einer impulsiven Regung im Herzen des Papstes
als einer zwingenden und sichtbaren Notwendigkeit entsprungen. Die langen
und gründlichen Vorbereitungsarbeiten der zehn Kommissionen, der zwei
Sekretariate und der Zentralkommission hätten aber bei aller Intensität — es

wurde bereits vom «bestvorbereiteten Konzil der Kirchengeschichte»
geredet — eher das Fehlen eines eigentUchen Konzilsgegenstandes enthüllt,
zumal ja die anfänglich so stark diskutierte, wahrhaft brennende Frage nach der
kirchUchen Einigung und nach dem Verhältnis zu den getrennten Konfessionen

wenn nicht ganz aus den Traktanden gefallen, so doch deutUch in den

Hintergrund getreten sei und also jedenfalls nicht das beherrschende Thema
des Konzils sein werde. Es fehle denn auch in der katholischen Öffentlichkeit,
nicht nur bei den einfachen Gläubigen, sondern auch bei der weltweiten
Priesterschaft, weitgehend an einer ausgesprochenen «Konzilsatmosphäre», und
es bereite eher Mühe, das Interesse des Kirchenvolkes an den Vorbereitungen
zu wecken, was wiederum auf die mangelnde Klarheit über seine Gegenstände
und seine AnUegen zurückzuführen sei. So müsse geradezu befürchtet werden,
es könnte der gewaltige Berg, den die äußerUch zweifellos glanzvolle und einer
höchsten Publizität sich erfreuende Versammlung darsteUen werde, zuletzt
bloß eine Maus gebären. «Das Konzil wird die Erfüllung einer großen Hoffnung

oder eine große Enttäuschung sein. Die ErfüUung einer kleinen Hoffnung
wäre — beim Ernst der Weltlage und der Not der Christenheit — eine große

667



Enttäuschung », schreibt fast beschwörend einer der fähigsten und glühendsten
Vertreter des jungen Katholizismus in unserem Lande (Hans Küng). Die
Gefahr einer solchen Enttäuschung aber, die durch rituelle Prachtentfaltung eines

Konzils nicht überdeckt werden könnte und gerade die besten Kräfte im
heutigen KathoUzismus am härtesten treffen würde, darf man sich aber nicht
leisten. Wozu also unter diesen Umständen ein Konzil?

Die Situation der römischen Kirche — Erfolge und Spannungen

Die Frage ist ernst zu nehmen. Es sind keineswegs die Mißgünstigen und
prinzipiell Skeptischen, die sie stellen, sondern die Verantwortungsbewußten.
Zu ihrer richtigen Beantwortung wäre freilich eine gründUche Erforschung
der gesamten gegenwärtigen, der innern und der äußern, der religiösen wie der

poUtischen, der theologischen wie der weltanschaulichen Situation des
KathoUzismus nötig. Das Zusammentreten und GeUngen eines ökumenischen Konzils

wirft so vielschichtige theologische, geistige, kirchenrechtliche,
kirchenpolitische und soziologische Probleme auf, daß die übrige Welt und vor allem
die Christen der übrigen Kirchen unmöglich achtlos daran vorübergehen können,

oder sich mit der Rolle eines neugierig-interessierten Beobachters begnügen

dürfen. Das Konzil ist für sie ein Anlaß und Aufruf, sich ernsthaft mit der
Situation des Katholizismus zu beschäftigen. Umgekehrt ist es für die Katholiken

wichtig und wertvoll, am Vorabend des Konzils die Sicht der Dinge
kennenzulernen, wie sie der nichtkatholische, aber innerlich interessierte und
wohlwollende Christ der andern Kirchen gewinnt. Solche Kommunikation der
Schau und Vorstellung voneinander ist heute ein wesentlicher Dienst, den sich
die Konfessionen zu leisten haben. Schon Schleiermacher bezeichnete dies als

die einzig mögliche und tragbare, die edelste Form der Polemik unter Christen.
Es sei die Aufgabe der Christen in den unterschiedUchen Konfessionen, das

innerste Wesen der andern Konfession zu entdecken und zur Darstellung zu
bringen, und dies könne jeweilen nur der andere mit seinem freieren Blick. Sei

aber so das Wesen einer Kirche in seinen innersten Intentionen ermittelt worden,

so habe solche «Polemik» zu fragen, inwiefern es von fremden Zusätzen
verdeckt und unwirksam geworden sei, und so sei es das letzte Ziel dieser

Schau, jedem Bekenntnis im härtesten aller Kämpfe, im Kampf um sein
besseres Selbst gegen seine schlimmen Neigungen und Bindungen beizustehen
und zum Siege zu verhelfen. Es wäre schön, wenn wir evangelische Christen
heute reinen Herzens diesen Dienst unsern kathoUschen Brüdern leisten
könnten.

Nun ist aber gerade eine solche vorurteilslose, verantwortliche evangehsche
Betrachtung und Beurteilung der katholischen Situation etwas vom aUer-

schwierigsten, was sich denken läßt. Der Katholizismus stellt sich uns immer

668



wieder dar — der Begriff stammt von Harnack, wird von der kathoUschen

Theologie zwar abgelehnt, ist aber als Arbeitshypothese höchst tauglich — als

eine Complexio oppositorum, als eine Verbindung höchst verschiedener, sogar
gegensätzlicher und doch zu einem großartigen Ganzen vereinigten Elemente,
die von der sublimsten Mystik bis zur massivsten Volksfrömmigkeit, von der
starrsten Rechtsform bis zur lebendigsten Dynamik, von der gesetzUchsten
ReUgiosität bis zur tiefsten Christusfrömmigkeit reichen. Leicht bleibt der
Blick bei einem dieser Elemente haften, hält es für das Ganze und fällt ein
vorschnelles Urteil, das je nach Temperament und Einsicht des Urteilenden
zwischen übertriebener Begeisterung oder, was noch schlechter ist, unberechtigter
Voreingenommenheit, ja Feindseligkeit schwankt.

Solches Schwanken ist in der evangelischen Beurteilung des Katholizismus
immer wieder lebhaft zu spüren, ob es sich nun gröber oder feiner äußert.
Sind wir uns dieser Gefahr in jedem Urteil bewußt, sehen wir vorderhand
auch ab von den zahlreichen, zum Teil auffallenden Unterschieden in der Struktur

und Situation des KathoUzismus in den verschiedenen Ländern, Erdteilen
und Bevölkerungsschichten, so lassen sich doch in bezug auf seine gegenwärtige
Situation deutlich zwei Züge und Entwicklungstendenzen erkennen. Die
katholische Kirche bietet einerseits das Bild kraftvoUster Dynamik, anderseits
den Eindruck ernster innerer Spannungen. Der erstgenannte Eindruck ist zu
nächst durchaus vorherrschend. Wenn wir von Dynamik reden, so meinen wir
damit durchaus nicht nur die äußere Kraftentfaltung, wie sie etwa im
zahlenmäßigen Vormarsch und im wachsenden poUtischen Einfluß zum Ausdruck
kommt (vor allem auch in Nordamerika, das zum ersten Male in seiner
Geschichte einen kathoUschen Präsidenten hat und dessen Bevölkerung heute zu
30% katholisch ist, während fast alle westeuropäischen Länder, Frankreich,
Italien, Westdeutschland, Belgien, Holland, heute von bewußten Katholiken
regiert werden); sicher gehört dies auch zu den Zeichen solcher Dynamik,
sogar zu den auffallendsten, die auf protestantischer Seite oft Mißtrauen und
Abwehrhaltung wecken. Sondern wir erkennen durchaus die echte reUgiöse
Dynamik — Dynamik im Sinne der biblischen Dynamis —, die der moderne
Katholizismus auf allen Gebieten ausströmt. Im intensiv gepflegten geistigen

und geistlichen Leben, in einer lebendigen, interessanten Theologie,
im disziplinierten Zusammenhalt seiner Glieder, in einem unglaublichen
Aktivismus seiner Organisationen, in einer erstaunlichen Tätigkeit auf den
verschiedensten Sektoren der Literatur, der Kunst, der Wissenschaft, der

Liebestätigkeit, der Seelsorge, der Mission, nicht zuletzt in der bewundernswerten

Opferbereitschaft und Leidensfähigkeit seiner Priester und Ordensleute
entwickelt die katholische Kirche heute enorme Kräfte. Man spürt diese
Dynamik heute irgendwie jedem einzelnen bewußten Katholiken an, der in der
heutigen Zeit mutig seine Überzeugung vertritt und für seine Kirche Opfer
bringt. Kein Zweifel, die kathoUsche Kirche ist heute eine der wesentlichen

669



Ordnungsmächte und Lebensmächte in der Welt. Niemand wird behaupten
dürfen, diese Dynamik stamme einfach aus der Kraft der Organisation und aus
der Sphäre der Psyche, nicht aber aus der des Pneuma, des Heiligen Geistes.
Und noch weniger wird heute jemand noch behaupten woUen, wie man das zu
Anfang des Jahrhunderts noch hören konnte, der Katholizismus sei im
Absterben begriffen, eine rein konservative Größe der Vergangenheit, ja ein
Petrefakt aus dem Mittelalter und ein Hort des Dunkelmännertums.

Dieses eindrucksvolle Bild darf uns aber nicht davon abhalten, die schweren

Spannungen festzustellen, die sich hinter der kraftvollen Dynamik verbergen
und mit denen der moderne Katholizismus zu ringen hat. Gerade sie machen
ihn so interessant, faszinierend und lebendig. Darin verbirgt sich aber auch
seine Gefährdung. Wiederum meinen wir, wenn wir von Gefährdung reden,
nicht seine äußere, weltpoUtische Situation, in der die kathoUsche Kirche in
den letzten Jahren neben aufsehenerregenden Erfolgen in westUchen ebensoviel

schmerzliche Verluste in östUchen Ländern in Kauf nehmen mußte. Sondern

wir meinen die geistige, innere Situation des KathoUzismus in der
modernen Welt und unter den übrigen Kirchen der Christenheit, der viel
Problematisches anhaftet. Der Tatbestand ist nicht leicht festzustellen und in Worten

auszudrücken, ohne daß man sofort vergröbert; wo eine eindringUche
Analyse nötig wäre, müssen wir uns mit ein paar andeutenden Bemerkungen
begnügen. Schlagwortartig könnte etwa von einer Spannung zwischen mittel-
alterUchem Denksystem und modernem Weltbild, zwischen Autorität und
Freiheit, zwischen echter WissenschaftUchkeit und bindendem TraditionaUs-

mus, zwischen restaurativen Kräften und hoffnungsvollen Entwicklungstendenzen,

zwischen dem Streben nach reiner Erfassung der zentralen christlichen
Heilswahrheit und der Duldung, ja Förderung unbiblischer Frömmigkeitspraxis

und problematischer Dogmen, zwischen einem eigentlichen «evangelischen

Erwachen » und einer bedenklichen Erstarrung geredet werden. AU dies
ist aber nur Andeutung des Gemeinten, nicht fertiges Urteil. Kein Zweifel,
der moderne KathoUzismus ist weltaufgeschlossen, bewegUch, rüstig, in einem
erstaunlichen Ausmaß, und jeder, der ihn stur bei früheren Positionen behaften
will, wie das beschränkte reformierte KonfessionaUsten gern tun, erlebt immer
wieder die größten Überraschungen. Er steht der modernen Welt beileibe
nicht mehr in einer apologetischen Defensivstellung gegenüber, sondern er
ist daran, sich diese Welt zu erobern, sie auf aUen Gebieten mit kafhoUschem
Bewußtsein und katholischem Geist zu durchdringen. Er benützt die neuzeit-
Uchen Massenmedien Presse, Film, Rundfunk, Fernsehen, Verkehrsmittel mit
Geschick und stellt sie in den Dienst seiner Propaganda fidei. Er ist kathoUsch
im Sinne echter Universahtät und dringt vital und wach in die Probleme der
modernen Wissenschaft, der Soziologie wie der Psychologie, der Sozialethik
wie der Kultur, der Naturwissenschaft wie der Geisteswissenschaft, der
Literatur wie der bildenden Kunst ein und führt wahrhaftig nicht mehr das Ghetto-

670



Leben, das ihm noch vor 50 Jahren einer seiner aktivsten Kämpfer (Carl
Muth) vorgeworfen hat. Es ist beneidenswert, wie Katholiken mit theologischer

Vorbildung auf allen mögUchen nichttheologischen Gebieten wertvollste
Arbeit leisten, während die Protestanten, vor allem unter dem Einfluß von
Karl Barths verhängnisvollem Kulturpessimismus, sich immer mehr von den
kultureUen Zeitfragen zurückziehen. Und doch ist in all diesen Bemühungen,
in diesem ganzen Aktivismus und Selbstbewußtsein ein wesentliches Element
der Inversion und Reaktion mitenthalten. Er möchte wissenschaftlich sein
und ist es auch, und versucht doch immer wieder, der Welt ein überholtes
Weltbild zu oktroyieren, das sich mit reiner WissenschaftUchkeit nicht
verträgt. Er möchte modern sein, und ist es auch, und doch schleppt er das

Gewicht einer feudaUstischen Tradition mit sich. Er möchte missionarisch sein
und ist es auch, doch mischen sich in seinen Glaubenseifer viel unreine Züge.
Er möchte sich reformieren, und doch erklärt er sich in seinen wichtigsten
Dogmen als unfehlbar und damit irreformabel. Am deutUchsten werden diese

Spannungen im theologischen Gespräch mit dem KathoUzismus spürbar.
Wir sprachen schon von einem eigentlichen evangehschen Erwachen im

heutigen KathoUzismus. Wer das theologische Gespräch mit seinen maßgebenden

heutigen Vertretern pflegt, der spürt mit Freude und Ergriffenheit ihren
aufrichtigen Willen, auf den andern zu hören, ihn ernst zu nehmen, von ihm
zu lernen und spürt doch zugleich das zähe Bestreben, keinen Fuß breit von
den bekannten und a priori als unaufgebbar betrachteten Positionen preiszugeben.

Mit diesem Objektivismus, mit dieser beharrlichen Treue, mit der die
katholische Kirche ihre einmal getroffenen Entscheidungen in Fragen des

Glaubens und der Sittlichkeit, oft aber auch der bloßen zeitbedingten Sitte
festhält, erregt sie einerseits Bewunderung. Unverkennbar ist aber dieser

Objektivismus zugleich ihre Schwäche, ihre Gefahr — die Gefahr nämUch, daß

der zeitbedingte Ausdruck der Wahrheit mit der Wahrheit schlechthin
verwechselt und damit zum starren Panzer wird, in dem man gegen die lebendig
sich entwickelnde Wahrheit verschlossen ist. Wie wird der Katholizismus in
der heutigen Zeit mit diesen starken Spannungen fertig? Wie kann er sich

reinigen, wandeln, reformieren und doch sich selber treu bleiben? Das ist doch
wohl die eigenthche Kernfrage, die bewußt oder unbewußt das Bedürfnis nach
einem neuen Konzil geweckt hat. Das ist die Frage, die nicht nur der
Außenstehende ihm stellt, sondern die er sich selbst stellt.

Erneuerung als Ziel

Hier setzt denn auch nach dem immer wieder bekundeten Willen des Papstes
die eigentUche Aufgabe des Konzils ein. Es soll eine Besinnung auf die
Aufgaben sein, die der Kirche von ihrem Herrn gestellt sind. Es gelte, Erneuerung

671



und Stärkung zu finden, die Substanz des christUchen Glaubens und Lebens
reiner zu erfassen, die Disziphn und Methode der Arbeit den Erfordernissen
der heutigen Welt anzupassen und die Kirche so zeitgemäß umzuwandeln, daß
sie ihre weltweite Aufgabe besser erfüUe und zugleich der Welt «ein wunderbares

Schauspiel der Wahrheit, Einheit und Liebe » darbiete. Das Konzil werde

gegen niemand gerichtet sein, und wer von ihm eine Verurteilung von Sachen

und Personen erwarte, irre sich; es beabsichtige jene, die außerhalb der Kirche
stehen, viel mehr anzuziehen, als sie zu verurteilen. So hofft der Papst, eine

neue, universale Missionsepoche, ja «ein neues Pfingsten» werde mit ihm
anheben. (Formulierungen aus verschiedenen Anssprachen des Papstes.)

Es sind hohe Erwartungen und ein weitherziger Geist, die sich in diesen

Zielsetzungen ausdrücken. Man könnte zunächst feststellen, daß also ein
Reformkonzil geplant sei, Reform aber nicht verstanden als Abschaffung unge-
bührhcher Mißstände, sondern im Wortsinn Umformung der Kirche für die

Gegenwartsaufgaben. So ist denn auch kühn die altreformierte Formel von
der « ecclesia semper reformanda » aufgenommen und auf das kommende Konzil

angewandt worden (Hans Küng). — Und was soU wirkUch behandelt
werden? «AUes und jedes, und noch ein bißchen mehr», sagte schon in den
ersten Phasen der Vorbereitung mit leiser Ironie der verstorbene Kardinal
Tardini, der Vorsitzende der Commissio antipraeparatoria. Dies ist denn auch
der erste Eindruck beim AnbUck der jüngst im VoUumfang veröffentlichten
TraktandenUste, die aus den Verhandlungen der zehn Kommissionen und zwei
Sekretariate hervorgegangen und von der Zentralkommission bereinigt worden

ist, aus der aber der Papst erst noch die endgültige Auswahl der tatsächUch

zu entscheidenden Gegenstände treffen wird. Sie umspannt die ganze Fülle
katholischen Lebens in Glaube, Ethik, Pastoration, Liturgie, Recht, Mission.
Sie mutet wie eine lexikographische Aufzählung der ganzen aktuellen Problematik

der katholischen Kirche an, wobei durchaus die Modernität der Frage-
steUung in die Augen springt. Nur einige Beispiele aus der Arbeit der zehn
Kommissionen. Die Theologische Kommission (unzweifelhaft die wichtigste,
unter dem Vorsitz des strengen Romanisten Kardinal Ottaviani) wird nicht
nur zu dogmatisch-weltanschauhchen Fragen vom Atheismus und der

Entwicklungslehre bis zur Theosophie, sondern vor aUem auch zu der auf dem
Vaticanum I unerledigt gebliebenen wichtigen Abgrenzung zwischen der
päpstUchen und der bischöfUchen VoUmacht, zum Verhältnis zwischen Kirche
und Staat, zu den Problemen der modernen theologischen Exegese und der

heutigen Sozialethik SteUung nehmen. Es wird die Aufgabe dieser Kommission
sein, alle jene Themen zu bereinigen, in denen sich das Selbstverständnis der
katholischen Kirche ausdrückt. — Andern Kommissionen ist eine FüUe von
Aufgaben mehr pastoraler Natur gesteUt, von der Umschreibung der bischöf-
Uchen und priesterhchen Aufgaben, den seelsorgerlichen Funktionen des Priesters

und der heutigen Gestalt des Ordenslebens, der wissenschaftUchen Aus-

672



bildung an den Seminarien und Universitäten bis zu Aufgaben auf dem Gebiet
der überdiözesanen Seelsorge (Vertriebenen-, Gastarbeiter- und Touristen-
seelsorge). Das Anliegen, in diesen pastoralen Fragen das rechte Gleichgewicht
zwischen einer echten Spiritualität und einer zeitgerechten Gestalt des Aposto-
lates zu finden, scheint hier im Vordergrund zu stehen. Ob dabei auch das

ZöUbat in Frage gestellt wird, steht dahin. In der Sakramentenkommission
befaßt man sich unter anderm mit der Diakonatsweihe und den oft diskutierten
Anregungen, das Diakonenamt in der Kirche zu aktivieren und zu heben. Mit
mannigfachen Anregungen wird sich die Kommission für Liturgiefragen
befassen müssen; mit Vorschlägen zur Umgestaltung des Ritus, zur Zulassung
der Volkssprache in der Liturgie, mit Fragen der sakralen Kunst. Eine
spezielle Kommission widmet sich dem Laienproblem, das ja auch in den übrigen
Kirchen intensiv diskutiert wird; das Verhältnis der Laien zur Hierarchie, zum
kirchlichen Amt soll besser abgegrenzt werden, sicher nicht im Sinne einer
deutlicheren Abschrankung, sondern einer besseren Heranziehung der Laien
zur Teilnahme am Weltauftrag der Kirche. Die Kommission für die Missionen
hat alle die Fragen auf der Traktandenliste, wie sie durch die geistigen,
wirtschaftlichen und poUtischen Umstellungen in den Missionsländern aufgeworfen
werden und eine bessere Zusammenarbeit zwischen missionarischen und
einheimischen Kräften in den Missionsländern erfordern. Und endlich befassen
sich von den beiden, den Kommissionen nicht gleichrangig angegUederten
Sekretariaten dasjenige für PubUzistik mit der Ethik und Gestaltung der
modernen Massenmedien durch die katholische Kirche; dasjenige zur Förderung
der Einheit unter den Christen (Vorsitz Kardinal Bea) mit Vorschlägen zur
Verbesserung des Verhältnisses zu den «getrennten Brüdern», mit praktischen
MögUchkeiten der Annäherung und Zusammenarbeit, mit Friktionsstellen in
den Fragen der Mischehe und der Toleranz etc.

Genug, mehr als genug. «Arbeit für mehr als zehn Konzile », seufzte kürzlich

ein Kardinal. Gewiß, das alles ist vorderhand nur Rahmen, und es ist
noch vöUig ungewiß, was für Gegenstände aus dem Meer der Anregungen
(wir haben nur ein paar charakteristische genannt) hervorstechen und zu
konkreten Entscheiden führen werden. Man kann sich natürhch fragen, ob

angesichts der Fülle von Traktanden das Konzil nicht vor unmögliche
Aufgaben gesteUt werde, ob nicht anstelle dieser universalen Ideenschau eine

knappe Auswahl von aktueUen Themen und Postulaten fruchtbarer und
erfolgverheißender wäre für seine Arbeit. Entweder behandelt das Konzil die Fragen
gründhch — dann droht es in ihnen zu ersticken oder mindestens, wie das

Konzil zu Trient, zu zwanzigjähriger Arbeit verurteilt zu werden. Oder sie

werden bloß durchgepeitscht — dann droht die Gefahr der Oberflächlichkeit
und der zwangsläufig nachfolgenden Enttäuschung. So verhefen nicht wenige
Reformkonzile des 15. Jahrhunderts, so auch manche ökumenische Konferenz
des Weltrates der Kirchen. Ein charakteristischer Unterschied zu diesen öku-

673



menischen Konferenzen des Weltrates waltet bei aller Ähnlichkeit der Thematik
schon in der Vorbereitungsphase : während dort, etwa vor Evanston und New
Delhi, der intensive, wenn auch nicht immer erfolgreiche Versuch gemacht
wurde, die Christen der einzelnen Kirchen bis hinab in die Gemeinden an den
Vorarbeiten durch Studienhefte über die Themenstellung zu beteiligen, lag
für das Konzil die ganze Vorbereitung in den Händen der sorgfältig ausgewählten

Amtsträger und war weitgehend geheim. Inwieweit dabei Laienwünsche,
wie sie teilweise recht lebhaft geäußert wurden (vgl. etwa das höchst interessante,

umfangreiche Sonderheft der Zeitschrift «Wort und Wahrheit », Oktober
1961, Herder-Freiburg, in dem führende Kathohken Deutschlands, Österreichs

und der Schweiz auf die Frage antworten «Was erwarten Sie vom
Konzil?»), berücksichtigt wurden oder mitbestimmend wirkten, läßt sich nicht
sagen. Man kann sich auch, noch weiter ausgreifend und gerade von den

Erfahrungen mit den ökumenischen Konferenzen her, fragen, ob es überhaupt
heutzutage noch in den Aufgabenkreis und in die Möglichkeit einer wie immer
illustren und repräsentativen Versammlung fallen könne, ein so gewaltiges
Unternehmen wie den Umbau und zeitgemäßen Wandel der kathoUschen
Kirche durchzuführen, ob man da nicht der Konferenzitis verfalle, ob nicht
gerade eine so imposante organische Lebensmacht wie die kathoUsche Kirche
einen solchen Wandel dem organischen Wachstum ihres geistlichen und
soziologischen Lebens überlassen müsse. Immerhin besteht auch hier der charakteristische

Unterschied zu den ökumenischen Konferenzen des Weltrates : diese

können nur Anregungen geben, das Konzil aber kann Entschlüsse fassen und
Entscheide treffen, die für das ganze Leben der Kirche und ihre Entwicklung
bestimmend sein werden. Seine Kompetenzgewalt geht — immer unter
Voraussetzung der päpstlichen Zustimmung — weit über die Erteilung von
Anregungen und Impulsen hinaus. Wie immer man aber diese Fragen beurteilt,
man wird jedenfalls den Mut bewundern, mit dem der betagte Papst ein solch

gewaltiges Unternehmen inauguriert, man wird die Aufgeschlossenheit
anerkennen müssen, mit der die vorbereitenden Konzilsorgane einen so universalen

Fragenkomplex in Angriff genommen haben. Ergebnisse vorausnehmen
zu woUen, Vermutungen über den Verlauf oder auch nur über die Dauer des

Konzils, Andeutungen über mögliche Lösungen in dieser oder jener Frage zu
äußern, wäre töricht. Nicht nur die Katholiken müssen in dieser Sache ihre
berechtigte Neugier zügeln.

Das heimliche Thema

Das zentrale Thema des Konzils sind also die innerkathohschen Reformprobleme.

Nicht daneben, sondern gleichsam darüber gibt es aber noch ein anderes,

kaum ausgesprochenes, in der Traktandenliste nur gelegentlich gestreiftes

674



und doch irgendwie aUgegenwärtiges Thema : die Einigung der Christenheit,
das Verhältnis zu den «getrennten Brüdern», die Überwindung der Glaubensspaltung.

Man könnte auch von einem Fernziel im Unterschied zu den
konkreten Nahzielen sprechen. Jedenfalls ist es der Wille des Papstes, daß das

Konzil «Bedeutung erhalte als ein wesentlicher Schritt auf dem Wege zur
Einigung». Zwar sind anfänghche Meinungen, es handle sich schon um ein

eigenthches Unionskonzil, längst ins Gebiet der Fabel verwiesen worden. Und
es scheint sogar, als sei an den ursprünglichen Intentionen des Papstes durch
die Entwicklung der Vorbereitungsarbeiten und den Einfluß gewisser konservativer

Strömungen der Kurie allerhand korrigiert worden. Trotzdem bleibt
dieser WiUe deutUch ausgesprochen, etwa in der Enzyklika «Ad Petri Cathe-

dram», wo eben jene Hoffnung bekundet ward, das Konzil möchte «ein
wunderbares Schauspiel der Wahrheit, Einheit und Liebe bieten»; «ein Schauspiel,

dessen Anblick, wie Wir hoffen, auch für die vom Apostolischen Stuhl
Getrennten eine sanfte Einladung darstellen wird, jene Einheit, um die Jesus

Christus seinen himmUschen Vater so inständig gebeten hatte, zu suchen und
zu erlangen». — Jenes anfängliche Mißverständnis um das Wort «ökumenisch»

in der ersten Konzilsankündigung, bei Unkundigen hervorgerufen
durch die Differenz im Sprachgebrauch zwischen dem kanonischen Recht und
der modernen ökumenischen Bewegung, war doch nicht ein reines
Mißverständnis. Das Thema «Ökumene» schwebt in der Luft, wenn auch mancher
Enthusiasmus gedämpft worden ist, und es wäre unnatürlich, es hier zu
umgehen.

Dieses unausgesprochene und doch omnipräsente Thema ist es denn, das

von Anfang an die gespannte Aufmerksamkeit der nichtrömischen Kirchen
und seither eine fast unübersehbare Publizistik über das Konzil auch auf
protestantischer Seite hervorgerufen hat. Nicht nur die Frage : Was wird das Konzil

zu den Problemen der Trennung und der Einigung verbaUter sagen?,
sondern noch mehr die Frage : Wie werden sich die ökumenischen Probleme der
Christenheit nach dem Verlauf des Konzils stellen? beschäftigt die Gemüter,
wobei eine ganze Skala der Verhaltensweisen festzustellen ist, zwar nicht mehr

beginnend bei offener FeindseUgkeit wie noch zur Zeit des letzten Konzils
1870, aber immerhin bei tiefster Skepsis und kühler Distanzierung bis hin zu
wohlwollendem Interesse, lebendiger Hoffnung und echtem, christhchem SoU-

daritätsgefühl, ja aufrichtigem Gebet für das GeUngen des Konzils. Interessant
ist hier etwa die Reaktion eines Mannes wie des Generalsekretärs im Ökumenischen

Rat, Dr. Visser t'Hooft: während er zwar 1959 bei der Konzilsankündigung

sofort von einem «bedeutsamen Ereignis» für die Ökumene sprach,
aber in New Delhi die Konzilsvorbereitungen noch ziemlich ignorierte und
erst kürzhch noch «die naiven Gemüter» warnte, keine falschen Schlüsse aus

den sich anbahnenden Kontakten mit den Kathohken zu ziehen, und gegenüber
der theologischen Konzilskommission, die ungenaue Informationen über die

675



Haltung des Ökumenischen Rates in der Einheitsfrage wiedergegeben habe,
einen unwirschen Tadel aussprach, hat er sich auf der kürzlichen Tagung der
Exekutive des Weltrates in Paris einläßhcher mit dem Konzil beschäftigt, zum
Gebet dafür aufgefordert und die Hoffnung ausgesprochen, das «neue Klima»
in den Beziehungen zu Rom möchte für einen echten Dialog mit den KathoUken

benützt werden. Aus dieser Atmosphäre heraus ist es schheßlich zur
Einladung von nichtrömischen Beobachtern und zur Annahme dieser Einladung
durch den Weltrat der Kirchen, den Reformierten Weltbund, den Lutherischen

Weltbund, die AngUkaner, die Orthodoxen und die Deutsche Evangelische

Kirche gekommen. Insgesamt handelt es sich um 22 Beobachter, wobei
in der personellen Auswahl jene Männer, die sich seit Jahren für einen Dialog
mit Rom intensiv eingesetzt haben, weitgehend ausgeschaltet und durch den

jüngeren Sekretärstypus der Genfer Organisationen ersetzt worden sind, ein
Zeichen dafür, daß man den von Visser t'Hooft früher abgelehnten, jetzt aber

gewünschten Dialog mit Rom selber an die Hand nehmen und unter KontroUe
behalten wiU. Ausdrücklich ist diesen Beobachtern nur die Aufgabe, Informationen

über das Konzil zu sammeln, übertragen worden, dagegen die Befugnis
aberkannt worden, ihrerseits am Konzil Informationen über die Haltung ihrer
Kirchen in irgendwelchen Fragen abzugeben oder gar Verhandlungen zu
pflegen.

Diese Ansätze verpflichten am Vorabend des Konzüs beide Seiten, sich
einer sorgfältigen Besinnung über den gegenwärtigen Stand und die zukünftigen

Möglichkeiten ihrer Beziehungen zu unterwerfen. Eine sorgfältige Besinnung

ist aber eine theologische, ekklesiologische, nicht nur eine kirchenpoU-
tische. Visser t'Hooft meinte in einer seiner jüngsten Vernehmlassungen, hier
bestehe wenig Raum, und es «verbleibe nur eine Haltung der Höflichkeit in
einem sich ändernden kirchlichen Khma, das zu einem Dialog mit Rom
ausgenutzt werden muß». Dies ist jedoch nicht aUes. Vorerst wäre genauer zu
definieren, was man unter Klimaverbesserung versteht und welchen Wert man
ihr beimißt. In der Tat ist es überaus erfreulich, wie anstelle des früheren
polemischen und unduldsamen Geistes und der feindlichen, unfruchtbaren
Grenzziehungen heute auf beiden Seiten ein Gefühl der Solidarität und ein Wille zum
gegenseitigen Verstehen im Wachsen ist. Das gilt auch und gerade vom
Verhalten Roms in den letzten Jahren. Während zum Beispiel die Einladung zur
Weltkirchenkonferenz von Stockholm durch Benedikt XVI. seinerzeit noch
eine höfhche, dezidierte Absage erfahren hat, verbunden mit der Erklärung,
daß sich Rom unmöghch auf gleicher Ebene mit den Christen anderer religiöser
Körperschaften an einen Tisch setzen könne; während Pius XI. in seiner

EnzykUka «Mortalium animos» 1928 noch ein eigenthches Verdikt über die
ökumenische Bewegung aussprach und auch unter Pius XII. die Möglichkeiten
ökumenischer Kontakte für Katholiken noch in sehr engen Grenzen gehalten
wurden, zeigt sich in den letzten Jahren auf den verschiedensten Ebenen ein

676



erstaunUcher WiUe Roms, mit den getrennten Brüdern ins Gespräch zu kommen

und freundhche Verbindung zu pflegen. Dabei spielt gewiß auch die
Erkenntnis mit, daß Protestanten und Katholiken zusammengeschlossen werden
müssen in einer gemeinsamen FrontsteUung gegen wachsenden Säkularismus,
antichristhche Strömungen außerhalb, Gleichgültigkeit und bloßes
Kulturchristentum innerhalb der Kirchen. Aber mag auch Zeitdruck mitspielen in
dieser Klimaveränderung, auch der Übelwollende könnte unmöglich behaupten,

diese Kontakte würden im Geist der Herablassung oder der schlauen
Diplomatie betrieben; es sei also, wie etwa mahziös behauptet wurde, anstelle
der früheren Propaganda mit Pauken und Trompeten das sordinierte Geigenspiel

mit schmeichlerischen Klängen der Einladung zur Rückkehr in den Schoß
der Mutterkirche getreten. Es ist überall spürbar, wie den KathoUken das

Anliegen der Einheit auf der Seele brennt — natürlich in erster Linie den Katholiken

in den konfessionell gemischten Ländern. Dieser Haltung auf protestantischer

Seite nur mit Mißtrauen oder nur mit dem pausenlosen Hinweis auf
die prinzipielle Aussichtslosigkeit aller Gespräche mit Rom zu begegnen, zeugt
nicht von ChristUchkeit, sondern eher von einem bedenküchen Minderwertigkeitsgefühl.

Und jene Argumentation, die sagt, zuerst müsseRom seine bekannten

dogmatischen Prärogative aufgeben, ehe man mit ihm einen echten Dialog
führen könne, mündet in einen Hexenzirkel; müßte es doch gerade der Sinn
eines solchen Dialoges sein, mit Rom über die Gültigkeit jener Prärogative und
über die wahre KathoUzität zu sprechen. Für dieses Gespräch aber muß vorerst

der Boden vorbereitet werden. Zunächst aber ist schon viel gewonnen,
wenn auf beiden Seiten die Ahnung aufdämmert : eine Ökumene ohne Rom
ist auf die Dauer keine wirkliche Ökumene ; und eine römische Kirche ohne
die Gemeinschaft mit den übrigen Kirchen ist auf die Dauer keine wahrhaft
katholische Kirche. Schon diese Erkenntnis ist ein ökumenisches Faktum.

FreiUch ist mit einer solchen Klimaverbesserung die dogmatische, die ekkle-
siologische Frage nach unserem gegenseitigen Verständnis noch nicht im
geringsten gelöst. Im Gegenteil, sie taucht in einer geklärten Atmosphäre erst
recht in bedrohlichen Umrissen vor uns auf — ganz abgesehen davon, daß

bloße KUmaverhältnisse leicht umschlagen können, wenn etwa ein bestimmter
Zeitdruck wieder wegfällt oder auch nur ein Wechsel auf dem Papstthron
stattfindet. Und da ist natürhch zunächst festzusteUen, daß sich am faktischen
Konfessionsstand nichts geändert hat. Zwar beschimpfen wir uns gegenseitig
nicht mehr als Papisten und Ketzer. Dogmatisch leben wir jedoch immer noch
in einer Haltung gegenseitiger Ausschließlichkeit. Wir leben in Kirchen, die
sich gegenseitig exkommunizieren. Katholischerseits urteilt man gewiß heute
viel sachhcher über die Reformation und keineswegs mehr einseitig in der

Schuldfrage der Kirchenspaltung. Man bringt den Lebensäußerungen evangelischen

Christentums warmes Verständnis entgegen und ist bereit, davon zu
lernen. Man ist geneigt, die gemeinsame Tatsache des Getauftseins als Basis

677



echter Gemeinschaft in den Vordergrund zu steUen. Das hindert aber nicht,
daß man im reformatorischen Glauben nach wie vor eine schwere Häresie und
keineswegs einen legitimen Ausdruck des Evangehums und der Jüngerschaft
Jesu erblickt. Den im Weltrat vereinigten Kirchen kann man unmöghch den
Charakter von Kirchen zuerkennen, da es ja per definitionem nur eine Kirche
Christi gibt und diese mit der römischen identisch, aUe andern aber bestenfaUs

von Rom abgespUtterte reUgiöse Körperschaften mit christhchem Gehalt dar-
steUen, in denen auf Grund ihres Getrenntseins unmöglich der Heilige Geist
in Amt, Wort und Sakrament zum Heile wirksam sein kann. Von einem wahren

Heilshandeln Gottes durch das Medium dieser Kirchen kann nach römischer

Auffassung keine Rede sein, geschweige denn, daß in ihrem Zeugnis ein

Wahrheitsanspruch enthalten sein könnte, den der Katholik nicht längst und
viel reiner im Zeugnis seiner Kirche vernommen hätte. Auf der protestantischen

Seite hat die Betonung des Getrenntseins im Glauben dogmatisch und
kirchenrechtlich nicht denselben schroffen Ausdruck gefunden, wie denn ohne
Beleidigungsabsicht gesagt werden darf, daß geschichthch auf Seiten des

evangelischen Christentums eine größere Toleranz festzustellen ist. Das darf aber
nicht darüber hinwegtäuschen, daß auch auf unserer Seite Rom weitgehend
die Wahrheit abgesprochen wird, daß wir die römische Kirche in wesentlichen
ihrer Auffassungen und Dogmen als im folgenschweren Irrtum befangen
erklären, daß das «damnamus» in den alten reformatorischen Bekenntnissen
mindestens ebenso hart klingt, wenn auch kirchenrechthch nicht die gleiche
Bedeutung hat wie die römischen Anathematismen gegen das reformatorische
Christentum, daß wir vor allem in den drei Hauptpunkten Papsttum, Messe
und Mariologie keine MögUchkeit einer Verständigung erbUcken, während
wir wohl in aUen andern Glaubensfragen, auch in scheinbar tiefgreifenden
Differenzen, gern mit aufrichtigen Kathohken nicht nur in ein interessantes

Gespräch, sondern in ein echtes Verhältnis des Nehmens und Gebens einzutreten

gewült sind.
Dieser Konfessionsstand ist nüchtern zu erkennen. Die KUmaverbesserung

darf nicht Anlaß zu IUusionen geben. Dann aber müssen wir erst recht an die
Annäherung und endhche Einigung glauben — weil es für diese Einigung ein
Gebot, ein Gebet und eine Verheißung des Herrn gibt, die für jede Kirche
verpflichtend sind, wenn sie sich selbst überhaupt ernst nehmen. Und keine
wird angesichts des Geschichtsverlaufes der letzten vierhundert Jahre sich
noch der Hoffnung hingeben, diese Einigung werde auf dem Wege einer
restlosen «Bekehrung» und Unterwerfung des Partners Zustandekommen. Weder
protestantische Proselytenmacherei vom pharisäischen Stil noch die katholische

Vision von einer Bekehrung und Rückkehr der ganzen Welt zu Füßen
des römischen Stuhles sind reaUstische und schon gar nicht bibUsche Möglichkeiten.

Gewiß, gerade derjenige, der das Gebot des Herrn zum Einssein im
Glauben und in der Liebe ganz erst nimmt und energisch an erste Stelle zu

678



rücken gewiUt ist, sieht sich sofort vor eine neue Schwierigkeit gesteUt; nämUch

vor unsere total verschiedenen Auffassungen von der Einheit, die sich
nahezu ausschließen, so daß man geradezu den Satz wagen kann: Was uns
im tiefsten trennt, sind nicht unsere historischen, phänomenologischen, auch
nicht unsere dogmatisch-religiösen Gegensätze, sondern unsere Leitbilder von
der Einheit, die wir aus dem je eigenen Selbstverständnis der Kirche ableiten.
Dort das römische Leitbild, gewonnen aus der Identifikation der Kirche Jesu
Christi mit der sichtbar abgegrenzten römisch-katholischen Kirche, wobei alles,

was nicht dieser juridischen, sakramentalen und dogmatischen Einheit angehört,

als nicht wesenhaft zum Leibe Christi und damit mehr oder weniger vom
Heil ausgeschlossen betrachtet wird; hier das evangelische Leitbild, das die
Kathohzität zu sehr ins Unsichtbare verweist und auf sichtbare Einheit
verzichten zu können glaubt, jedenfalls nie um solch sichtbar-autoritativer Einheit
wiUen die von ihr erkannte Wahrheit verleugnen dürfte und daher die auch

von ihr gesuchte Einheit mehr im föderativen Zusammenschluß der in manchen

Glaubensfragen getrennten Kirchen erblickt. Vom Neuen Testament her

gesehen sind beide Leitbilder keine echte Lösung des ekklesiologischen
Problems, ihre Harmonisierung aber käme der Quadratur des Zirkels gleich. Das
Problem der Einheit muß also ex fundamento von beiden Seiten her noch einmal

neu durchdacht werden.

Evangelische Wünsche für das Konzil

Damit kehren wir zurück zu den Konzilsfragen. Es war sicher unter den

angegebenen Umständen richtig und weise, die eigentliche Wiedervereinigungsfrage

nicht auf die Traktandenhste zu nehmen. Wenn aber das Konzü seinen

vom Papst genannten ferneren Zweck erfüllen soll, einen «wesentUchen Schritt
auf dem Wege zur Einheit hin» zu tun, und wenn dabei nicht einfach wieder
die alte und unhaltbare, für die übrigen Kirchen und Christen im Grunde
genommen beleidigende Formel von der Rückkehr ins Vaterhaus oder in den

Mutterschoß gemeint sein soll, so kann es doch einen wichtigen Beitrag zur
Vorbereitung eines echten Unionsgesprächs bieten. In dieser Richtung gehen
denn auch die Wünsche der evangelischen Christen an das Konzil. Ich versuche
sie im folgenden vorsichtig in drei Punkten zusammenzufassen.

i. Wir evangeUschen Christen wünschen aufrichtig, daß die Bemühungen
der römischen Kirche um eine innere Erneuerung ihres Lebens und um eine

zeitgemäße Anpassung ihrer Gestalt von Erfolg und Segen gekrönt werden.
Unser warmes Interesse und unsere Gebete begleiten sie bei dieser großen
Arbeit. SpezieU gehen unsere Wünsche dahin, sie möge sich dabei nicht in
erster Linie von der Sorge um die Modernität der Methode und Form, sondern

von der Sorge um die Schriftgemäßheit und um die wahre Herrschaft Christi

679



leiten lassen; es möge bei dieser Bemühung jene Strömung zum voUen Durchbruch

kommen, die wir mit Freuden als ein evangehsches Erwachen im
Katholizismus feststellen. Von selbst wird sich dabei, wenn wir es an derselben
Bemühung bei uns nicht fehlen lassen, eine weitgehende sachUche Annäherung
zwischen den Kirchen ergeben, die manche historische Belastung und manchen

bisherigen Unterschied gegenstandslos werden läßt. An solchen sachlichen

Berührungspunkten fehlt es ja heute schon nicht. Das gesamte pastorale und
missionarische Wirken der Kirchen in der heutigen Welt ist sich in seinen
wesentlichen Problemen und Schwierigkeiten in den letzten Jahrzehnten auf eine
befruchtende Weise nahegekommen. Die Kundgebungen der Ökumene und
die Botschaften des letzten Papstes beispielsweise zu den Fragen der heutigen
Sozialethik weisen eine überraschende ÄhnUchkeit bis zur wörthchen
Übereinstimmung auf. Es geht bei dieser Erneuerung nicht um die Erfüllung dieses

oder jenes Postulates, wie wichtig es auch an seinem Ort sein mag, etwa um
die Einführung der Liturgie in der Volkssprache oder um die Hebung und
Aktivierung des Laienstandes in der Kirche. Es geht um den evangeUschen
Geist des Ganzen und um die echte Kathohzität. Vor der IUusion aber, daß ein
bloß methodisch modernisierter Katholizismus uns schon innerlich näherstehen

würde als ein vom Geist des Mittelalters beseelter und geformter, müssen
wir ausdrückhch warnen.

2. Wir evangelischen Christen wünschen, es möchte dem Konzil gelingen,
die Auffassung der katholischen Kirche von der dogmatischen und kirchen-
rechthchen Stellung der von ihr «getrennte Brüder» Genannten so zu klären,
daß damit nicht neue Schranken, sondern gute Voraussetzungen für ein fruchtbares

Gespräch und für eine echte Aktionsgemeinschaft unter den vorläufig
uns durch das jeweihge Wahrheitsverständnis gesetzten Grenzen gegeben sind.
Je klarer sie sich ausdrückt, unter welchen Titeln und Rechten sie mit uns
verkehren will, desto klarer wird der Kontakt. Hier bestehen in der kathoUschen
Kirchenlehre durchaus noch AusbaumögUchkeiten. Das Vaticanum I hat die
Konstitution De ecclesia, die als Ergänzung und Gegengewicht zur Lehre vom
Primat geplant war, wegen des Abbruches seiner Arbeiten beim Kriegsausbruch

1870 nicht voUenden können. SoUte diese Lücke jetzt ausgefüllt werden,
so hoffen wir, daß durch neue Definitionen in dieser Sache der Graben nicht
noch vertieft, sondern durch eine Betonung der kirchUchen Autonomie und
durch eine Korrektur des Zentralismus gemildert werde. Ansätze dazu sind
vorhanden in der Enzyklika «Mystici corporis» Pius' XII. mit ihrer
Unterscheidung zwischen fundamentaler, durch die gemeinsame Taufe schon erreichter,

und voUer Gliedschaft am Leibe Christi, die erst durch die sichtbare
Zugehörigkeit zur Oboedienz des apostohschen Stuhles erreicht werde. So

unbefriedigend diese Auskunft für uns Evangelische vorderhand lautet, so ist sie

doch wesentUch milder als frühere römische FormuUerungen. Hier kommt viel
auf das Setzen der Akzente an. — Es handelt sich also bei diesem Anhegen

680



nicht um das Nennen von Bedingungen oder Vorleistungen für eine Einigung
oder gar um eine verfrühte Feststellung, welche Konzessionen die römische
Kirche für eine korporative Wiedervereinigung zu machen bereit wäre, welcher
Status eine Union ermöglichen würde, sondern eher um das Negativum, daß

keine neuen Voraussetzungen geschaffen werden, die eine solche Wiedervereinigung

erschweren könnten. Wir wissen, wie schwer es Rom fäUt, Korrekturen
an einmal getroffenen Entscheidungen zu vollziehen. Gerade darum sind heute
aUe neuen Entscheidungen auf diese Eignung für das ökumenische Gespräch
sorgfältig zu prüfen — sorgfältiger, als dies etwa bei der Proklamation der
marianischen Dogmen geschehen ist. Umgekehrt könnte durch eine Neuinterpretation

bestimmter Lehren, durch eine bessere Unterscheidung zwischen

zeitgeschichtlichem Sprachgewand und sachlichem Gehalt manches für eine
bessere Verständigung gewonnen werden.

3. Wir evangeUschen Christen hoffen dringlich, daß in einigen speziellen
Fragen des praktischen Zusammenlebens Rom reale Beweise christlicher Ver-
söhnhchkeit und echter Solidarität unter den Christen ablege — Fragen, durch
die das römische Dogma in keiner Weise tangiert wird. Wir meinen besonders
die Not der Mischehe und die Forderung der zivilen Toleranz. Sie spielen im
tägUchen Zusammenleben eine größere Rolle als die dogmatischen Entscheidungen;

das weiß jeder, der die Nöte der seelsorgerlichen Praxis ernst nimmt.
Zur Mischehenfrage wäre zu wünschen, daß hinter die im Gesetzbuch von 1917
verschärften Bestimmungen zurückgegangen und auf die Exkommunikation
eines in nichtkatholisch getrauter Mischehe lebenden Kathohken verzichtet
wird — wodurch das ganze Problem der Mischehe zwar nicht gelöst, ihm aber
der eigentUche Stachel entzogen würde. Hier geht es übrigens nicht in erster
Linie um ein Interesse der EvangeUschen, sondern um dasjenige vieler in ihrem
Gewissen beschwerter Katholiken. In der Toleranzfrage soUte die katholische
Kirche es unmißverständhch klar machen, daß sie den Forderungen nach
Glaubens- und Gewissensfreiheit im modernen demokratischen Staat sich
nicht nur zwangsläufig beugt, sondern daß sie diese von innen her rückhaltlos
bejaht. Die Diskussionen der letzten Jahre über diesen Punkt haben noch nicht
jene restlose Klarheit geschaffen, die es in gewissen Ländern extremen Vertretern

des Katholizismus verbieten würde, sich auf ihre Kirche zu berufen. —
NatürUch braucht es Mut, diese Dinge am Konzil offen zur Sprache zu bringen,
vor allem angesichts der lateinischen Mehrheitsverhältnisse. Wir denken denn
auch, daß dies vor allem die Aufgabe der Bischöfe aus den konfessionell
gemischten Ländern sein müßte. Sie wissen am besten, wie brennend heute diese

Fragen sind.
Wir sehen die Schwierigkeiten des Konzils. Wir sehen sie auf den verschiedensten

Gebieten und in den verschiedensten Schichten. Wir sehen den
dogmatischen Zirkelschluß, in dem sich alle Fragen um die Wiedervereinigung
und das Verhältnis der Konfessionen zu bewegen drohen. Wir sehen die inter-

681



nen Schwierigkeiten der kathoUschen Kirche, die sich vieUeicht zugespitzt zum
Schluß in der Frage zusammenfassen lassen: Hat nicht die römische Kirche
durch ihr Streben nach Fixation und Objektivierung in einem klaren, verfügbaren,

überschaubaren System der Wahrheit sich weitgehend gefangen und der

Möghchkeit beraubt, zu jener zeitgemäßen und schriftgemäßen Erneuerung zu
gelangen, nach der sich die besten Geister unter ihr sehnen, um den weltweiten
Auftrag Christi auszuführen und sein Liebesreich in unserer Zeit auszubreiten?
Ist sie nicht gefangen in ihrem System? — Aber wir sehen diese Schwierigkeiten

zuletzt ohne Bangen und ohne Skepsis, vielmehr in gläubigemVertrauen.
Denn das römische Konzil wird zusammentreten unter Anrufung des Heiligen
Geistes. Und nichts berechtigt uns, an der Aufrichtigkeit und Rückhaltlosigkeit
dieser Anrufung zu zweifeln. Wo sie aber dem Heihgen Geist Macht zutraut,
da zeigen und öffnen sich Wege und da zerbrechen Schranken, die wir als un-
übersteigbar betrachten. Unsere evangehschen Bitten vereinigen sich mit
denjenigen der katholischen Christen, daß es dem kommenden Konzil nicht nur
verwehrt sei, neue Schranken zu errichten, sondern daß es ihm geschenkt sei,
Schranken zu beseitigen — es seien wenige oder viele. Jede beseitigte Schranke
zwischen den Christen ist ein Sieg Christi in unserer Zeit.

Das Konzil katholisch gesehen

OTTO KARRER'

Der Gedanke, ein Konzü zu berufen, kam Johannes XXIII. nach seinem

Selbstzeugnis als Eingebung, «so unerwartet, daß er sie als Berührung Gottes
empfand». Es mochte ein Erschrecken mitspielen vor der ihm auferlegten
Verantwortung angesichts des Umwandlungsprozesses, der nicht nur die
geseUschafthchen Lebensräume und das Völkerleben in raschem Zug verändert,
sondern bis an die Wurzeln der menschUchen und christhchen Existenz geht.
Die Kirche und die Christenheit ist aufgeschreckt aus der gewohnten Sicherheit

; das europäische Überlegenheitsgefühl und die abendländische Kultur sind
in Frage gestellt. Wie kann ein Mensch, auch wenn er an die Verheißung
Christi für die Kirche glaubt, nicht vor der Verantwortung erschrecken, die

682


	Am Vorabend des römischen Konzils : Erwägungen eines evangelischen Theologen

