
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 6

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

FRANZÖSISCHE ZEITSCHRIFTEN

Frankreich und der Barock

Das Wort Barock war langezeit gleichbedeutend

mit schlechtem Geschmack. Das

19. Jahrhundert wollte in dem scheinbar
haltlosen Zerfließen und in der Maßlosigkeit
der Formen nichts anderes ausgedrückt
finden als Entartung und Verlust aller prägenden

Gestaltung. Jacob Burckhardt, bei dem
immerhin die ersten Ansätze zu einer
ernsthaften Würdigung festzusteUen sind, sagte
1855 im Cicerone: «Die Barockbaukunst
spricht dieselbe Sprache, wie die Renaissance,
aber einen verwilderten Dialekt davon. » In
den hundert Jahren, die seit diesem
Ausspruch vergangen sind, hat die Kunst des

17. Jahrhunderts einen stetigen Aufstieg in
der Wertskala des europäischen Bewußtseins
erlebt, und heute ist es nicht übertrieben,
von einer eigentlichen Affinität unserer
Gegenwart zum Barocken zu sprechen. Von
dieser Aufwertung sind aber nicht nur die
Architektur und die schönen Künste
begünstigt, sondern auch die Musik und die
Literatur. In England sind dank T. S. Eliot
und anderen die «Metaphysical Poets» zu
neuem Ansehen gelangt, und in ItaUen hat
man begonnen, die Lyrik Marinos und
seiner Nachfolger nicht mehr nur als
geistreiches Wortgeplänkel zu betrachten. Daraus

hat sich das Bedürfnis nach einer
Bestimmung dessen ergeben, was als barock
zu gelten habe, und es bildeten sich im
Laufe der Zeit zwei Ansichten heraus, die
sich zunächst ziemUch schroff gegenüberstanden.

Die einen sprachen vom Stil einer
Epoche, die den Zeitraum von 15 80 bis 1700
umfasse, und deren Kunst und Literatur in
enger Abhängigkeit von der damaligen
Zeitverfassung zu verstehen sei. Der Titel
eines Buches von Weisbach, Der Barock als

Kunst der Gegenreformation (1921) kennzeichnet

diese Haltung, welche auch Benedetto
Croces Storia dell'età barocca in Italia (1929)

zugrundeüegt. Andere Interpreten woUten
das Phänomen des Barock aus jeder
geschichtlichen Bindung lösen und glaubten
darin eine Grundtendenz, einen Seelenzu-
stand zu erkennen, der zu jeder Zeit spontaner

Entfaltung fähig ist. Als Hauptvertreter

dieser Richtung dürfen Eugenio d'Ors
und Ernst Robert Curtius gelten. Curtius
schlug vor, die Bezeichnung «Barock»
überhaupt abzuschaffen, da sie schon zu viel
Verwirrung gestiftet habe, und sie durch
den unbelasteten Begriff «Manierismus» zu
ersetzen. Diesen Manierismus nannte er
«eine Konstante der europäischen Literatur.
Er ist die Komplementär-Erscheinung zur
Klassik aller Epochen.» Was Curtius nur
mit wenigen Beispielen angedeutet hatte,
wurde von einem seiner Schüler, Gustav
René Hocke, in einem zweibändigen Werk
über den Manierismus aufgenommen und
ausgebaut. Während Curtius vor aUem

Bezüge zwischen der spätlateinischen Literatur
und jener des 17. Jahrhunderts hergestellt
hatte, verfolgt Hocke die manieristischen
Motive und Stilelemente bis in die neueste
Zeit hinein.

Die beiden Thesen, die sich zunächst

gegeneinander entwickelten, brauchen sich
aber nicht auszuschüeßen. Auch wenn man
sich die Überlegungen von Curtius zu eigen
macht und ein periodisches Wiederauftauchen

manieristischer Züge in der Kunst
anerkennt, so ist doch ohne jeden Zweifel
das 17. Jahrhundert die Zeit gewesen, welche

das Barocke in einem weder vorher
noch nachher erreichten Maße zum Durch-

625



bruch kommen heß, und welche deshalb zu
Recht als das Barockzeitalter bezeichnet
wird. Das große Verdienst von Curtius,
WölffUn und all jener, die im Barock etwas
GrundsätzUches und über eine begrenzte
Zeit Hinausreichendes erkannten, besteht
darin, daß sie sich darum bemühten, auf
etwas Wesentliches zurückzuführen, was
lange als Ausschweifung und VerfaU gegolten

hatte. Seither ist es nicht mehr möglich,
den Barock zu übergehen. Was uns hier
beschäftigen soll, ist die Rolle des Barock
in Frankreich und vor allem die Rolle
Frankreichs in der Erforschung des Barock,
wie sie sich aus einigen französischen
Aufsätzen zu diesem Thema ergibt.

Eine Arbeit von Vaclav Cerny, «Le
Baroque en Europe » {Cahiers du Sud, Nr. 3 61),
gibt auf keine der beiden Fragen eine
befriedigende Auskunft. Cerny stellt sich die
Aufgabe, einen Überblick über den Barock und
seine historischen Bedingungen in allen
europäischen Ländern von Portugal bis
Rußland zu geben. Es geht ihm dabei fast
ausschließlich um die Abgrenzung der
Epoche, welche je nach der geographischen
und geschichtlichen Lage früher oder später
einsetzt und endet. Was aber durch alle
nationalen Verschiedenheiten hindurch
bestehen bleibt, ist nach Cerny eine einheitliche

Grundstruktur der Ausgangssituation.
Der Barock beginnt sich in den einzelnen
Ländern immer dann durchzusetzen, wenn
die religiösen Auseinandersetzungen einen
Grad der Spannung erreicht haben, der ein
Ausbrechen aus den Fesseln der vernünftigen

Überlegung unvermeidUch macht und
nur in die Offenheit des direkten Handelns
ausmünden kann. Der barocke Mensch ist
dann der Unbedachte, für den es leichter ist,
unüberlegt zu handeln als vor der Tat über
deren mögliche Folgen nachzudenken, und
für den es schwieriger ist, seine Pflicht zu
erkennen als sie zu erfüUen. In Frankreich
setzt sich diese Haltung mit dem Ausbruch
der Reügionskriege durch und wird im
geordneten Staat Ludwigs XIV. wieder
überwunden. Andernorts verschieben sich die
Daten und äußeren Anlässe, aber das Wesen
des barocken Menschen bleibt sich gleich.
Die These Cernys interessiert uns mehr in

ihrer subjektiven WiUkür als in ihrem
Anspruch auf Objektivität. Die Verbindung
mit den religiösen Fragen der Zeit und die

Betonung des Explosiven betreffen unbedingt

etwas Wesentliches; aber es erscheint
doch reichUch gezwungen und ist auch nicht
zu rechtfertigen, wenn man dafür rein
äußere Ursachen sucht und damit schon
alles «erklärt» zu haben meint. Auch wenn
man zugibt, daß die Geschichte den
Menschen macht, so bleibt es doch wahr, daß
der Mensch die Geschichte macht. Cerny
ist zu sehr in der Suche nach Ursachen
befangen, um die eigentümUche Stellung
Frankreichs im Verhältnis zu anderen Ländern

auch nur zu erwähnen. Und doch ist es

auffällig genug, daß es in Frankreich kaum
eine Barockbaukunst gibt. Zwischen Italien,
Spanien, Deutschland und Flandern stellt es

eine eigentliche Aussparung dar. Und auch
in der Literatur findet man wenig Namen,
die sich mit den verwandten deutschen oder

gar spanischen zu messen vermöchten.
Damit hängt es zusammen, daß auch die

Wiederentdeckung des Barock in Frankreich

später einsetzte als anderswo. Der
große Außenseiter und Vorläufer ist Baudelaire

gewesen, dessen Beziehung zu unserem
Thema Pierre Charpentrat in einem schon
einige Zeit zurückliegenden Aufsatz untersucht

hat («Baudelaire et le Baroque», NouveUe

Revue Française, Nr. 82—83, Oktober-
November 1959). Wie alle Franzosen ist
Baudelaire dem Barock außerhalb der Grenzen

seiner Heimat begegnet, und zwar in
Belgien. Im Zusammenhang mit dem
aUgemeinen Zeiturteil hat ihm vieUeicht sein
Dandytum den Zugang erleichtert. «Ce

qu'il y a d'enivrant dans la mauvais goût,
c'est le plaisir aristocratique de déplaire»,
heißt es in Fusées. Aber der folgende Text,
der nicht vom Barock, sondern von
Constantin Guys spricht, zeigt, daß der barocke
Kirchenraum dem Dichter in einem weit
tieferen Sinn entsprach: «C'est une immense
jouissance que d'élire domicile dans le
nombre, dans l'ondoyant, dans le mouvement,

le fugitif et l'infini. » TatsächUch
gehört es zum Wesen der barocken Architektur,

daß sie den Raum nicht mehr gliedert,
sondern alles Feste in Bewegung aufzulösen

626



trachtet. Baudelaire ist fasziniert von den
Skulpturen, welche nicht mehr Fleisch und
noch nicht Statue sind, sondern in einem
Zwischenreich schweben: «elles délivrent
Baudelaire de l'obsession d'une réalité fade
et négligée, inintelligible et nauséeuse, lui
rendent l'espoir en une tendresse qui ne soit
pas abandon, en une ivresse qui ne soit pas
assouvissement. »

Die Kennzeichnung des Barock als

Bewegtheit findet sich auch in dem 1953
erschienenen Buch La littérature de l'âge
baroque en France von Jean Rousset. Diese
Arbeit ist die eigentliche Grundlage für
jeden geworden, der sich mit dem Barock
in Frankreich beschäftigt. Rousset kommt
zum Ergebnis, daß er nur in Theater und
BaUett voll zur Entfaltung gelangt ist, und
zwar deshalb, weil es dem Franzosen schwer
fäUt, sich aufzugeben und zu vergessen. «Le
Français, répugnant généralement à l'ivresse
qui le dépossède, craint le Baroque là où il
serait subjugué: l'ensemble architectural, et
l'accueille là où il peut demeurer spectateur
libre: la partie.» Der Barock wird also als

etwas erkannt, was dem französischen Wesen
zuwiderläuft. Baudelaire, wie er von
Charpentrat in seinem Verhältnis zum belgischen
Barock charakterisiert wurde, gehört von
hier aus gesehen an die Grenze des
Französischen, in die Schwebe zwischen
Selbstbewußtsein und selbstvergessener Faszination.

Die barocken Dichter, welche darin
seine Vorläufer sind, hat Rousset in einer
zweibändigen Anthologie de la poésie baroque

française (Paris, Colin, 1961) zusammengestellt.

«Jeux, délices et poisons du
Baroque» heißt die Besprechung, welche
Philippe Sénart dieser Pubükation widmet
{La Table Ronde, Nr. 170, März 1962), und
obwohl er nicht sehr genau im Bilde ist (er
verwechselt den Kunsthistoriker Reymond
mit dem Literaturkritiker Raymond), trägt
er einiges zur Akzentsetzung bei, deren das

Barockproblem bedarf. Ist der Barock
christlich? «Le Baroque n'est pas du ciel,
il est de la terre», meint Sénart. «Cette
frénésie, ce déUre ont des origines très basses. »

In der Scheidung zwischen Himmel und
Erde, durch die die mittelalterUche Einheit
endgültig gebrochen werde, wähle der

Barock die Erde. Die Antwort überzeugt
nicht, aber die Frage ist gut gesteUt. Doch
bevor wir ihr nachgehen, bedarf ein anderer

Aspekt der Erwähnung. Unter den Dichtern,
welche Roussets Anthologie bestreiten,
finden sich keine Größten und wenig Große.
Daher die Frage: «Notre pays a-t-il jamais
pris le baroque au sérieux?» Sénart antwortet

sehr entschieden, der Barock sei immer
das Fremde gewesen, das nie Heimatrecht

gewonnen habe, und das man dorthin
zurückgeschickt habe, woher es gekommen
sei. Wahr ist jedenfalls, daß Frankreich weder
einen Bernini, noch einen Góngora, noch
einen Balthasar Neumann hervorgebracht
hat, und daß es deshalb heute für die
Franzosen nicht leicht ist, dem Barock Verständnis

entgegenzubringen.

Den heutigen Stand der Annäherung
umreißt Pierre Charpentrat unter dem Titel
«Les Français devant le Baroque: de la

légende à l'histoire» {Critique, Nr. 175,
Dezember 1961). Die Auseinandersetzung mit
der barocken Kunst, so sagt er, sei heute in
ihre positive Phase eingetreten. Frankreich
hat die Barocklandschaften eine nach der
anderen entdeckt. Die erste und wichtigste
ist Italien, und vor allem Rom. In zweiter
Linie folgt Spanien, und auch der extreme
Kolonialbarock Mittel- und Südamerikas

beginnt die Franzosen zu beschäftigen.
(Dazu ein Aufsatz von Georges Cattaui,
«Le Baroque ibérique et colonial», Critique,
Nr. 177, Februar 1962.) Süddeutschland aber
rückt dem französichen Bewußtsein erst seit
der Besetzungszeit nach dem zweiten Weltkrieg

allmählich näher. Aufschlußreich ist
in diesem Zusammenhang der neueste Film
von Robbe-Grillet und Resnais, L'année
dernière à Marienbad, der in Nymphenburg und
Schleißheim gedreht wurde und so einem
breiten Publikum etwas von der Stimmung
deutscher Barockschlösser vermittelt. Das

Labyrinth, ein Hauptmotiv Robbe-GriUets,
ist ein durchaus barockes Motiv, was auch
Hocke veranlaßte, den ersten Band seines

Manierismus unter den Titel Die Welt als

Labyrinth zu stellen.

Man sieht, daß Frankreich den Zugang
zum Barock nur mit einiger Mühe findet.

627



Es üegt uns nun weiter ob, nach einer
Charakterisierung und Bestimmung der barocken
Kunst zu fragen. Einen sehr wertvoUen
Beitrag dazu üefert Pierre Charpentrat mit
seinen «Remarques sur la structure de l'espace
baroque» {NRF, Nr. 104, August 1961). Es
geht um eine Beschreibung der Stimmung,
in die der barocke Kirchenraum den
Gläubigen versetzt, der ihn betritt. Gegenüber
den Kirchen früherer Zeiten, welche gegliedert

sind, das heißt aus Teilen bestehen, die
zwar ein Ganzes bilden, aber auch für sich
allein Bedeutung und Zweck haben können,
ist der barocke Raum «homogen und unteilbar».

Diese FeststeUung überrascht
zunächst, denn sie hebt einen der wichtigsten
Vorwürfe auf, die dem Barock gemacht
werden: daß er das Detail vom Ganzen
ablöse, es seiner Funktion entkleide und
durch ungebührUche Aufblähung aUen

Sinns beraube. Der Vorwurf meint vor
aUem die Dekoration. Dekoration und
Struktur scheinen sich entgegenzustehen,
denn zur Struktur scheint nur zu gehören,
was notwendig ist, während die bezuglose
barocke Dekoration die Struktur höchstens
verhüllt und so als Degeneration früherer
Stile bewertet wird, welche eine klare
Ordnung in den Raum brachten. Aber für
Charpentrat Uegt das Wesentliche gerade in der
Tatsache, daß es eine Aufteilung des Raums
nicht mehr gibt, daß der barocke Raum
vielmehr darauf angelegt ist, ein Verweilen
beim Einzelnen unmöghch zu machen. Die
Säule zum Beispiel ist nicht mehr von Leere
umgeben, sondern sie überbordet gewissermaßen,

füUt durch wegstrebende dekorative
Elemente die Zwischenräume aus und reißt
den Blick von sich weg zu einem Nächsten
und Übernächsten, bis ihm aUes Einzelne
entgleitet und er in wirbelnder Flucht die
Faszination des Ganzen erfährt. «Si parfois
l'église baroque ne Uvre qu'au spécialiste les

secrets de sa structure, Dieu s'y révèle
toujours à tous, dans une intuition immédiate
et violente. »

Damit kommen wir in die Nähe des

Motivs der barocken Ekstase, das bisher nie
im Zusammenhang untersucht worden ist.
Es hängt in einem weiten Sinne mit
Reformation und Gegenreformation zusammen.

Wenn die Reformatoren, und besonders
Calvin, sich die Trennung der sakralen von
der profanen Sphäre zum Ziele setzten, so
versuchte die kathoUsche Kirche mit aUen

Mitteln, ihre SteUung als Institution zu
verteidigen. Dazu gehörte aber die seit langem
eingeleitete Vermischung der beiden Sphären.

Der Barock, obwohl er sich keinesfaUs
kausal mit der Gegenreformation verbinden
läßt, kam dank seiner Faszinationskraft der
kathoUschen Haltung entgegen und wurde
einerseits zum strahlenden Ausdruck der
triumphierenden Kirche, anderseits aber zu
einem Instrument, um den Gläubigen in den
Bann nicht so sehr Gottes als der Kirche zu
ziehen. Die Ekstase erscheint hier in der für
den Barock so kennzeichnenden Form der
IUusion und der Täuschung, aber auch des

Enthusiasmus in der abschätzigen
Wortbedeutung, der Schwarmgeisterei, welche
Hobbes und Locke einer strengen Kritik
unterzogen. Mißbräuche schließen aber die
wirküche Empfindung nicht aus, und
deshalb gilt der Satz Charpentrats : «L'egüse
baroque est par définition lieu de passage
entre la Terre et le Ciel». Von hier aus
erscheint es fragUch, ob Sénart mit seiner
früher zitierten Behauptung, der Barock
habe «die Erde gewählt», nicht zu sehr
beim äußeren Anschein stehen bleibt, denn
auch wenn man bei der Verbindung von
Architektur und Literatur die gebotene
Zurückhaltung und Vorsicht übt, muß der
Zusammenhang zwischen den verschiedenen
Ausdrucksformen barocken Wesens doch
gewahrt bleiben. Im aUgemeinsten Sinne
wesentlich ist die Tatsache, daß durch die
Reformation das Problem der Beziehung zwischen
dem Sakralen und Profanen brennend wurde,
und daß die verschiedenen Arten von
Entrückung verschiedene Antworten darauf
darsteUen. Der rein jenseitigen mystischen
Erhebung steht die ekstatische Diesseitigkeit

gegenüber, welcher etwa der «Barockmensch»

Cernys verpflichtet wäre, der sich
in der besinnungslosen Bewegung der eigenen

Tat auflöst. AUe Formen der barocken
Ekstase, vom «heroischen Furor» Giordano

Brunos bis zum Quietismus einer
Madame Guyon müssen als Ausdruck eines
Risses verstanden werden, den auf irgend

628



eine Weise zu schließen das Ziel der
Selbstübersteigung oder Selbstaufgabe ist.

Wenn es einen barocken Raum gibt, der
diese Gespaltenheit und ihre Überwindung
mehr als andere zur unmittelbaren Anschauung

bringt, so ist es die Johann von Nepo-
muk-Kirche der Brüder Asam in München.
Ein Balkon, der das ganze, eher schmale
Schiff umläuft, bewirkt eine vertikale
Zweiteilung. Über das verhältnismäßig spärlich
ausgeschmückte und dämmerige
Untergeschoß bricht im wahren Sinne des Wortes
der überbordende Reichtum und die durch
vier gedrehte Säulen betonte Bewegtheit
der oberen Hälfte herein, deren höchster
Punkt dort, wo das Kruzifix den Übergang
zum Himmel des Deckengemäldes herstellt,
in ein intensives und geheimnisvolles Licht
getaucht ist, durch das der Blick unwider-
stehüch nach oben gerissen wird und sich
in der Ahnung einer kaum mehr faßbaren
WirkUchkeit verüert. Charpentrat empfindet
die Asam-Kirche als «une imploration
inquiète ». So richtig das ist, so begegnet das
flehende Aufsteigen doch auch der Erfüllung,

und der Lichteinbruch von oben führt
diesen einzigartigen Raum in eine Ruhe
zurück, die ein Gefühl der Verklärung sich
ausbreiten läßt.

Die Bedeutung, welche Charpentrats
Arbeiten im französischen Sprachbereich
zukommt, wird erst dann recht deutUch,
wenn man eine VeröffentUchung wie Le
Baroque von V.-L. Tapie («Que sais-je?»,
Nr. 923) danebenhält. In dieser 1961 erschienenen

zusammenfassenden Darstellung des

Barocks in der Architektur wird des

süddeutschen Raumes auf einer knappen Seite

gedacht. Für Tapie sind Vierzehnheiügen,
Zwiefalten und die Wies Werke des

Ausklangs, denen die Kraft der italienischen oder

sogar österreichischen Bauwerke abgeht.
«Leurs fenêtres sont largement ouvertes à

la lumière, dans les motifs décoratifs
prédominent des ornements rocaille. Des nappes
de dentelles blanches paraissent envelopper
les fresques de la voûte, où les scènes

d'apothéose, peintes en couleurs vives, n'atteignent

jamais à la puissance du baroque....
Faut-il donc croire que cet art, auquel on
applique l'épithète de rococo, n'est qu'une
dérivation et peut-être une exagération du

baroque?» Aus einer solch raschen Erledigung

kann man erkennen, daß der
süddeutsche Barock, der die vielleicht höchste

Vollendung der barocken Baukunst
darsteUt, in Frankreich auch heute noch
verkannt bleibt. Der Aufsatz Charpentrats über
die Struktur des barocken Raumes, der die
Barockkirchen Bayerns in den Mittelpunkt
steUt, hat über seinen aUgemeinen Wert
hinaus den besonderen Sinn, den Franzosen
eine neue Welt echter Kunst näher zu bringen.

Daraus und aus allen erwähnten Arbeiten

gewinnt man den Eindruck, daß Frankreich

zu einem besseren Verständnis des

Barock unterwegs ist und den Rückstand
aufzuholen trachtet, der es bis vor kurzem
von den eigentlichen Barockländern wie
Italien, Spanien und Deutschland trennte.

Hans-Jost Frey

IGOR STRAWINSKY ZU EHREN

Geburtstagsfeiern und Festkonzerte in Basel, Zürich und Hamburg

Igor Strawinsky, Sohn des Bassisten Feodor
Ignatiewitsch Strawinsky und der Anna
Kholodowsky, wurde am 18. Juni 1882 in
Oranienbaum geboren. Er wuchs in Petersburg

auf, besuchte dort die Schulen und

genoß früh schon den freüich kaum über
jeden Verdacht erhabenen Unterricht der
Demoiselle Kaschperowa («Sie war eine

ausgezeichnete Pianistin und ein Dummkopf

— eine nicht ungewöhnliche Kombi-

629



nation. Womit ich meine, daß ihre Vorstellungen

von Schönheit und ihr schlechter
Geschmack nicht zu erschüttern, ihre
klaviertechnischen Fähigkeiten aber von höchstem
Rang waren1»). Zwischen 1903 und 1906
holte Strawinsky sich bei Rimsky-Korsakow
die Grundlagen des kompositorischen
Handwerks, und erste Aufführungen im Petersburger

«Abendzirkel für zeitgenössische
Musik», in den Belaiew- und den Ziloti-
Konzerten sicherten ihm, zumindest unter
den Anhängern der Fortschrittspartei, bald
einmal einiges Ansehen. 1910 kam er im
Gefolge von Serge Diaghilew nach Paris.
Daß die Stücke, die er damals für dessen

Russisches Ballett schrieb, seinem Namen

sozusagen über Nacht ganz und gar einmaligen

Glanz verliehen, ist bekannt. Die
Kriegsjahre verbrachte Strawinsky in der
Schweiz; 1920 jedoch kehrte er nach Frankreich

zurück, nun als frei schaffender
Komponist und Interpret, und 1934 erwarb er
sich die französische Staatszugehörigkeit.
Dem Druck der poUtischen Ereignisse
weichend siedelte er 1939 nach den USA über,
betreute 1939/40 zunächst den Lehrstuhl für
Poetik an der Harvard University und Ueß

sich danach in Kalifornien nieder — 1945
wurde er Amerikaner. Als Dirigent vorwiegend

eigener Werke bereist er seither sämt-
üche Erdteüe. Seinen achtzigsten Geburtstag

feierte Strawinsky, der Weltbürger, in
Hamburg.

Eine Klaviersonate, 1903 skizziert, 1904
ausgearbeitet, heute leider nicht mehr greifbar,

bezeichnet den Beginn von Strawinskys
schöpferischer Tätigkeit. Sechs Jahrzehnte
sind inzwischen verstrichen. Sechs
Jahrzehnte, die das Bild der abendländischen
Musik entscheidender und wohl auch
nachhaltiger umgeprägt haben als je eine
entsprechende Zeitspanne zuvor (die immerhin
turbulenten Jahre zwischen 1560 und 1620

eingeschlossen). In ihren Anfängen trieben
die großartigen letzten Dokumente der
Spätromantik die Auflösung der überkommenen

tonalen Ordnungen machtvoU voran ;

die Phase um 1910 brachte dann den unaus-
weichüchen Durchbruch in neue, von der
funktionalen Harmonik nicht mehr erfaßbare

Klangräume, die Verfestigung dieser

Klangräume mit Hilfe klassischer
beziehungsweise klassisch determinierter
Verfahren, die Entwicklung des Reihenprinzips
(nach 1920); die Ausweitung und
Verabsolutierung des Reihenprinzips im integral
serieUen Komponieren aber, schließlich die
Abkehr von bislang unangetasteten struk-
tureUen VorsteUungen, die Bemühungen um
offene, mehrdeutige Formen zählen — was
immer man im einzelnen davon halten mag
— zu den geschichtlich bedeutsamen
Errungenschaften der Dekade nach 1950.

Strawinskys Oeuvre nun, von der
Klaviersonate 1903/04 bis hinaufzur 1962 voüendeten

szenischen Kantate «The Flood»,
spiegelt nicht nur insgesamt diesen Verlauf
der neueren Historie, vielmehr ist umgekehrt

das, was wir in der Rückschau als

Historie zu verstehen und mehr oder minder
einsträngig und geradünig einer Folge von
kausalen Zusammenhängen entlang
aufzuzeichnen geneigt sind, nicht zuletzt wesentlich

Reflex von Strawinskys Wirken. Mit
anderen Worten: immer und immer wieder
hat Strawinskys Produktion den Standort
des aktueUen Musikdenkens mit modellhafter

Gültigkeit festgelegt. ÄhnUches kann

von keinem zweiten lebenden Komponisten
gesagt werden.

Igor Strawinskys achtzigster Geburtstag ist
im Laufe der verflossenen Spielzeit von einer

ganzen Reihe von Konzertgeseüschaften
und Theatern auf die eine oder andere Weise
festlich begangen worden. Aus der FüUe der
Veranstaltungen seien im folgenden vier
herausgegriffen.

Einheit in der Vielfalt — Kammermusik aus

vier Jahrzehnten

Die Einheit von Strawinskys Oeuvre —
kaum ein zweites Problem hat in unserer
Epoche die Geister sowohl der professio-
neüen Exegeten als auch der Liebhaber in
ähnüche Verwirrung gestürzt I Da ist das

Frühwerk, aUes in aUem die Produktion bis
hinauf zu den Etüden von 1908 beschlagend;
da ist die «Russische Phase», 1909 mit dem

630



«Feuervogel» unendUch glanzvoll einsetzend,

1919 ungefähr mit den Klarinettenstücken

stiU und unauffälüg ausküngend;
ihr schUeßt sich die «Neoklassizistische
Phase» mit «Pulcinella» unmittelbar an, um
reichlich drei Jahrzehnte später in der Oper
«The Rake's Progress» ihren Höhepunkt
zu finden; was dann auf die «Cantata» von
1952 folgt, rechnet insgesamt zur «Serieüen
Phase».

Beziehungslos scheinen die vier Perioden

nebeneinander zu stehen. Da sind die
impressionistisch - weichen, verfließenden
Timbres der ersten Orchesterbilder und
Lieder; da sind die schneidend grellen
Entladungen, die pochenden, hämmernden,
rasenden Rhythmen des «Sacre du
Printemps»; dann plötzlich das helle, lichte
Spiel mit alten Formeln: Themen von Per-
golesi im BaUett «Pulcinella», Themen von
LuUy in «Apollon Musagète», Themen von
Tschaikowsky im «Baiser de la Fée», weit
gezogene Streichermelodien, eingebettet in
Dreiklänge, eingespannt in durchsichtige
harmonische Bezüge; endüch die gläserne
septimenreiche Kontrapunktik der Spätzeit
mit ihren feingüedrigen ausgezackten Motiven

— Webern verpflichtet, und damit die
Komponisten nach Webern verpflichtend.

Beziehungslos in der Tat scheinen die
vier Perioden nebeneinander zu stehen;
Brüche scheinen sie gegeneinander
abzuheben — Brüche, die von den einen als

Siegel eines letztlich entwurzelten Daseins
gedeutet werden, während andere, minder
gutwillige Betrachter in ihnen bloße Spiegelungen

kulturpolitischer Konjunkturschwankungen

erkennen zu müssen glauben.
Nun liegt uns nichts daran, den

Umstand zu leugnen, daß etwa Zwischen dem
«Sacre du Printemps» und «Apollon Musagète»

einerseits, zwischen «Apollon Musagète»

und — sagen wir: «Agon» andrerseits

mancherlei Unterschiede sich namhaft
machen lassen. Strawinsky selber hat ja auch
verschiedentüch von «Richtungswechseln»
gesprochen. Nur hat er gerade in den jüngst
vergangenen Jahren immer wieder betont,
daß derlei «RichtungsWechsel» die Einheit
seines Schaffens nie zu gefährden vermocht
hätten: eine These, die er praktisch noch

heute zu erhärten trachtet, indem er in
seinen Programmen «klassizistische»
«russische» und «serieUe» Werke einander
konfrontiert.

Wie verhält es sich aber mit dieser
Einheit?

Von akademischer Seite ist unlängst der
Versuch unternommen worden, den Begriff
der Parodie — Parodie im Sinne des 16.

Jahrhunderts verstanden: als die umformende
Nachahmung eines musikaüschen ModeUs

so, daß dessen Substanz mehr oder weniger
erhalten bleibt, die Gestalt dagegen sich
wandelt — auf Strawinskys Arbeit zu
übertragen; die parodierende Gesinnung, die
dem Komponisten von Anbeginn eigen

gewesen sei, habe (so hieß es) über die
Gegensätze zwischen den verschiedenen
Phasen und Manieren hinweg die Geschlossenheit

und VerbindUchkeit dessen gewährleistet,

was man Strawinskys Stil nennen
müsse.

Im Ansatz mag das schön und richtig
sein. Durchaus kann für Strawinskys
schöpferische Tätigkeit der alte Terminus technicus

zugezogen werden; zumal Strawinsky gleich
den Parodisten der Renaissance am konkreten

Werk anzuknüpfen pflegt und weniger
mit der Handschrift eines früheren Meisters
schlechthin als vielmehr mit den melodischen,

den intervalüschen und strukturellen
Elementen eines bestimmten Stückes arbeitet

— handle es sich nun um ein genau
benennbares russisches Volkslied, um eine

genau benennbare Pergolesische Arie oder
um einen genau benennbaren Webernschen
Vokalsatz. Der Schluß indessen hält einer
präziseren Überprüfung nicht stand. Die
parodierende Gesinnung aüein vermag nichts
gewährleistet demnach auch keine Einheit.
Wäre dem anders, hätte die Tatsache, daß

einer parodiert, auf den Stil dessen, was er
unternimmt, wesentUchen Einfluß, dann
müßten doch beispielsweise die parodistisch
angelegten Messen des 16. Jahrhunderts
samt und sonders ein- und demselben
Stilkreis zugehören. Das aber trifft offensichtlich

nicht zu: die späten Parodiemessen
eines Orlando di Lasso haben mit denjenigen

Palestrinas selbst da, wo sie die gleiche
Vorlage verwenden, denkbar wenig gemein.

631



Doch was dann?
Das « kleine Geburtstagskonzert für Igor

Strawinsky», das die PRO MUSICA, die
Zürcher Ortsgruppe der Internationalen
GeseUschaft für Neue Musik, im Mai dieses

Jahres veranstaltet hat, hat die Frage nach
der Einheit von Strawinskys Oeuvre noch
einmal aufgeworfen — und zwar so gründlich

und überlegt, daß die Antwort, oder
sagen wir bescheidener: eine mögliche
Antwort sich gleichsam von selber anbot. Das
Programm des erfreuüch gut besuchten
Abends umfaßte Kammermusik aus vier
Jahrzehnten: Strawinskys Frühwerk war mit
den eminent französischen «Deux poèmes
de Konstantin Balmont» von 1911 vertreten,
die «russische» Phase mit den «Trois petites
chansons» von 1913 und den «Drei Stücken
für Klarinette solo» von 1919, der «neo-
klassizistische» Abschnitt mit der Klaviersonate

von 1924, dem «Duo concertant»
von 1932 und der «Elegie für Viola solo»
von 1944, während «Serieües» in den für
Singstimme, Flöte, Klarinette und Bratsche
komponierten «Three songs from WiUiam
Shakespeare» von 1953 zumindest anklang.
Der Vergleich nun vorab zwischen jenen
Kompositionen, die sich vom Stand der
Wiedergabe her den Hörern besonders ins
Bewußtsein drängten — mithin den
Klarinettenstücken (Rolf Kubü), dem «Duo
concertant» (Brenton Langbein, Violine,
und Maureen Jones, Klavier), den
Shakespeare-Songs (Elsa Forrer, Sopran; Leitung:
Räto Tschupp) —, zeigte, daß Strawinskys
Musik ein ganz spezifisches emotionales
Klima besitzt; ein emotionales KUma, das

früh schon gültig angelegt war und in der
Folge nicht nur den verschiedenen
«Richtungswechseln» standhielt, sondern
zusehends schärferes Profil gewann. Man könnte
vielleicht von Distanziertheit reden. Distanz
kennzeichnet zuvor Strawinskys Verhältnis
zu den Vorlagen, die er parodiert: er
entkleidet die fremden Elemente ihres affektiven

Gehalts ; er setzt sie nicht als Zeichen,
nicht als Chiffren, die «etwas heißen», er
behandelt sie vielmehr als neutrales und
damit jegUcher Deutung offenes Material —
Material exakt im Geiste der Avantgarde
nach Webern. (Strawinsky über Balmont,

den Verfasser des Textes zur 1911 entstandenen

Kantate «Le roi des étoiles»: «Sein
,Zwezdoüki' — ,Der Sterngesichtige' — ist
dunkel als Dichtung und als Mystik, aber
seine Worte sind gut, und Worte waren das,

was ich brauchte, nicht Sinngebung.2»)
Distanzierung meint im weiteren Strawinskys
Umgang mit solchen Modeüen. So tritt ein
melodisches Material nie unvermittelt in
Erscheinung, einem fremden musikahschen
Geschehen aufgepfropft und also kraft
seines Andersseins direkt anspringend;
vielmehrlegitimiert es sich aus derintervaüischen
Struktur seiner Umgebung, steüt dem Hörer
sich als deren Konsequenz dar, was umgekehrt

natürlich besagt, daß es, das Material,
selber die ganze Faktur durchwirkt wenn
nicht sogar gezeugt hat (Schulbeispiel: der
Kuckucks-Ruf im dritten, übrigens noch
nicht durchgängig reihentechnisch
verstrebten Shakespeare-Song, dem Frühüngs-
lied «When Dasies pied and Violets blew»
aus «Verlorene Liebesmüh»). Auf Distanz
endlich halten Strawinskys Partituren sich
das PubUkum. Sie wollen nicht überreden.
Die Geste des Atem-Schöpfens, des Aus-
holens, des Sich-Verströmens ist ihnen
fremd. Strawinsky schreibt keine Auftakte.

Verfremdetes Musiktheater — « Die Nachtigall »

und « Die Geschichte vom Soldaten »

Verhältnismäßig früh schon hat Igor
Strawinsky sich mit den MögUchkeiten des
musikahschen Theaters auseinandergesetzt — der
erste Akt des lyrischen Märchens «Die
Nachtigall» (nach Hans Christian Andersen)
ist eine Arbeit des 27jährigen. Daß er in der
Folge den Verführungen der Musikbühne
bis auf den heutigen Tag nie ganz sich hat
entziehen können, verrät sein Werkkatalog:
auf die «Nachtigaü» kam 1916/17 «Le
Renard » (über einen Text von C. F. Ramuz),
1918 «L'Histoire du Soldat» (wiederum von
Ramuz), 1921/22 «Mavra» (nach Puschkin),
1926/27 «Oedipus Rex» (nach Sophokles),
1933/34 «Persephone» (auf einen Text von
André Gide), 1948/51 «The Rake's

Progress» (auf ein Buch von Wystan Hugh
Auden) — die szenische Kantate «The

632



Flood», im Winter 1961/62 voUendet, bisher
in Europa noch unaufgeführt, schließt
vorderhand die doch recht ansehnliche Reihe.

Insgesamt versteht sich Strawinskys
Theater als Kritik, als polemisch zugespitzte
Kritik an Wagners musikdramatischer
Konzeption. («Es ist eine Erfahrungstatsache —
und sie ist nur scheinbar paradox —, daß
wir die Freiheit durch strenge Unterwerfung
unter das Objekt finden »... « ,Die Kraft',
sagte Leonardo da Vinci, ,entsteht aus dem
Zwang und stirbt durch die Freiheit'. Wer
sich nicht unterwirft, pocht auf das Gegenteil

und unterdrückt den Zwang durch die
stets enttäuschte Hoffnung, in der Freiheit
das Prinzip der Kraft zu finden. Er findet nur
die Willkür der Launen und die Unordnung
der Phantasie. Er verliert jede Art von
Kontrolle, verirrt sich und verlangt schließlich
von der Musik Dinge, die außerhalb ihres
Vermögens und ihrer Befugnisse liegen. In
der Tat, verlangt man nicht Unmögliches
von ihr, wenn man erwartet, daß sie Gefühle
ausdrücke, dramatische Situationen schü-
dere und gar die Natur nachahme? Als wäre
es noch nicht genug, sie zu einer illustrativen

Funktion verdammt zu haben, erfand
das Jahrhundert, dem wir, wie es meinte,
den wahren Fortschritt verdanken, noch
jenen monumentalen Irrsinn, der darin
besteht, jedem Requisit, jedem Gefühl und
jeder Person eine Garderobennummer zu
geben, die man als Leitmotiv bezeichnet.
Dies veranlaßte Debussy zu dem Ausspruch,
daß ihm der ,Ring' wie ein riesiges Adreßbuch

vorkommt.3 »)

Den Umstand, daß Wagners Leitmotivtechnik

im Grunde weniger die szenischen

Vorgänge zu untermalen als vielmehr sie

transparent zu machen, ihren metaphysischen

Gehalt an die Oberfläche zu rücken
sucht, übersieht Strawinsky. Doch vieUeicht
übersieht er ihn mit Recht. Denn von der
überhöhenden Ausdeutung zur schlichten
Bebilderung ist ein kleiner Schritt — und
die Wagner-Epigonen, die um 1910 das
Feld beherrschten, haben nicht gezögert,
diesen Schritt zu tun. Wo aber Musik nur
noch die Szene begleitet, wird sie unwesentlich

; der Betrachter braucht sich nicht länger
um sie zu bemühen, da sie ihm ja nichts

neues verraten würde — er darf sich der
«Handlung» überlassen, der «Story», darf
unbelastet und ungestört von Konventionen,
deren aktiven Nacbvoüzug etwa noch die
klassische Nummernoper gebieterisch
erheischte, «erleben»: «erleben», indem er
sich mit den agierenden Figuren identifiziert.

Wenn oben behauptet wurde, Strawinskys
Theater verstehe sich insgesamt als Kritik
an der Wagnerschen Konzeption, so war
damit ungefähr das gemeint: Es ging dem

Komponisten von allem Anfang an darum,
der Musik wieder zu ihrem Recht zu
verhelfen. Mithin sah er sich genötigt, zuerst
einmal den Betrachter daran zu hindern, in
die genüßliche Rolle des Mit-Spielenden und
Mit-Leidenden abzugleiten. So zerschlug er
die Einheit der handelnden Person. —
Distanzierung zum andern Male

Die verfremdenden Tendenzen, die
Strawinskys Bühnenschaffen kennzeichnen,
lassen bereits an der «Nachtigall» sich
ablesen — dem Erstling, der im Herbst des

vergangenen Jahres vom Stadttheater Zürich
in Schweizerischer Erstaufführung
herausgebracht und im Rahmen der jüngsten Juni-
Festwochen wieder aufs Programm gesetzt
worden ist. Der singende Mensch hat da nur
wenig mehr zu bestellen. Wo immer
szenische Entwicklungen sich anbahnen —
erstmals im Zentrum des ersten Aktes, dann
im ganzen zweiten Akt und in breiten Teilen
des dritten — übernehmen Pantomime und
Tanz die Führung (Strawinsky i960: «Ich
finde heute, daß der erste Akt trotz seinen
offensichtlichen Debussyismen, seinen Voka-
Usen à la ,Lakmé' und seinen — selbst für
jene Zeit — allzu süßen und niedlichen
Tschaikowsky-Melodien wenigstens
opernwirksam ist, während es sich bei den folgenden

Akten mehr um eine Art von
Ausstattungsopernballett handelt4»). Die
Titelpartie hat zudem ausgesprochen instrumentales

Gepräge: Musik für Koloratursopran,
die eines Textes nicht bedarf. Wort und Ton
und Aktion, die Elemente des musikaüschen
Theaters, gruppieren sich mehrfach neu —
sie schießen indessen nirgends zur Einheit
zusammen.

Darauf hätte selbstredend eine Inszenierung

vorweg Bedacht zu nehmen. Diaghilew

633



mag das gespürt haben: er setzte anläßlich
der Pariser Premiere vom Mai 1914 die
Sänger in den Orchestergraben und überließ

die Bühne den Tänzern. MögUch, ja
wahrscheinUch, daß es ihm so geglückt ist,
vom Optischen her die Risse, die im
Musikalischen zwischen dem ersten und den
beiden nachfolgenden Akten klaffen,
notdürftig zu übertünchen — der erste Akt,
noch sehr unselbständig, deutUch von
Mussorgsky und Debussy hergeleitet,
entstand vor dem «Feuervogel», die Akte 2

und 3 mit ihren harten Akzenten, ihren
Sekundmotiven, ihren Orchestertremoli
haben erst nach dem «Sacre» Gestalt
angenommen. AUein, der Zürcher Regisseur
Hans Zimmermann scheint anderer
Meinung gewesen zu sein. Er gab die «Nachti-
gaU» als Oper (die sie nicht ist). Den Rest

besorgten die Chinoiserien des Bühnenbildners

Hans Erni.
Der «Nachtigall» hat das Zürcher

Stadttheater eine neue Einrichtung der «Histoire
du Soldat» (in der deutschen Fassung von
Hans Reinhardt) beigeseUt. Ein begrüßenswerter

EinfaU. Was dort als Tendenz angelegt

ist, ist hier zu Ende gedacht: Wort und
Ton und Aktion haben sich grundsätzlich
voneinander gelöst. Mit didaktischer Strenge
wird darauf schon im Untertitel hingewiesen:

hieß es in der «NachtigaU» noch «Oper
in drei Akten», oder «Lyrische Erzählung
in drei Bildern», oder auch «Lyrisches
Märchen» — bezeichnend die Vielzahl der
Lesarten! —, so steht im «Soldaten» klar
und unmißverständlich «gelesen, gespielt
und getanzt ». Und mit didaktischer Strenge
wird die Dreiteüung dann auch im Angesicht

des Betrachters gleichsam durchexerziert

: die Bühne auf der Bühne flankiert das

(dirigierte) Instrumental-Ensemble einerseits,

der Erzähler mit Tisch und Buch und
Glas und Karaffe andrerseits. Die
mehrschichtige Anlage gemahnt an jene Picasso-

Köpfe, die zugleich en face und im Profil
dargesteUt sind.

Die Musik nun, der Strawinsky Platz
geschaffen hat, indem er sie von den Figuren

seines Spiels rigoros ablöste und auf
eine eigene Ebene hob — diese Musik muß
zum wenigsten dem Bewußtsein der Zeit¬

genossen als ein getreues Abbüd der Form
des Werkganzen vorgekommen sein.
TatsächUch hat die Zertrümmerung der Einheit
der handelnden Person ihre präzise
Entsprechung in der Zertrümmerung dessen,

was man die Einheit der musikaüschen
Erscheinung nennen könnte. Zertrümmerung
in mehr als einer Richtung. Zum ersten in
der Zeit: die Partitur des «Soldaten»
zerfällt in eine Anzahl von Musiknummern, die,

je einen Handlungsinhalt vom rhythmischen
Habitus her stilisierend, unverbunden
nebeneinander stehen; sie präsentiert sich als ein
Strauß von Charakterstücken. Zum zweiten
im Raum : da ist kein üppiger, körperreicher,
mit Füllnoten wattierter Klang, der die
Stimmen in sich aufnähme, um sie gelegentlich

in mehr oder minder scheinhafte Freiheit

zu entlassen, sondern die drahtig
gespannten instrumentalen Linien sind nackt
und hart und trocken gegeneinander gesetzt,
jede einzelne in Periodisierung, Akzentik
und Farbe von den andern abgehoben und
somit als Melodie hörbar. Zum dritten endUch

im ästhetischen Ansatz : der thematische

Einfall, Zentrum und Keimzelle jeglicher im
klassisch-romantischen Sinne durchführenden

Musik, wird bewußt negiert ; die einzelnen

Nummern, die durchwegs nach der Art
von Mustern an Ort treten, sind montiert
aus dem schalen Abhub undifferenzierter
Erinnerungen: Bach-Choral und Ragtime
gelten dem Soldaten gleich viel, weil sie für
ihn, den Entwurzelten und Heimatlosen,
gleicherweise ohne Verbindlichkeit sind.

Verfremdetes Theater, verfremdete Musik

— die Schraube ließe sich weiter drehen.
Eine Aufführung ließe sich träumen, die,
jeglicher Schönheit bar, zum bewegten
Holzschnitt hochstilisiert wäre und so mit
letzter Schärfe der Wahrheit Laut gäbe, von
der das böse Märchen kündet : daß zur Hölle
fahren muß, wer mit der Vergangenheit sich
einläßt und seinem Dasein über den Tag
hinaus Sinn zu geben trachtet. ÄhnUches hat

vor einigen Jahren Reinhart Spörri versucht ;

mit gutem Erfolg übrigens. Hans Zimmermann

indessen hat sich solcher Konsequenz
versagt. Er gab die «Geschichte vom
Soldaten» — anerkennen wir es: ohne sich
aüzu grober Entgleisungen schuldig zu

634



machen — bewegt, elegant, gefällig, zwischen
Tanz und Blackout wechselnd. AUein : wenn
seine Inszenierung in die Zürcher
Theatergeschichte eingehen wird, so doch wohl nur,
weil ihre first night Strawinsky, den Meister,
selber am Pult sah.

Bindungen — «A Sermon, a Narrative and a
Prayer »

Strawinsky, einem Kritiker gegenüber, der
die Wendung vom «Sacre» zu «Pulcinella»
als opportunistisch zu bezeichnen, die Werke,
die auf «Pulcinella» gefolgt waren, insgesamt

als rückständig, als gestrig abzulehnen
beüebte: «Ich bin kein Neoklassiker. Ich
habe mich ledigUch einer strengeren Form
der Konstruktion zugewandt, aber ich bin
ein moderner Musiker geblieben. Die Gestrigen,

das sind diejenigen, die sich immer
noch in der Atmosphäre des ,Sacre' und des

Jazz bewegen. Die Stunde fordert eine
Musik, in der die dekorativen Elemente vor
den geistigen Zurücktreten5. »

Strawinsky, rund ein Jahrzehnt später,
von Robert Craft über seine ersten
Erfahrungen mit der Reihentechnik befragt: «Die
Anwendung der Reihentechnik zwingt mich
zu größerer Disziplin6. »

Fast scheint es, als lägen die «Richtungswechsel»,

zu denen Strawinsky sich vor
1920 und nach 1950 veranlaßt gesehen hat,
in einer Linie: als hätten sie je den Anteü
des KontroUierten, des Gebundenen in
seiner Musik verstärkt.

Und in der Tat. Daß widerborstige
Rhythmen und nach klassischen Begriffen
zu Unzeiten eintretende Akzente seit etwa
1910 zu Strawinskys wesentlichsten
Ausdrucksmitteln zählen, ist bekannt. In einem
Satz wie der «Danse infernale» aus dem
«Feuervogel», in einem Stück wie dem
«Sacre du Printemps», wo sie mit dem
musikalischen Geschehen schlechthin fast
schon identisch sind, mögen sie ihre
Rechtfertigung einseitig vom Sujet her finden.
In den späteren, den «klassizistischen» Werken

dagegen sind sie tiefer und sorgfältiger
verankert. Da dienen sie maßgebüch der
Profiüerung intervaUischer Konstellationen:

intervallischer Konstellationen, aus denen

Strawinsky die thematischen Gestalten
ableitet, indem er ihre Elemente gegeneinander
abtauscht, sie addiert, transponiert, verschiebt
und mit neuen rhythmischen Bildungen
zusammenbringt ; Sekund-Terz-KonsteUa-
tionen, denen die Musik zumindest in einer
Schicht, der melodischen, verpflichtet bleibt,
wenn sie sich auch im einzelnen mit
improvisatorischer Freizügigkeit entfaltet.
(Strawinsky über sein Verhältnis zum Einfall:
«Ich erkenne wirkliche musikalische Ideen

daran, daß sie für das Ohr einen gewissen
Sinn ergeben. Aber lange bevor diese Ideen
Form annehmen, beginnt meine Arbeit
damit, daß ich IntervaUe in rhythmische
Beziehung zueinander setze7.» —
Strawinsky über seine Arbeitsweise: «Wenn die
Grundidee eines Werkes festüegt, weiß ich
in groben Zügen, was für ein musikaüsches
Material erforderUch ist. Dann halte ich nach
diesem Material Ausschau, indem ich, um
mich in Gang zu bringen, alte Meister spiele
oder unmittelbar damit beginne, rhythmische

Einheiten über eine vorläufige Notenreihe,

aus der eine endgültige werden kann,
zu improvisieren8.») Im Übergang zur
Reihentechnik nun verhärten sich diese

KonsteUationen, ihre Verbindlichkeit
erhöht sich, und zugleich breiten sie sich aus :

die vordem mit improvisatorischer
Freizügigkeit vorangetriebene Entwicklung
unterwirft sich den Regeln der Schönberg-
schen Praxis; das intervaüische Material
macht sich zusätzüch die Nebenstimmen
gefügig; und aus den drei- und viertönigen
Zellen werden im Epitaph für Dylan Thomas
fünftönige, im ersten der Shakespeare-Songs
sechstönige, in den mittleren Teilen des

«Canticum Sacrum» schheßlich zwölftönige
Serien.

Nun fäüt auf, daß so, wie im Lauf der

Jahre der Anteü des Kontrolüerten, des

Gebundenen in Strawinskys Kompositionen
sich zusehends verstärkte, in seinem Schaffen

die sakrale Komponente mehr und mehr
an Bedeutung gewann.

In seiner Frühzeit hat Strawinsky, wie
ein Bück auf die Werkliste verrät, keine

geistüchen Stoffe vertont. Aus der «russischen

Phase» wäre an gewichtigeren Doku-

63 5



menten einzig die Balmont-Kantate «Le roi
des étoiles» von 1911 zu erwähnen; ein
Stück, dessen Wert bündig zu beurteilen
indessen schwer fällt, weil es kaum je
aufgeführt wird. Demgegenüber weisen aus
Strawinskys «klassizistischer Epoche» zwei
Schöpfungen von höchstem Rang in die
kultische Sphäre: die «Psalmensymphonie»
von 1930 und die «Missa» von 1948; im
Umkreis der ersteren wuchsen ferner die
a-cappella-Sätze «Pater Noster», «Credo»
und «Ave Maria», der letzteren ging die
kleine Kantate «Babel» voraus. Dann kam

1952 die «Cantata» über anonyme geistliche
Texte des engUschen Mittelalters: in ihrem
zentralen Ricercar, einer Fassung der « Sacred

History», hat Strawinsky erstmals eine
Intervallkonstellation teils in einer, seltener
in mehreren Stimmen zugleich nach den
Prinzipien der Schönbergschen Technik
abgewandelt. 1955 erschien das «Canticum
Sacrum » auf Verse des Alten und des Neuen
Testaments, vorwiegend der Psalmen und
des Markus-Evangeüums : in ihren drei
mittleren Abschnitten hat sich Strawinsky
zur Verfestigung seiner Sprache wie bereits
erwähnt erstmals zwölftöniger Reihen
bedient. 1957/58 entstanden die «Threni», die
« Lamentationes Jeremiae Prophetae»: ein
Werk für Soü, Chor und Orchester wiederum,

und obendrein das erste, das Strawinsky
vom ersten bis zum letzten Takt konsequent

auf eine (und nur eine) Zwölftonreihe
abgestützt hat. Alles in allem darf man wohl
mit Fug behaupten, daß die syntaktisch
entscheidenden Zeugnisse von des Meisters
«serieller Periode» samt und sonders dem
sakralen Bereich zugehören.

Ein Zufall? Oder läßt sich ein
Zusammenhang herleiten zwischen den Bindungen,
die Strawinsky im Musikalisch-Konstruktiven

eingegangen ist, und jenen, die er in
übergeordneten Schichten seines Daseins
gefunden hat? Ein Zusammenhang vielleicht
so, daß die einen die andern spiegeln?

Schwer zu sagen. Soviel kann wohl mit
einiger Sicherheit festgesteUt werden:
Strawinsky schreibt der Reihe keinen Eigenwert
zu. Anders als der letzte Webern sieht er in
ihr kein Ding an sich (also auch weder
Abbild noch Sinnbild, weder Concetto noch

Metapher); denn anders als der letzte
Webern, der vor ihren Wundern in Andacht
die Hände faltete und darüber das Komponieren

gelegentüch vergaß, schaltet und
waltet er mit ihr ebenso gelassen wie
großzügig. Sie ist ihm ein Mittel, um Ordnung
zu stiften ; das Mittel par excellence vielleicht.
Ordnung indessen ist bei Strawinsky ein
Begriff, der transzendiert : Basis und Ziel in
einem («Die Notwendigkeit eines Zwanges,
einer freiwillig angenommenen ,Haltung',
liegt tief in unserem Wesen begründet; sie
erstreckt sich nicht nur auf die Kunst,
sondern auf alle bewußten Erscheinungsformen
des menschlichen Daseins. Es ist das

Verlangen nach einer Ordnung, ohne die nichts
entsteht, während aUes zerfäüt, wenn sie

aufgehoben wird9. » Und in anderem
Zusammenhang: «Ich verstehe die Aufgabe
der Musik ganz anders als man denkt. Sie
ist uns einzig und aUein gegeben, um
Gesetz und Ordnung in die Dinge zu
bringen10. »)

Wir verzichten darauf, voreiüge Schlüsse

zu ziehen; wir registrieren Tatsachen. Und
Tatsache ist, daß Reihentechnik und Sakralmusik

in einer von Strawinskys jüngsten
Schöpfungen sich wiederum getroffen haben :

in der Kantate «A Sermon, a Narrative and
a Prayer», komponiert 1960/61 im Auftrag
von Paul Sacher, und von Paul Sacher und
einer Anzahl hervorragender SoUsten im
Februar dieses Jahres in einem zur Gänze
Strawinsky gewidmeten Abonnementskonzert

des Basler Kammerorchesters mit einer
Überlegenheit zur Wiedergabe gebracht, die
die späteren Festaufführungen in Venedig
und London längst nicht wieder erreicht
haben.

Strawinsky über den Vorwurf: «Wie
,Threni' — die Klagen des Jeremias — auf
das Alte Testament zurückgingen, so ist
,A Sermon, a Narrative and a Prayer' eine
Kantate des Neuen Testaments. Im Glauben

und in der Barmherzigkeit führt die
Tugend der Hoffnung, dieser neutestament-
üche Weg zur Wahrheit, den ersten christlichen

Märtyrer, den heiligen Stephanus,
dazu, für seine Peiniger zu beten und so die
Tat seines Meisters zu wiederholen. Briefe
des Apostels und Teile aus der Apostel-

636



geschichte — im Text der King James'
Bible mit inspirierender Schönheit dargesteUt

— sowie das Gebet des Thomas Dek-
ker, dessen Sprache aus der gleichen Zeit
stammt, wurden für meine neue Kantate
gewählt11. »

Der Hinweis auf das Gegenbild der
«Threni» ist in mehr als einer Hinsicht
fruchtbar. Dort Altes Testament, hier Neues
Testament, sagt Strawinsky. Ergänzen wir:
Dort lateinische Texte, die die Kirche in die
Liturgie der Karwoche einbezogen hat, hier
englische Worte teils nicht-biblischen
Ursprungs, die im ganzen minder starr und
unpersönlich anrühren. Dort hochgetriebene,

durch und durch objektivierte Kano-
nik als Rückgrat der musikalischen Form,
hier leichtere, ausdruckshaftere vokale
Bildungen, die mit gesprochenen Abschnitten
kontrastieren. Dort kompakter Chorklang,
zuweilen orchestral gepanzert, hier
durchbrochener Satz, im Geäder an Webern
gemahnend und die eminenten Tugenden der
Shakespeare-Songs auf höherer Ebene
weiterführend. Und dort wie hier, in den
«Threni» wie in der Stephanus-Kantate,
eine einzige Zwölftonreihe, die über das

ganze Stück hinweg verbindlich bleibt, ge-
legentüch die Akkordik regelt, zumeist aber
als subthematische Grundgestalt im Sinne
der früheren IntervaUkonsteUationen
ausschließlich horizontal, ausschheßUch melodisch

verwendet ist.
Lassen wir eine kleine Einzelheit nicht

außer acht: In den «Threni» hat Strawinsky
sich ab und zu gewisser reihentechnischer
Praktiken bedient, zu denen weder Schönberg

noch Webern Zuflucht genommen
hätten. Er hat etwa seine Serien rotieren
lassen; er hat sie gekappt, auch gekreuzt;
vor allem aber hat er sie vielfach nur
bruchstückweise, nur hälftig eingesetzt. Ähnliches
gilt nun auch für «A Sermon, a Narrative
and a Prayer». Nur: was in den «Threni»
als Lizenz erschien — Lizenz, die ein Meister
in der Interpretation vorgegebener Regeln
sich eben leistet —, hat hier seine genaue
Rechtfertigung in der Sache selber, in der
Beschaffenheit der Reihe nämUch. Denn
diese Reihe gliedert sich in zwei Hexachorde,
die je in die nämUche viertönige Gruppe

münden, damit getrennt verfügbar werden
und einander vertreten können.

So fügt «A Sermon, a Narrative and a

Prayer» sich jener Kette von «seriellen»
Sakralwerken ein, als deren erstes GUed vor
einem Jahrzehnt die «Cantata» weitherum
Bestürzung hervorgerufen hat. Noch einmal
haben die struktureüen Bindungen sich
verstärkt: nicht nur im Hinbück auf die Lizenzen,

die jetzt keine mehr sind, sondern auch

insofern, als die Reihe an den Angelpunkten
des musikahschen Geschehens durchwegs in
originaler Lage, untransponiert aufküngt.
Und dennoch wirkt die Kantate als Ganzes

freier und weiter als ihre Vorläufer. Ein
Widerspruch? Nicht bei Strawinsky. «Meine
Freiheit besteht darin, mich in jenem engen
Rahmen zu bewegen, den ich mir selbst für
jedes meiner Vorhaben gezogen habe. Ich
gehe noch weiter : meine Freiheit wird um so

größer und umfassender sein, je enger ich
mein Aktionsfeld abstecke und je mehr
Hindernisse ich ringsum aufrichte12.» Und:
«Der Areopagitus behauptet, daß in der
himmüschen Hierarchie die Würde der Engel

um so größer ist, je weniger Worte ihnen
zur Verfügung stehen; daher spricht der

von aüen am höchsten stehende nur eine
Silbe aus13.»

Schaubare Ordnung — Ballett mit Balanchine

Distanz kann aüenfaUs auf dem Umweg über
die Ironie gewonnen werden. Nur läuft, wer
der Ironie sich ausliefert, Gefahr, ins Manierierte

abzugleiten und in maskenhafter
Starre zu enden. Die a-private, wenn nicht
sogar anti-private Distanziertheit, die
Strawinskys Oeuvre kennzeichnet, wurzelt
tiefer. Sie ruht auf den Bindungen, die der

Komponist eingegangen ist. Den Bindungen
musikaüsch-technischer Art, mit deren Hilfe
er Ordnung stiftet in seinen Partituren ; den
über-musikalischen Bindungen, die in seinem
Glauben sich äußern, es strahle solche

Ordnung ab in höhere Schichten, bewirke
Ordnung ihrerseits, und werde schUeßUch eins

mit jener Ur-Ordnung, als deren Abglanz
dem Menschen sich nach der Einschau
Thomas von Aquins das Erhaben-Schöne
darsteUt.

637



Die Zusammenhänge liegen heute offen

zutage; die Ordnungen, die musikalischen
wie die über-musikalischen, sind in
Strawinskys jüngsten Kantaten beim Namen
genannt. Nicht immer waren sie ganz so mit
Händen zu greifen. Daß sie desungeachtet
lange vor 1952 schon am Werk gewesen
sind, daß die nämüche Konzeption von
Ordnung Strawinsky schon viel früher
geleitet hat, exemplifizierte ausgangs dieser
Saison George Balanchine mit den SoUsten
des New York City BaUet an den BaUetten
über griechische Mythen: im Rahmen einer
glanzvollen Festaufführung an der Hamburgischen

Staatsoper.

Strawinsky und der Tanz. Die Titel sind
geläufig: die ruhmreiche Trilogie der
«russischen» Ballette mit «Feuervogel» (1909/10),
«Petruschka» (1910/11) und «Sacre du
Printemps» (1911/13), der sich 1923 die 1914
bereits entworfene Tanz-Kantate «Les
Noces» anschloß — «russisch» auch sie

nach Vorwurf und Gestaltung; dann der
Durchbruch zum klassischen BaUett mit
«Pulcinella» (1919) — klassisch nicht so
sehr im Hinbück auf die Herkunft des musi-
kaüschen Materials als vielmehr mit Bezug
auf das Verhältnis von Fabel und Szene, auf
die tänzerische Linie, die von nun an mehr
und mehr zum Ballett blanc konvergierte:
in «Apollon musagète» (1927/28), in «Le
Baiser de la Fée» (1928), in «Jeu de Cartes»
(1936), den «Scènes de BaUet» (1938),
«Orpheus» (1947) und «Agon» (1954/57).
Und bekannt ist Strawinskys Credo: «Im
klassischen Tanz sehe ich den Triumph
maßvoüer Planung über das schweifende
Gefühl, der Regel über die WiUkür, der
Ordnung über den ,Zufaü' Und nicht
persönliche Vorüebe treibt mich dazu, das
klassische BaUett so hoch zu schätzen,
sondern die Erkenntnis, daß es ein vollendeter
Ausdruck des appoUinischen Prinzips ist14.»

Weniger bekannt ist demgegenüber die
Tatsache, daß Strawinskys musikalische
Sprache zumindest anfangs bei den Choreographen

kaum auf Verständnis gestoßen ist.
Weder Nijinsky noch Fokin fanden sich in
den elaborierten Zeit-Räumen zurecht, und
auch Massine und der hochbegabten Nijinska
scheint es nur in einzelnen Belangen gelun¬

gen zu sein, der Musik ein gültiges
Äquivalent an die Seite zu stellen; jedenfaUs hat
Strawinsky gleich nach der ersten Begegnung

mit George Balanchine schon darauf
verzichtet, sie zu weiterer Mitarbeit
zuzuziehen.

Balanchine, dem wir neben der geschichtlich

so bedeutsamen europäischen Erst-
Inszenierung von «ApoUon musagète» die
Kreation von «Jeu de Cartes», «Orpheus»
und «Agon» danken, der außerdem an
minder gewichtigen Stücken aus Strawinskys
Feder etwa die «Zirkus-Polka» und die
«Danses Concertantes» auf die Bühne
gebracht hat, und der obendrein das Vioün-
konzert und die Bratschen-Elegie tänzerisch
adaptierte — George Balanchine hatte
Nijinsky, Fokine, Massine und der
Nijinska von Anbeginn eines voraus: er war
selber Musiker; er hatte am Petersburger
Konservatorium Klavier und Komposition
studiert. Als Musiker aber, als Komponist,
verfiel er nie in den beklagenswerten Fehler,
die formalen Einheiten einer Vorlage
sinnwidrig zu unterteilen, zu zerstückeln, die
Fragmente dann bewegungsmäßig einzeln
durchzubilden und sie hinterher einfach
aneinanderzureihen — zu einem Ablauf von
Bewegungsfolgen, dessen Dauer wohl der
Dauer der formalen Einheit entspricht, der
in sich jedoch eben dieser Einheit entbehrt.
Als der Komponist, der er zum wenigsten
auf dem Papier ist, sah er stets seine Aufgabe
darin, in der choreographischen DarsteUung
die Struktur, die innere Ordnung einer
musikaUschen Vorlage schaubar zu machen.

Halten wir im «ApoUon», dem frühesten
Werk, das in das Hamburger Programm
aufgenommen worden ist, die faszinierende

Beziehung zwischen dem ungebrochenen
Fluß der Bewegung, der von pantomimischen
Einschüben unverwässerten Unearen Reinheit

des tänzerischen Geschehens einerseits
und der einseitig von der Melodik her
bestimmten Textur der Musik andrerseits fest.
Notieren wir zum «Orpheus» neben der
frappanten Sparsamkeit, die gleich der
altersweisen Partitur die in sich wesentlich lyrische
Choreographie kennzeichnet, vorab eines:
den Umstand, daß Balanchine konsequent
nach den regulären metrischen Zählzeiten

638



tanzen läßt, die Bühne also in dauernden
Widerspruch zu den aus dem Orchester
aufschießenden abrupten Akzenten bringt,
damit aber nicht nur den dramatischen
Gehalt der Mythe indirekt, im harten Gegensatz

zweier verschiedener Betonungsschichten
einfängt, sondern erst noch (wenn nicht

zuvor) die — wie wir früher sahen —
formtragenden, weil motivtreibenden
Schwerpunktsverschiebungen dem Betrachter recht
eigentlich aufdrängt. Und weisen wir im
«Agon» endüch auf das berückende
Wechselspiel zwischen stiüsierten alten Tanzformen

und frei entwickelten, zu schlechterdings

unglaublichen Verschränkungen
gefügten Pas, zwischen zeremoniösen
Gruppierungen und expressiven Soli hin — einem
Wechselspiel, das einmal mehr den Charakter

der grundsätzlich zweigleisigen Musik
mit letzter, mit unübertrefflicher Präzision
spiegelt.

Hamburgs Beitrag zum Strawinsky-Jahr,
geadelt durch die Anwesenheit des Meisters,
der seinen «Apoüon» selber dirigierte, hat
uns als der den Fachleuten zufolge größte
Tanzabend der Nachkriegszeit im genau¬

esten Sinne des Wortes vor Augen geführt,
daß überragende schöpferische Leistungen
ihre Kreise ziehen. Insofern mag er dem
Phänomen Strawinsky am ehesten gerecht
geworden sein.

Hansjörg Pauli

1 Strawinsky: Gespräche mit Robert
Craft (Atlantis-Verlag Zürich, 1961), S. 16.

2Id., S. 23. 'Strawinsky: Musikalische Poetik
In: Strawinsky: Leben und Werk — von ihm
selbst (Atlantis-Verlag Zürich, 1957), S. 208.

4Strawinsky: Gespräche mit Robert Craft,
S. 124. 5«Melos», November 1947, Mainz.
6Strawinsky: Gespräche mit Robert Craft,
S. 177. 'Id., S. 167. 8Id., S. 168.

"Strawinsky: Erinnerungen in: Strawinsky:
Leben und Werk — von ihm selbst, S. 124.
10«Les beaux arts», Juni 1934, Brüssel.
11 Brief an Paul Sacher vom 7. August 1961.
12 Strawinsky : MusikaUsche Poetik in:
Strawinsky: Leben und Werk — von ihm selbst,
S. 203. 13Id., S. 245. "Strawinsky:
Erinnerungen in: Strawinsky: Leben und Werk
— von ihm selbst, S. 97.

FRIEDRICH NIETZSCHE ALS MUSIKER

«Das Leben ohne Musik
ist einfach ein Irrtum,
eine Strapaze, ein Exil. »

(Brief an Peter Gast vom

ij. Januar 1888)

Nachdem anläßUch der Eröffnung des
Nietzsche-Hauses in Sils-Maria schon einige
musikaUsche Kompositionen des Phüosophen

Friedrich Nietzsche vorgeführt wurden,

fand am 22. JuU 1962 in Sils-Maria, wo
Nietzsche von 1881 bis 1888 seine Sommer
zuzubringen pflegte, das erste ausschüeßüch
aus Werken des Philosophen bestehende
Konzert statt. Ursula Buckel (Sopran) sang
elf der bisher veröffentlichten vierzehn Lieder,

und der Pianist Urs Voegelin, der sich

auch als Begleiter sehr verdient machte,
spielte drei der erhaltenen Kleinen Klavierstücke.

Da Nietzsches kompositorische
Tätigkeit heute noch so gut wie unbekannt ist,
nimmt der Schreibende gerne die Gelegenheit

wahr, hier über die Umstände dieser

Tätigkeit zu berichten. Das Einführungsreferat,

das er an der Veranstaltung hielt,
deckt sich im wesentUchen mit den folgenden
Ausführungen.

Die Geschichte des Bekanntwerdens der
Kompositionen des Philosophen Friedrich
Nietzsche ist kurz, aber ereignisreich. Nietzsche

selbst Ueß 1887 ein Werk drucken, den
« Hymnus an das Leben », den Peter Gast auf

639



Grund einer Klavierskizze für Chor und
Orchester instrumentiert hatte. Einzelne Lieder
und Klavierstücke erschienen in den folgenden

Jahren an verstreuten und wenig zu-
gängüchen Orten, unter ihnen das einzige
Lied Nietzsches auf einen eigenen Text. Im
Jahre 1924 kam bei Kistner und Siegel in
Leipzig in wenigen Exemplaren ein Band
heraus, der die Lieder enthielt. Ein zweiter
Band, der die übrigen Kompositionen
enthalten sollte, folgte nicht. Unter einem
unglücklichen Stern stand auch der Versuch
des Musikforschers Gustav Lenzewski, in
Verbindung mit der von Karl Schlechta
betreuten Neuausgabe von Nietzsches Werk
die musikalischen Kompositionen zu
veröffentlichen. Das bereitgehaltene Material,
mehrheitUch aus Abschriften bestehend,
wurde 1944 in Leipzig bei einem Bombenangriff

vernichtet. Es handelte sich nun darum,

der Originale habhaft zu werden, die im
Nietzsche-Archiv in Weimar liegen mußten.
Der Initiative und der Ausdauer des Basler
Musikers und Musikforschers Carl Janz lst
es zu danken, daß tatsächUch jede musikalische

Note, die von Nietzsche noch erhalten
ist, im Laufe der letzten vier Jahre
abgeschrieben und photokopiert und eine Ausgabe

vorbereitet werden konnte, die das

Hörenswerteste zusammenfaßt. Sie wird gegen
Ende 1962 im Bärenreiter-Verlag unter der
Aufsicht von Willi Schuh erscheinen. Herr
Janz war zur Vorbereitung des Notentexts
mehrmals nach Weimar gereist und hat sich
seiner mit aller Gründlichkeit und
Sachkenntnis angenommen1.

Man fühlt sich nun gedrängt, zwei möglichen

Mißverständnissen vorzubeugen.
Erstens : Friedrich Nietzsche hat keine musikalischen

Werke geschrieben, die an Originalität
der Konzeption, an Tiefe der Bedeutung und
an Reichtum des Stils seinen literarischen und
philosophischen Meisterwerken gleichstehen.

Und zweitens: Nietzsches Kompositionen
fallen alle in die frühe Zeit seiner

Wirksamkeit. Die meisten Stücke wurden vor der
Zeit geschrieben, da die Begeisterung für das

Werk Richard Wagners sein künstlerisches
Denken und sein musikalisches Urteilen zu
bestimmen begann, also vor 1868. Keine
musikalischen Neukompositionen begleiten

Werke wie die «Unzeitgemäßen Betrachtungen

». Was Nietzsche damals noch in Noten
niederschrieb, waren Überarbeitungen
früherer Kompositionen. Die musikalische
Produktion kam zu einem völügen Stillstand in
der Zeit des «antiromantischen Bekenntnisses»,

der Zeit des AbfaUs von Wagner, die
in der literarischen Produktion der Zeit von
«MenschUches, Allzumenschliches» bis zu
«Ecco Homo» entspricht. Nietzsches
Kompositionen sind also Werke des Jugendlichen,
der sich inmitten der Fülle seiner Begabungen

noch nicht aufdas WesentUchste konzentriert

hat. Nietzsche selbst beschreibt seine
früheste musikalische Aktivität wie folgt:

« Zur Musik nämUch fühlte ich schon seit
meinem neunten Jahre den aUerstärksten

Zug; in jenem glücklichen Zustande, in dem
man noch nicht die Grenzen seiner Begabung
kennt und alles, was man liebt, auch für
erreichbar hält, hatte ich unzählige Kompositionen

niedergeschrieben und mir eine mehr
als dilettantische Kenntnis der musikalischen
Theorie erworben2.»

Seine Kenntnis der musikalischen Theorie

und der Technik der Komposition ist
zwar fast immer «mehr als dilettantisch», sie
ist aber, besonders in der musikalischen
Notation, nur selten professionell. Nietzsche
lernte nie, das musikalische Vorzeichenwesen
völlig zu beherrschen.

Diese einschränkenden Umstände können

die Freude an dem, was vorhanden ist,
nicht zerstören. Während nicht alle Kompositionen

einer öffentUchen Aufführung
standhalten würden, ist genügend da, um mehrere
gehaltvoUe Konzertprogramme zu füllen.

Nietzsches Kompositionen erstrecken
sich auf drei Bezirke: auf klavierbegleitete
Lieder, auf Klavierstücke — sowohl im Format

des kleinen romantischen Charakterstücks

wie der großen romantischen Fantasie

— und auf oratorische Werke. Zu den Letzteren

zählen ein Weihnachtsoratorium und
die Fragmente einer Messe. Außerhalb dieser

Gattungen stehen Einzelkompositionen wie
ein als Melodrama bearbeitetes Klavierstück
und eine Fantasie für Klavier und Violine.
Einige einzelne Stücke für Klavier, auf einen
größeren Zusammenhang weisend, finden
ihre Erklärungen in den autobiographischen

640



Aufzeichnungen Nietzsches, wo es zum
Beispiel unter dem Titel «Meine musikaUsche

Tätigkeit im Jahre 1863» heißt:
Im Kopf ersonnen:
das AUegro einer Sonate, vierhändig,

vergessen, das Adagio dazu, nicht vergessen3.

In der Produktivität des jungen Nietzsche

wechseln Phasen unreflektierter Kreation

mit solchen wägender, selbstkritischer
Bestandesaufnahme. Letzteren verdankt man
die Aufzeichnungen über seine Kompositionen

in den verschiedenen autobiographischen

Schriften zwischen 1856 und 1869.
Nietzsches musikaUsche Inspiration

stammt, wie die der hervorragendsten
Komponisten seiner Zeit, aus der intensivsten
seeüschen Identifikation mit außergewöhnlichen

Gestalten und Geschehnissen, wie der
Gestalt des «Manfred» und des Dramas des

slavischen Helden « Ermanarich ».

Eine nicht minder fruchtbare QueUe
musikaüscher Eingebung bilden romantische
Gedichte. Sie erlebt er mit einer Einfühlung,
die an Robert Schumann erinnert, dessen

Lieder die weittragendsten Vorbüder für
Nietzsches eigene musikaUsche Lyrik wurden.

Wie bei Schumann liegt der Kern der
musikalischen Gestaltung meist viel mehr
im Harmonischen als im Melodischen.
Nietzsche, der später das Lob der starken
und einfachen Melodien singen und an den
Italienern und Franzosen die Gabe der
melodischen Eingängüchkeit rühmen wird, ist als

Komponist der suchende Deutsche, der in
den Geheimnissen der Harmonik den
Geheimnissen der Verwandlung des Empfindens

nachspürt. Das Fehlen eines einfachen
harmonischen Bezugssystems, das aUein

eingängliche Melodien erlaubt, ist in sich selbst
ein Ausdruck der inneren Labilität, die den

spätem Zerstörer konventioneUer Sicherheiten

schon in seiner Jugend kennzeichnet.
Viele der harmonischen Fortschreitungen in
Nietzsches Liedern und Klavierstücken sind
uns heute aus der spätem romantischen Musik

vertraut; sie waren indes zu seiner Zeit
neu oder doch nur in Kreisen der Neutöner,
namentUch Komponisten des Kreises um
Franz Liszt, vertraut. Nietzsche ist sich des

kühnen Charakters seiner Harmonik bewußt.

Er schreibt in dem auch sprachüch eindrücklichen

Kommentar zu «Ermanarich4»:
« Unmittelbar vor dem Nationalmarsch im

Anfang sind mehrere kühne Übergänge. Von
Ges-Dur plötzUch nach g eis e a, dann von
Ges-Dur in d-Moll. Der Weltschmerz wird
durch seltsame Harmonien eingeführt, die
sehr herbe und schmerzlich sind und mir
anfangs durchaus mißfielen. Jetzt erscheinen
sie mir durch den Gang des Ganzen etwas

wenigstens gemildert und entschuldigt. Das

Drängen und Jagen der Leidenschaft
zuletzt mit ihren plötzlichen Übergängen und
stürmischen Ausbrüchen strotzt von
harmonischen Ungeheuerüchkeiten, über die ich
nicht zu entscheiden wage. Das Entsetzlichste

ist der Sprung aus Des-Dur in ffff f as

ces d mit a im Baßtremolo. »

Friedrich Nietzsches Entwicklung als

Komponist, so kurz sie ist, zeigt eine Wandlung

von unverständiger Ablehnung von
Liszts harmonischen Neuerungen zu deren

begeisterter Anerkennung. Es ist dieses

Vertrauen mit der Tonsprache von Franz Liszt,
das ihn, aber nur als rezeptiven Künstler, auf
die Musik Richard Wagners vorbereitete.
Die Zweiheit des kompositorischen Einflusses

von Schumann und Liszt läßt sich besonders

in den Klavierstücken erkennen: die
kurzen Charakterstücke stehen, wenn nicht
in der musikahschen Substanz, so doch in der

Gesamthaltung im Zeichen Schumanns, die

großen Klavierfantasien in jenem Liszts. Der
Durchbruch zu Liszt, und damit Wagner,
fäUt mit der ersten Befreiung von den sehr

angestrengten morahschen Grundsätzen

zusammen, die Nietzsches frühe Jugend
kennzeichnen. Der Zwölfjährige läßt sich so über
Musik vernehmen5:

«Die Tonkunst redet oft in Tönen
eindringlicher als die Poesie in Worten zu uns
und ergreift die geheimsten Falten des

Herzens. Aber alles was uns Gott schenkt, kann

uns nur dadurch zum Segen gereichen, wenn
wir es richtig und weise anwenden. So
erhebt der Gesang unser Wesen und führet es

zum Guten und Wahren. Wird aber die Musik

nur zur Belustigung gebraucht oder um
sich sehen zu lassen vor den Menschen, so

ist sie sündlich und schädlich. Und doch findet

man gerade dieses so häufig, ja fast die

641



ganze moderne Musik trägt die Spuren
davon. Eine andre recht traurige Erscheinung
ist, daß viele neuere Komponisten sich
bemühen, dunkel zu schreiben... Vorzügüch
diese sogenannte Zukunftsmusik eines Liszt,
Berüoz, sucht etwas darin, so eigentümliche
SteUen wie nur mögUch zu zeigen.»

Der Achtzehnjährige aber hat in diesem

«Eigentümüchen» die Faszination elementarer

Lebenskräfte entdeckt und in ihr die
Geheimnisse der Verwandlung des Empfindens
und des menschUchen Willens wahrgenommen,

die ihn auch in der Musik zu einem
Künder des romantischen Geistes, zu einem
Verkünder der menschUchen Verwand-
lungsmögüchkeit machen. Daß diese

Verwandlung in der Musik keiner begrifflichen
Festlegung bedarf, rückt ihm diese Kunst
besonders nahe. Dämonisch erscheint ihm
diese ideelle Stummheit der Musik und gerade

darum unendUch anziehend. Der Bericht
über seine musikaUsche Tätigkeit im Jahre
1863 enthält die Erwähnung einer Abhandlung

«Über das Dämonische in der Musik».
Ihr Gehalt dürfte im Versuch über die
Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik
wieder erkennbar sein. Erst die harmonisch
und — wie er glaubte — moraüsch befreite
Musik vermochte ihn unmittelbar, befreit
auch von den Schranken des Begrifflichen,
an das flüchtige und doch dauerhafte Wesen
der menschUchen Empfindung heranzutragen.

Es wäre darum falsch, die Kraft der
Verwandlung, die er in der Musik empfand,
direkt und in concreto mit seinen philosophischen

Idealen der Verwandlung zu verbinden.

Die beiden Bezüge, die Nietzsche selbst
zwischen seinen Uterarischen und musikaü-
schen Werken hergesteUt hat, überraschen
und sind offensichtlich als nachträgüche
Reflexion entstanden. Wenn er am 22. Februar
1881 an Peter Gast, seinen getreuesten
musikahschen Mitarbeiter, schreibt, daß hinter
seinem 1880 erschienenen Buch «Morgenröte»

seine «Manfred»-Meditation von 1872
mitklinge, so erscheint das ein zwar ferner,
aber mögücher Bezug. Wenn er aber ein Jahr
später Gast wissen lassen wiU, daß die
Komposition « Gebet an das Leben » als Kommentar

zur «Fröhüchen Wissenschaft» verstan¬

den werden könne, so lehnt das Gast
berechtigterweise entschieden ab. Er schreibt am
20. September 1882 zurück: «Sie haben sich
auf dem musikahschen Gebiet nicht gehäutet
— es ist ,Manfred' geblieben, groß und
machtvoU, aber unheimüch. »

Mehr als Entsprechungen romantisch
gefühlter Stimmungen ergeben sich zwischen
seinen Uterarischen und seinen musikalischen
Werken nicht. Nein, weder die von ihm
verehrte fremde Musik noch seine eigene Musik
sind Illustrationen jener kühner Ideen, die in
der Verwandlung des Menschen zum
Übermenschen gipfeln. Und doch ist es nicht
schwer, in beiden den gemeinsamen Mutterboden

zu erkennen : den WiUen des romantischen

Menschen, über sich selbst hinaus
gehoben zu werden, oder, aktiv gewendet, sich
über sich selbst zu erheben.

Eine der schönsten Beschreibungen der
Empfindung der Verwandlung mehr als des

WiUens zur Verwandlung schUeßt sich, für
jene Zeit bezeichnend, an eine Evokation
von Franz Liszt an. Nietzsche schreibt in
seinem Aufsatz «Über Stimmungen»: «Ich
habe an diesem Tage viel die Consolations
von Liszt gespielt, und ich fühle, wie die
Töne in mich eingedrungen sind und in mir
vergeistigt widerküngen. Und ich habe kürzhch

eine schmerzUche Erfahrung gemacht
und einen Abschied oder einen Nichtab-
schied erlebt, und nun merke ich, wie dies

Gefühl und jene Töne sich miteinander
verschmolzen haben und glaube, daß die Musik
mir nicht gefaUen haben würde, wenn ich
nicht diese Erfahrung gemacht.» Und ein

wenig später: «Das, was jetzt vielleicht dein

ganzes Glück oder dein ganzes Herzeleid ist,
wird vieUeicht in kurzem nur noch das
Gewand eines noch tiefern Gefühls sein und
wird darum in sich verschwinden, wenn das

Höhere kommt. Und so vertiefen sich immer
mehr unsre Stimmungen, keine einzige
gleicht einer andern genau, sondern jede ist
unergründüch jung und die Geburt des

Augenbücks6. » Mit der Entdeckung solcher

Verwandlungsfähigkeit hat Nietzsche seine
künstlerische Spontaneität gefunden. Spon-
tan-stimmungshaft sind aüe seine musikalischen

Kompositionen bis, in der Zeit um
1870, sich seine musikalische Erfindungs-

642



kraft im Meer der Wagnerschen Musik
ertränkt.

Niemals aber gibt Nietzsche, solange er
lebt, die Intensität der Beziehung zur Musik
auf. Es gibt Stellen in Briefen, wo er zur
Bezeichnung einer Stimmung kein Wort,
sondern einen Akkord setzt.

Akkorde, Harmonien, Rythmen — sie

sind für ihn, wie für viele andere romantische
Dichter und Denker, Chiffren des Unaus-
sprechüchen. Das Unbegrenzte der Empfindung,

das zur Verwandlung einlädt, ist auch
dort ihr Ziel, wo sie erklärende Worte
beifügen. Man nehme deshalb die Titel von
Nietzsches Stücken nicht zu genau. Besonders

lasse man sich in seiner Vorstellungskraft

nicht durch die teils sehr kapriziösen
Überschriften der Klavierstücke einschränken.

Wie wenig genau Nietzsche der
Komponist seine eigenen Titel nimmt, geht zum
Beispiel daraus hervor, daß er seine
«Mazurka » im Zweitakt schrieb.

Ahnlich verhält es sich bei den Liedtexten.

Zwar sind die Texte von Klaus Groth,
Adalbert von Chamisso, Hoffmann von
Fallersieben, Friedrich Rückert, A. Petöfi usw.
die QueUen seiner musikalischen Eingebung,
aber er behandelt ihre einzelnen Formglieder
meist als nebensächlich. So gleichgültig ist
oft Nietzsches Textlegung, daß sie für die
Aufführung der Verbesserung bedarf.

AUe diese Umstände finden sich in der
Erfahrung der Musik als einem Namenlosen.
Wie könnte sich Nietzsche um die Details
der Vorzeichen der einzelnen Tonarten
kümmern, wo er sich doch im Medium der
Musik die Befreiung von der Enge des

Festgelegten, Bezeichneten erwünscht? Die
innere Grenzenlosigkeit, die nach seinem
späteren Glauben Wagner der Musik ganz
wiedergewonnen hat, ist die Vorbedingung der
Kraft der Verwandlung, die Nietzsche sucht
— in Gedanken, in Worten und in Tönen.
Da der musikaUsche Ausdruck namenlos ist,
kann er aüein dem romantisch Heimatlosen
letzte Nahrung und Heimat sein. «Es
entwächst der Mensch allem, was ihn einst
umschlang», schreibt er in frühem Alter. «Er
braucht nicht die Fesseln zu sprengen,
sondern unvermutet, wenn ein Gott es gebeut,
faUen sie ab; und wo ist der Ring, der ihn

endlich noch umfaßt? » Von so früher Zeit an
hat Nietzsche nicht mehr aufgehört, von
jener Grenzenlosigkeit, die sein eigener Geist
schuf, angezogen zu werden und sich doch,
wie alle Romantiker, verzweifelt nach dem

«Ring» umzusehen, der das Unsagbare und
das UnendUche noch zusammenhalten könnte.

Immer und immer wieder ist es für Nietzsche

die Musik, die ihm ein Gefühl momentaner

Heimatlichkeit gewährt. Besonders
eindrücklich geschieht es nach der Uraufführung

von Wagners «Meistersinger», von der
Nietzsche in einem Brief an Rohde sagt: «Ich
habe Dir noch nicht erzählt von der ersten

Meistersinger-Aufführung in Dresden, von
dieser größten künstlerischen Schwelgerei,
die mir dieser Winter gebracht hat. Weiß
Gott, ich muß doch ein tüchtiges Stück
Musiker im Leibe haben, denn in jener ganzen
Zeit hatte ich die stärkste Empfindung,
plötzlich zu Hause und heimisch zu sein und
mein sonstiges Treiben erschien wie ein ferner

Nebel, aus dem ich erlöst war. »

«Nietzsche der Musiker» geht also

notgedrungen über «Nietzsche der Komponist»
hinaus. Die Doppeltheit der Sehnsucht nach
der Unendhchkeit einerseits und nach der

Geborgenheit andererseits, das Paradox der
künstlerisch gebändigten Unendlichkeit, dessen

VerwirkUchung aüein ihm Befriedigung
gewähren konnte, ist der Kern des
«psychologischen Problems», das er besonders im
Bezug auf die Musik darzustellen glaubte. Wo
immer er in seinen Schriften dieses « Problem »

erwähnt, bezeichnet er seine eigene Art der
Verfaüenheit an die Ausdruckskraft der Musik.

Er wußte, daß aüein die bestimmte
Unbestimmtheit, die begrenzte Unbegrenztheit
der Musik das Rätsel seiner Seele, das sich
der BegriffUchkeit entzog, aussprach. Als er
sich zwei Jahre vor der Umnachtung noch
einmal auf seine Komposition «Hymnus an
die Freundschaft» bezog, erklärte er, schon
etwas distanziert, von sich selbst: «Diese
kleine Zugehörigkeit zur Musik und beinahe

zu den Musikern, für welche dieser Hymnus
Zeugnis ablegt, ist in Hinsicht auf einstmaliges

Verständnis jenes psychologischen
Problems, das ich bin, ein unschätzbarer Punkt. »

Zum Verständnis dieses Problems, zum
unmittelbaren Genuß aber auch des Ge-

643



schaffenen, gibt die Veröffentüchung der der Basler Nachrichten vom n. März 1962

Kompositionen von Nietzsche eine lang
vermißte Gelegenheit.

Andres Briner

1Carl Janz berichtete im Sonntagsblatt

(Nr. 107) über Details der Quellenlage.
2 Friedrich Nietzsches Werke, Edition Carl
Hanser, München, Bd. III, Seite 151.
3A. a. O., S. in. 4A. a. O., S. 105. 5A. a. O.,
S. 34. 6A. a. O., S. 113 und 115.

SALZBURGER FESTSPIELE 1962

Dominierend ist in diesem Jahre Salzburgs
Genius W. A. Mozart, und das ist gut so,
verdankt doch Salzburg seinen Ruhm als

Musikstadt den in Mozarts Namen
veranstalteten Musikfesten, aus denen sich die
Festspiele in ihrer heutigen Form entwickelt
haben. Wenn wir nun die Mozart-Opern in
der Reihenfolge ihrer Entstehung betrachten,
beginnen wir mit jenem Werk, das zum
Karneval 1781 in München uraufgeführt und
als erste Mozart-Oper im neuen Festspielhaus
gegeben wurde, dem Idomeneo. Diese Opera
seria, die Bernhard Paumgartner durch seine

Bearbeitung der Bühne wiedergewonnen hat,
gelangte bereits in den Jahren 1951 und 1956,
das erste Mal in der Felsenreitschule, bei der
zweiten Aufführung im Festspielhaus zur
Darstellung. Die im vergangenen Jahre unter
Ferenc Fricsay in der Inszenierung Paul
Hagers unter Ausnützung der vollen Bühnenbreite

des neuen Hauses herausgebrachte
Oper wurde mit derartig nachhaltigem
Erfolg aufgenommen, daß es nur recht und
bilüg scheint, sie auch in der heurigen Spielzeit

in der gleichen Fassung aufzuführen,
wobei Peter Maag von dem erkrankten
Ferenc Fricsay die Stabführung übernommen
hat. Es gab sogar Stimmen, die behaupteten,
die Eröffnung des neuen Festspielhauses sei

erst mit der glänzenden Wiedergabe dieses
Werkes erfolgt, obwohl auch der Rosenkavalier

i960 als Eröffnungsoper unter Herbert
von Karajan eine rauschende Interpretation
erlebte. Die Besetzung war unverändert
gebUeben bis auf Eberhard Wächter, der seine
RoUe als Hoher Priester an Ludwig Welter
weitergab. Wieder war Waldemar Kmentt
ein hervorragender Vertreter der Titelpartie,

Pilar Lorengar eine ergreifende IUa, EUsa-
beth Grümmer eine dramatische Elektra und
Ernst Häfliger ein strahlender Idamante.
Wir haben den musikalischen Leiter des

Vorjahres sehr vermißt.
Die Entführung aus dem Serail, im gleichen

Jahre (1782) in Wien komponiert, inwelchem
Mozart seine Konstanze aus dem Hause
« Zum Auge Gottes » entführte und zu seiner
Ehefrau machte, weshalb die für die geläufige
Gurgel von Mlle Catarina Cavalieri geschriebene

Titelpartie den Namen Konstanze

trägt, erlebte seit Bestehen der Salzburger
Festspiele zahlreiche Aufführungen im
Landestheater, Festspielhaus und im vergangenen

Jahr auch im Residenzhof. Die musikalische

Leitung blieb bei Istvan Kertesz, während

die Inszenierung Hans Hartlebs durch
jene Karl Heinz Haberlands ersetzt wurde.
Der in Augsburg tätige Dirigent leitete das

Mozarteum-Orchester mit viel Einfühlung
und Haberland bemühte sich, dem Singspielcharakter

entsprechend, szenischen Schwung
in die Aufführung zu bringen, was ihm durch
das Bühnenbild Hans Ulrich Schmückles mit
seinen hohen Türmen, die von den Darstellern

immer wieder zu erklettern waren, nicht
gerade leicht gemacht wurde. Der größte
Erfolg war Erika Köth als Konstanze
beschieden, die in diesem jungen Ensemble
besonders brillierte. Ludwig Welter war ein in
Stimme und Ausdruck dunkler Osmin, der
Amerikaner Donald Grobe ein zwar schön

singender, aber in der Bewegung neben seiner

großen Partnerin noch gehemmter
Belmonte. Neu war auch der lebendige Pedrülo
Gerhard Ungers, während man erneut die
Freude hatte, Renate Holm als Blondchen zu

644



sehen und zu hören. Peter Minich schUeßUch

zeigte sich als ein würdiger Selim Bassa.

Die Hochzeit des Figaro, am i. Mai 1786

trotz des für Beaumarchais bestehenden
Aufführungsverbotes von Kaiser Joseph II. für
das Wiener Burgtheater freigegeben und vor
allem dann in Prag laut Mozarts eigenem
Bericht so erfolgreich gegeben, daß dort
«von nichts gesprochen wurde als vom
Figaro, nichts gespielt, geblasen, gesungen und
gepfiffen als Figaro, keine Oper besucht als

Figaro. Und ewig Figaro », erlaubte auch
in Salzburg dank ihrer einzigartigen
Mischung von Ernst und Humor sehr viele
Inszenierungen, die allesamt, ob im Landestheater

oder im alten Festspielhaus, so glücklich

durchgeführt wurden, daß man Mozarts
Prager Urteil restlos auf sie übertragen kann.
Das ist die Atmosphäre, aus der heraus die
Salzburger Festspiele ihre schönsten Kräfte
entfalten, in der sie unübertroffen sind und
immer bleiben werden. Zu den berühmtesten
Aufführungen der letzten Jahre zählen jene
unter der Leitung von Karl Böhm in der
Regie Oscar Fritz Schuhs und Günther
Rennerts. In diesen Inszenierungen kennt auch
wahrscheinlich die ganze Welt das berühmte
Figaro-Ensemble Ehsabeth Schwarzkopf,
Irmgard Seefried, Dietrich Fischer-Dieskau
und Erich Kunz. Um so gespannter war man,
im heurigen Jahr eine neue Besetzung (in
italienischer Sprache) kennenzulernen, der
Heinz WaUberg als musikalischer und der
neue Intendant der Berliner Städtischen
Oper, Gustav Rudolf Sellner, als szenischer
Leiter vorstehen. Für die künstlerische
Leitung bedeutete Mozart ein Neuland, dem sie
nicht jene Einfühlung entgegenbrachte, die
man von der Eröffnungsvorstellung erwartete.

Daß der junge Wallberg nicht an Karl
Böhm heranreicht, braucht nicht betont zu
werden, aber wahrscheinUch wäre es Ferenc
Fricsay gelungen, der zunächst als Dirigent
vorgesehen war, mit dem hervorragenden
Orchesterkörper der Wiener Philharmoniker
die Schönheiten dieser einmaligen Partitur so
aufzuspüren und zum Erklingen zu bringen,
wie man sie bei den Salzburger Festspielen
hören möchte. Seilners Regiebegabung üegt
unbestritten auf dem Schauspielsektor; sie
läßt immer dort aus, wo die Musik eine ge¬

fühlvolle Darstellung verlangt. Der Italiener
Michael Raffaeli endUch baut eine
durchsichtige Kastenbühne mit schwarz-goldenen
Gitterwänden, die nicht zu den ebenfaUs von
ihm entworfenen Kostümen und schon gar
nicht zu Mozart passen. Diese Art der
Gestaltung kommt höchstens dem letzten Akte
zugute und erhöht den Zauber der nächtü-
chen Parkstimmung. Unter den Darsteüem
steht bezeichnenderweise der von der
früheren Inszenierung übernommene Dietrich
Fischer-Dieskau als Graf an der Spitze, der
aüe an diese Figur gestellten Anforderungen
so erfüllt, wie man es von einem Mozart-
Sänger in Salzburg erwarten sollte. Ihm am
nächsten kam der Figaro des hier bisher
unbekannten Geraint Evans. Selbst Oskar
Czerwenka, den man als hervorragenden
Doktor Bartolo in bester Erinnerung hatte,
reichte nicht an seine damalige Darstellung
heran. Eine außerordentUch gelungene
Charakteristik schenkte uns John van Kesteren
mit seinem Musikmeister Basüio. Wenn wir
nun erst die Damen nennen, so geschieht
dies, weil sie die in sie gesetzten Erwartungen
nicht restlos zu erfüUen vermochten. Dies

gilt sowohl für die ohne jene verhaltene

Innigkeit singende Sena Jurinac, von der die
Gräfin erfüUt ist, ebenso wie für Grazieüa

Sdutti, deren visueUer Eindruck den gesanglichen

übertrifft. Auch Evelyn Lear, der ein

glänzender Ruf vorauseilte, vermochte als

Cherubin nicht ganz zu überzeugen und
forderte dadurch erst recht zu Vergleichen
mit ihren Vorgängerinnen heraus. Patricia

Johnson als Marcelline gelang es erst im
zweiten Teil ihrer Partie sich freizuspielen.

Am 26. Januar 1790 erlebte Wien die

Uraufführung eines nach einem Ereignis in der
Wiener GeseUschaft geschaffenen Librettos
Lorenzo da Pontes komponierten Werkes

von der «scuola degli amanti» Così fan tutte.
Vielleicht haben die Salzburger Festspiele
nicht unwesentlich dazu beigetragen, den

überragenden Wert dieses unvergleichüchen
Werkes zu erkennen und richtig einzuschätzen.

Mitgeholfen haben dabei die ausgezeichneten

Besetzungen, die ähnlich dem Figaro
ein nur hier erreichtes Zusammenspiel der
sechs HauptdarsteUer zeigten, unter ihnen
wieder die Schwarzkopf beziehungsweise

645



Seefried und Christa Ludwig, Anton
Dermota und Erich Kunz sowie Paul Schöffler
und zuletzt Carl Dönch. Karl Böhm dirigiert
auch diesmal wieder. Die Inszenierung hat
nach Schuh Günther Rennert übernommen.
Die männlichen HauptdarsteUer sind die jungen

Sänger Waldemar Kmentt und Hermann
Prey, als Despina bezaubert Graziella Sdutti,
wobei glückücherweise wieder die Originalsprache

(italienisch) gewählt wurde.
Christoph Willibald Gluck ist im Laufe

der 42 Jahre des Bestehens der Salzburger
Festspiele vor allem mit seiner Oper Orpheus
und Eurydike, die 1931, 1932, 1933, 1936,

1937, 1948, 1949 und 1959 erklang, in den
Spielplan aufgenommen worden. Aber auch
die Iphigenie in Aulis hat man bereits 1930
in Salzburg unter Bruno Walter gehört.
Wenn man einen Blick auf die vorgesehene
Besetzung wirft, kann man überzeugt sein,
daß dieses Werk in der seinem feierlichen
Charakter entsprechenden Form dargeboten
wird. Karl Böhm ist sein musikaüscher,
Günther Rennert sein szenischer Leiter. Unter

den Hauptdarstellern finden wir die
Namen Inge Borkh, Christa Ludwig, Walter
Berry, Otto Edelmann und James King. Der
Regisseur Rennert fand in dem leider am
6. Juni verstorbenen Caspar Neher einen

kongenialen Bühnenbildner, der seine
reichen Salzburger Bühnenerfahrungen besonders

in der Felsenreitschule auch diesem
Werk angedeihen und seine Dekoration wie
im Orpheus, Idomeneo oder bei der Zauberflöte

aus dem Grau der Felsenwände herauswachsen

ließ und mit ihnen zu einer Einheit
verband. In einem elüptischen Bogen wurden
fünf Tore angebracht, die nach oben von
einer Ballustrade abgeschlossen sind, auf
welcher der statuarische Chor angeordnet ist,
der gleichsam als Zuschauer wie in der
attischen Tragödie das Ringen zwischen Göttern

und Menschen verfolgt. Zwei weitere
Chöre stellen die Griechen Agamemnons und
die Thessalier Achills dar. Zu dem Grau der
Dekorationen stehen die ebenfalls von Caspar
Neher entworfenen goldenen Kostüme in
einem wirkungsvollen Kontrast. Christa
Ludwig als Iphigenie spielt und singt ergreifend,

James King von der Städtischen Oper
Berlin als Achilles präsentiert sich als ameri¬

kanischer Tenor mit einer wohlküngenden
Stimme, Walter Berry und Inge Borkh
charakterisieren ein erschütterndes Elternpaar
(Agamemnon und Klytemnästra), Otto
Edelmann ist ein pastoser Oberpriester Kalchas
und die Artemis von Elisabeth Steiner
erscheint als Dea ex machina, wie erwartet, im
obersten Bogen der Felsenreitschule. Karl
Böhm, der einige Striche vorgenommen
hatte — die Oper spielt pausenlos zwei Stunden

—, musiziert mit den Wiener Philharmonikern,

die in gewohnter Meisterschaft die

Aufführung zu einem echten Weihespiel
machen.

Wenn wir als letztes musikalisches Werk
der diesjährigen Festspiele Giuseppe Verdis
Troubadour nennen, so deshalb, weil wir,
bevor wir auf die großartige Besetzung näher
eingehen, uns mit der viel diskutierten Frage,
inwieweit dieser Komponist in Salzburg
Heimatrecht besitzt, befassen woUen. Bei dem
Anwachsen der Festspiele in der gesamten
Kulturwelt können nur jene Darbietungen
von Dauer sein, die dem Charakter der
Stadt, in der sie wesentliches aussagen sollen,
treu bleiben und aus jenen Wurzeln die Kraft
zu weiterem Aufblühen und Entfalten
nehmen, die in der bodenständigen Kultur
verankert sind. Arturo Toscanini verhalf bereits
mit dem unübertrefflichen Mariano Stabile
dem Falstaff 1935 zu einem glänzenden
Erfolg, der sich auch in den folgenden Jahren
1936—1939 und bei seiner Aufführung durch
Herbert von Karajan 1957 wieder einsteüte.
An weiteren Verdi-Opern wies der Spielplan
der Salzburger Festspiele den Othello 1951,
Don Carlos 1958 und i960, Simone Boccanegra

1961 auf und zeigt nun den Troubadour in
italienischer Sprache. Immer sind es hiebei
die bestechenden Besetzungen, durch welche
die Aufführungen zu einem glänzenden
Bühnenereignis werden, das trotz der Nähe
italienischer Festspielorte, in welchen oft die
gleichen berühmten Sänger auftreten, von
den internationalen Besuchern Salzburgs, die
sich schon Monate vorher der Eintrittskarten
versichert haben, mit Beifall überschüttet
wird. So ist es auch beim Troubadour, bei
welchem Herbert von Karajan dirigiert und
inszeniert, während auf der Besetzungsüste
die Namen Leontyne Price, Giulietta Simio-

646



nato, Ettore Bastianini, Franco CoreUi und
Nicola Zaccaria aufscheinen. Karajan
begründet die Aufführung damit, daß es ihm
gelungen sei, diese einmalige Besetzung nach
Salzburg zu bringen. Trotzdem wagen wir
nochmals unsere Zweifel an der Notwendigkeit

von Verdi-Inszenierungen in Salzburg
anzumelden. Durch die Opern Rigoletto, Der
Troubadour und La Traviata, entstanden in
den Jahren 1850—1853, hat der wenig mehr
als 40jährige Verdi seinen Weltruhm als veri-
stischer Opernkomponist begründet. Der
Regisseur hat daraus ein klassisches Werk
gemacht, in welchem die prächtigen
Kostüme von Georges Wakhevitch nur bewundert

werden konnten, wenn ihre Träger den
wohlverdienten Beifall vor dem grauen
Zwischenvorhang entgegennehmen durften.
Sonst war das Geschehen auf der Bühne des

neuen Festspielhauses nicht nur in der Bewegung,

sondern auch beleuchtungsmäßig
gedämpft. So unterschied sich diese Salzburger
Aufführung wesentlich von den italienischen
Inszenierungen. Die bühnenwirksamen
Szenenbilder Teo Ottos waren in mystisches
Dunkel getaucht. Einzig die halb rote, halb
schwarz-gelb getönte Fahne Kastiliens
flatterte in greUem Lichte. Die Größe des

Bühnenraumes fand nur bei den Aufmärschen
Berücksichtigung, sonst mußten sich die
HauptdarsteUer mit ihren Positionen am
Bühnenrahmen begnügen. Der Dirigent Herbert

von Karajan aber übt nach wie vor auf
das gebannt und gespannt lauschende PubUkum

jene Faszination aus, die auch die Sänger

ergreift und zu Höchstleistungen aufruft,
wobei Leontyne Price als Leonora und
Giulietta Simionato als Azucena mit dem das

große Haus durchflutenden Wohlklang ihrer
herrUchen Stimmen und ihrer ergreifenden
Darstellung gleichermaßen fesseln. Der Man-
rico Franco CoreUis ist der itaUenische Tenor
par excellence, Ettore Bastianini als Graf von
Luna kein finsterer Gegenspieler, sondern
ein heller Bariton und Nicola Zaccaria
(Ferrando) ein würdiger Vertreter der Baßpartie.
Kann man aber den Wert dieser kostbaren
Vorstellung in eine vernünftige Relation
bringen zu ihrer Bedeutung für Salzburg?
Ich furchte, nein.

Zu den schönsten Erlebnissen der Salz¬

burger Festspiele 1933—1937 zählte Faust I
unter Max Reinhardt, dem Clemens
Holzmeister die Faust-Stadt als Simultanbühne in
der Felsenreitschule aufbaute, mit Baiser als

Faust, Paula Wessely als Gretchen, Lotte
Medelsky als Marthe und PaUenberg
beziehungsweise Asian und Werner Krauß als

Mephisto. Erst Leopold Lindtberg wagte im
vergangenen Jahr auf der Bühne des neuen
Festspielhauses das große Unternehmen
einer Wiederaufführung, für welches ihm aber
leider nicht jene Idealbesetzung zur Verfügung

stand, die seinerzeit Reinhardt und
zuletzt Gustaf Gründgens in Hamburg hatten.
Das außerordentlich schwungvoll darge-
steUte «Vorspiel auf dem Theater » und der
die technischen Gegebenheiten der neuen
Bühne (Bühnenbilder: Teo Otto) voll
ausschöpfende «Prolog im Himmel» ließen
mehr erwarten, als Lindtberg dann zu halten
vermochte, wobei er auch bei seinen
Hauptdarstellern Attila Hörbiger (Faust) und Will
Quadflieg, der seinen Hamburger Faust nun
mit dem Mephisto vertauscht hat, nicht restlose

Unterstützung fand. Aglaja Schmid als

Margarete, Susi Nicoletti als Marthe Schwertlein

und Walter Reyer als Valentin vermochten

ebenfalls ihre Aufgaben nicht in aUen

Teilen zu erfüUen. Gretchen fehlte die leiden-
schaftüche Kraft für die Wahnsinnsszene,
Nicoletti die drastische Urwüchsigkeit und
Reyer die soldatische Schwere des die
verletzte Ehre seiner Schwester rächenden
Valentin. Neu besetzt waren der Wagner mit
Günther Haenel (früher Bruno Hübner) und
die Lustige Person mit Willy Trenk-
Trebitsch für Boy Gobert. — Übrigens
übersiedelt der Faust im nächsten Jahre aus
technischen Gründen in das alte Festspielhaus,
wo Faust II von Leopold Lindtberg inszeniert

wird. Beide Teile werden dann 1964 im
alten Hause zu sehen sein.

Hofmannsthals federmann, mit Ausnahme
der Jahre 1938—1945 aUjährlich auf dem

Domplatz aufgeführt, hat in seiner von Gottfried

Reinhardt im Vorjahre vorgenommenen
veräußerüchten Form, der die Musik

Ernst Kreneks dient, erstmalig an
Anziehungskraft verloren. Die Aufführungen im
neuen Festspielhaus schienen geeigneter für
diesen Inszenierungsstil und auch für die

647



grellen Kostüme des HoUywood-Kostüm-
büdners Tony Duquette. Die Besetzung mit
Walter Reyer als Jedermann, Wolfgang Gasser

als Gutem Geseüen, Ellen Schwiers als

Buhlschaft, Sonja Sutter als Gute Werke,
Paula Wessely als Glaube und Heinrich
Schweiger als Teufel erfuhr gegenüber dem

Vorjahr keine Veränderung. Nur der Mammon

Paul Dahlkes wurde vorteilhaft durch
Benno Sterzenbach ersetzt.

Der Gedanke, die österreichischen
Volksdichter Raimund und Nestroy vor
internationalem Publikum in Salzburg zu spielen,
wurde zunächst mit Skepsis aufgenommen,
weil man befürchtete, der Dialekt könnte auf
kein Verständnis stoßen. Der wachsende
Erfolg dieser Aufführungen ermutigte aber die

Programmgestalter 1962, erstmalig Raimund
und Nestroy gleichzeitig auf den Spielplan zu
setzen. Im vergangenen Jahre schon hatte
Rudolf Steinbock einen revueartig aufgezogenen

Bauer als Millionär in dem salzburgisch
aufgemachten Bühnenbild von Lois Egg mit
einer glänzenden Besetzung (Käthe Gold,
Christiane Hörbiger, Renate Holm, Paula
Wessely, Erich Auer, Franz Böheim, Josef
Meinrad und Hans Moser) in der Felsenreitschule

herausgebracht, der so beifällig
aufgenommen wurde, daß seine Wiederaufnahme

1962 völUg gerechtfertigt erscheint.
Neben diesem Raimund geht nun

Nestroys Lumpazivagabundus im Landestheater
unter Leopold Lindtberg, ebenfalls in den
Bühnenbildern von Lois Egg, in Szene.
Schon wegen seiner kostbaren Ausstattung
muß man dieser Inszenierung, wenn auch
Josef Meinrad diesmal nicht mit von der
Partie ist, den gleichen Erfolg wie dem Bauer
als Millionär wünschen, um so mehr, als das
Landestheater nur einen kleinen Besucherkreis

zuläßt. Vorweg sei gesagt, daß auch der
Darstellungsstil, obwohl der Regisseur diesmal

Lindtberg heißt, in der revueartigen
Gestaltung eine gewisse Ähnlichkeit mit
Steinbocks Bauer als Millionär aufweist. Ob
man glaubt, das Wiener Volksstück mit
seinem naiven Wunderglauben einem
internationalen PubUkum nicht vorsetzen zu
können? Eigentlich ist dies sehr schade, beruht
doch auch die heutige Mozart-Renaissance
zum Großteil auf dem Verlangen unserer

von Unrast erfüllten Zeit nach zarter
Gefühlsechtheit und reiner Harmonie. So spielt
die Szene beim Feenkönig in einer grellfarbigen

Praterbude, deren Orchestrion vom
Feenkönig Stellaris (Erik Frey) dirigiert
wird. Aus der Sphäre des Kabaretts kommt
auch der Lumpazivagabundus von WiUy
Trenk-Trebitsch. Die Aufführung steht und
fäUt mit dem saftigen Knieriem Attila Hör-
bigers, der als einziger an jene große Zeit
der Wiener Vorstadttheater erinnert, deren
hervorragendste Vertreter eben Raimund
und Nestroy waren, welch letzterer nun
seinen 100. Todestag begeht. Aus diesem Anlaß

wird auch im Rauchsalon des Landestheaters

eine Aussteüung des «Wiener
Aristophanes» gezeigt. Bruno Dallansky war
schon rein körperlich kein Schneidergeselle
Zwirn. Hier hätte Josef Meinrad hergehört,
denn auch im Schauspiel ist es eine Verpflichtung,

die jeweils besten ihres Faches
einzusetzen. Der dritte Vertreter des liederüchen
Kleeblattes war der Salzburger Jedermann
Walter Reyer, der sich bei Hofmannsthal
allerdings wohler zu fühlen scheint als bei
Nestroy, was man von Hörbiger in bezug auf
Goethe nicht unbedingt sagen kann. Die
Bearbeitung der Musik Adolf Müllers
stammt von Georg Kreisler, der auch der
Signora Palpiti, es handelt sich um niemand
geringeren als Ljuba Weütsch, ein nicht ganz
nestroyisches Chanson bescherte. Neben dieser

berühmten Sängerin bewährten sich in
der modernisierten Opernparodie auch deren
jede Kinderstube vermissenden Töchter
Camilla (Erika Pluhar) und Laura (Elfriede
Ott). Lotte Ledi war eine sympathische
Peppi. Der Erfolg der Aufführung gab dem
Regisseur recht.

Hugo von Hofmannsthal, der Mitstreiter
Max Reinhardts, hat bei der Gründung der
Festspiele diese folgendermaßen definiert:
«Handelt es sich um Oper oder Schauspiel
oder um Musikfeste? Um Oper und Schauspiel

zugleich, denn die beiden sind im höchsten

Begriff nicht voneinander zu trennen.
Die höhere Oper, die Opern Mozarts vor
allem, auch die Glucks, sind dramatische
Schauspiele im stärksten Sinn, das große
Schauspiel aber setzt entweder eine begleitende

Musik voraus, wie sie etwa Goethe für

648



seinen Faust' verlangte, oder es strebt dem
musikhaften Wesen in sich selbst entgegen,
wie Shakespeares phantastische Schauspiele,
Schülers romantische Dramen oder
Raimunds Zaubermärchen. » Möge es geUngen,
im Sinne Hofmannsthals von Oper und
Schauspiel stets nur das Höchste nach
Salzburg zu bringen, dann wird den Festspielen,
geboren aus dem «barocken Fürstüchen und
liebüch ewig Bäuerüchen, dem Uralten und

dem Neuzeitüchen » trotz vielfacher
internationaler Konkurrenz der Erfolg auch
weiterhin beschieden sein. Erfreuüch wäre es,

wenn sich hiebei auch die immer zahlreicher
werdenden Konzerte einer einheitlichen
aufbauenden Programmgestaltung einordnen
würden, wie dies beispielsweise jetzt bei den
Wiener Festwochen geschieht, die alljährlich
unter einem besonderen Motto stehen.

Gezä Rech

HINWEIS AUF KUNSTAUSSTELLUNGEN

Belgien

Musée Communale: Das Goldene
Vües (bis 30. 10.).

Elewyt, Schloß : Rubens Diplomate
(bis 15.9.).

Gent, Musée des Beaux-Arts: Theo van
Rysselberghe (bis 16. 9.).

Deutschland

Aachen, Krönungssaal (Rathaus) : Die großen
Jahrhunderte Aachener Goldschmiedekunst

(bis 28. 10.).
Baden-Baden, KunsthaUe: Arte Colombiano

— Columbianische Kunst von der Frühzeit

bis zur Gegenwart (bis 30. 9.).
Berlin, Kupferstichkabinett, Dahlem: Der

frühe italienische Kupferstich (bis Ende
Sept.).

Frankfurt, Historisches Museum: Frankfur¬
ter Modenspiegel (bis 16. 9.).

— Goethemuseum: 62 IUustrationen zu
Goethes Werken (bis Oktober).

Heidelberg, Kurpfälzisches Museum: Albert
Weisgerber (bis 15. 10.).

Karlsruhe, Badischer Kunstverein : Max Beck¬

mann. Das graphische Werk (bis 4. 11.).
Köln, Kölnischer Kunstverein : Gemälde und

Gouachen von Ferdinand Lammeyer
(bis 9. 9.).

Lindau, Haus zum Cavazzen; und altes Rat¬

haus: Meisterwerke deutscher Malerei
im 19. und 20. Jahrhundert. Sonderaus-

steUung aus dem Besitz der Stadt Nürnberg

(bis 23. 9.).
München, Haus der Kunst: Aristide Maülol

(bis Okt.).
— Städtische Galerie: August Macke (bis

16. 9.).
— Völkerkunde-Museum: Sammlung Ge-

don — indische Plastik (bis Ende Sept.).
— Akademie der schönen Künste: (Prinz

Carl-Palais) Martin Lauterburg (1891 bis

i960) (bis 7. 10.).
Nürnberg, Germ. National-Museum: Barock

in Nürnberg 1600—1750 (bis 16. 9.).
Ulm, Museum: Graphik des 20. Jahrhun¬

derts aus Eigenbesitz (bis 30. 9.).

Frankreich

Albi, Musée Toulouse-Lautrec : André Lhote
(bis 30. 9.).

Aix-en-Provence, Galerie Luden Blanc:
Berthe Morisot (bis 30. 9.).

Bourges, Musée de Berry: Maîtres potiers du
Haut-Berry (bis 10. 9.).

Besançon, Palais Granvelle: L'Esthétique
industrielle (bis 23. 9.).

Castres, Musée Goya: Peintres Belges (bis
15. 9.).

Colmar, Musée d'Interünden: Tapisseries de

Lurçat (bis 15. 9.).

649



Dieppe, Musée Municipal: Heüeu (bis 17. 9.).
Dijon, La Sainte ChapeUe: La Toison d'Or

(bis 16. 9.).
Lyon, Musée des Beaux-Arts : Marcel Gimond

(bis 30. 9.).
Metz, Musée: EtienneCournault (bis 30. 9.).
Nancy, Musée des Beaux-Arts: Charles de

Meixmoron. Un impressioniste méconnu
(bis 30. 9.).

Nantes, Musée des Beaux-Arts: Peintres et
Graveurs nantais (bis 24. 9.).

Nevers, ChapeUe de la Visitation: Faiences
anciennes (bis 30. 9.).

Orléans, Musée des Beaux-Arts: Dessins
français du XVIIe (bis 30. 9.).

Paris, Musée d'ArtModerne: Mirò (bis 30.9.).
— Musée municipal d'Art moderne : Art la¬

tino-américain (bis 30. 9.).
— Musée du Louvre : Figures de Corot (bis

30.9.).
— Musée du Louvre : Cent croquis et dessins

(bis 30. 9.).
— Musée des Arts décoratifs: Mosaïques

contemporaines (bis 30. 9.).
— Musée de l'Ile de France (Château de

Sceaux) : Ile-de-France-Brabant; Les
Gobelins: Le Brun 1619-1690 (bis 30. 9.).

— Galerie Charpentier : Chefs d'œuvres des
coUections françaises (bis 30. 9.).

— Galerie Beaux-Arts: Dufy (bis 19.9.).
— Galerie Maspéro : L'Art des Cyclades (bis

30. 9.).
— Galerie La Demeure: Tapisseries contem¬

poraines d'Aubusson (bis 30. 9.).
Tours, Musée des Beaux-Arts : Neuf peintres

français autour de Jacques ViUon (bis

30. 9.).
Valence, Musée Munidpal: Art profane an¬

cien (bis 1. 10.).

Großbritannien

London, Buckingham-Palast : Queens Galery :

Kunstwerke aus dem Famiüenbesitz der
englischen Königin (in ständigen
AussteUungen zugängüch).

— Rowan Galery: SommeraussteUung zeit¬

genössischer Künstler (bis 27. 9.).
Worcester, Art Museum: Sommer Ausstellung

(bis 17. 9.).

Holland

Amsterdam, Rijksmuseum: Meisterwerke aus
dem Rijks Prentenkabinett (bis 15. 9.).

— Stedeüjk Museum: Nederl. bijdrage tot
der internationale ontwikkeüng der
beeidende kunst seit 1945 (bis 17. 9.).

— Toneelmuseum : 200 jaar Toneelaffiches
(bis 17. 9.).

— Stichting kunstkontakt Nederland —
Toonz SommeraussteUung (bis 1. 10.).

Arnhem, Gemeentemuseum : Ossip Zadkine
(bis 16. 9.).

— HetNederlandsOpenluchtmuseum: Gra¬

phische Kunst in Niederlanden: Het
Platteland thuis (bis Nov.).

Dordrecht, Museum: Nederlands stiUeven
uit de bloeltijd (bis 15. 9.).

Haarlem, Frans Halsmuseum: Frans Hals
(bis 30. 9.).

Leiden, Rijksmuseum voor Volkenkunde:
Naar wijder horizon (bis 1. 10.).

Rotterdam, Historisch Museum: Herren over
land en water (bis 17. 9.).

Italien

Spoleto, Calder et Chiüda, Skulpturen (bis
15.9.).

Treviso, Palazzo dei Trecento: Giovan
Battista Cima da ConegUano (bis li. n.).

Österreich

Bregenz, Künstlerhaus Palais Thurn und
Taxis: Barock am Bodensee — Architektur

(bis 30. 9.).
Innsbruck, Landesmuseum Ferdinandeum :

Zum 200. Todestag Paul Trogers (bis
1. 11.).

Salzburg, Residenzgalerie: Europäische
Malerei vom 16.—20. Jahrhundert aus den
Sammlungen Czernin und Schönborn-
Buchheim (bis 30. 9.).

— Oratorien des Salzburger Domes: III.
Biennale christUcher Kunst der Gegenwart

(bis 15. 9.).
— Galerie Welz: Internationale Kunst und

itaUenische Meister des 20. Jahrhunderts
(bis 30. 9.).

650



Salzburg, AusstellungspaviUon im Zwergl-
garten: Gerhart Frankl (bis 30. 9.).

Wien, Albertina: Meisterzeichnungen der
Albertina (bis 30. 9.).

— Niederösterreichisches Landesmuseum:
Gauermann und sein Kreis (bis 28. 10.).

Schweiz

Ascona, Casa Antica: Antike Skulpturen des

9.—17. Jahrhunderts, Gemälde (bis 15.
11.).

Basel, KunsthaUe: Die Kunst Neuguineas
(bis 16. 9.).

— Schweizerisches Museum für Volks¬
kunde : Volkstümüche Klosterarbeiten
(bis 15.9.).

— Galerie d'Art Moderne: 26 konkrete
Künstler (bis 27. 9.).

— Galerie Beyeler: Kubisten, Altpersische
Kunst (bis 10. 9.).

Bern, Alpines Museum: Die Frühzeit des

Alpinismus und die wissenschaftüche
Erforschung der Alpen (bis 31. 10.).

— PTT-Museum: Reisen und Gastlichkeit
1750—1850 (bis 31. 10.).

— Kunstmuseum: Gustave Courbet (vom
22. 9.—18. 11.).

Chur, Kunsthaus: Bündner Kunstsammlung
(bis 30. 9.).

Coppet, Château: Les Gobeüns (1662 à

1962) trois siècles de tapisserie française
(bis 17. 9.).

Frauenfeld, Galerie Gampiroß: Robert Lien-
hard, Winterthur (bis 29. 9.).

Genf, Athénée: 60 ans de Peinture française
(1900—1960) (bis 9. 9.).

— Athénée: Les itinéraires de Rousseau
(bis 15. 10.).

— SaUe de Casemates: Affiches et dessins
L. CapieUo (bis 20. 9.).

— Museum für Völkerkunde: Indische
Volkskunst (bis 30. 9.).

Jegenstorf, Schloß: Emanuel Handmann
1718—1781 (bis 14. 10.).

Lausanne, Musée cantonal des beaux-arts:
iTe Biennale de la Tapisserie (bis 17. 9.).

Lenzburg, Schloß: Bestände der kantonalen
histor. Sammlung, Sammlung Zschokke,
alte Kunstschlosserarbeiten und
Wirtshausschilder (bis Okt.).

Luzern, Kunstmuseum: Roger Bissière (bis
23.9.).

— Kunstmuseum: Die Künstlerfamiüe
Schoeck: Bilder, Handschriften und
Dokumente (bis 9. 9.).

Neuenburg, Musée des Beaux-Arts: Jean
Jacques Rousseau à sa table de travail
en pays de Neuchâtel (bis 10. 9.).

Nyon, Schloß: Art et Histoire (bis 16. 9.).
Oberhofen bei Thun, Schloß: Werke der

Empirezeit (bis 14. 10.).

Schaffhausen, Museum zu Allerheiligen: Max
Gubler (bis 28. 10.).

Spiez, Schloß: Kulturgut des Berner-Ober¬
landes (bis Ende Sept.).

St. Gallen, Stiftsbibliothek: St. GaUus und
die Gründung St. Gallens (bis 31. 10.).

— Kunstmuseum: Sammlung Brandes, Ber¬

lin (bis 23. 9.).

Thun, Kunstsammlung: Schweizer Illustra¬
toren (9. 9.—14. 10.).

— Schloß Schadau; Kleinmeistermuseum:
Johann Ludwig AberU 1725—1786 (bis
!6. 9.).

Vevey, Musée Jenisch: Bonnard à Picasso

(bis 30. 9.).

Winterthur, Kunstmuseum: Die
Graphiksammlung Richard Bühler (bis 23. 9.).

Zürich, Kunsthaus: Sammlung Joseph B.
Robinson (1840—1929), Werke
europäischer Malerei vom 15. bis 19.
Jahrhundert (bis Mitte Sept.)

— Kunstgewerbemuseum:
1. Japanische Tuschmalerei (Sammlung

Heinz Brasch (bis 30. 9.).
2. Japanische Holzschnitte: (Legat

Marino Lusy) (bis 30. 9.).
3. Neue Drucke von Eugene Feldman

Falcon Press, Phüadelphia (bis 30. 9.).
4. Experiment in Raum und Fläche (Jost

Baljeu, Charles Biedermann, Carlos
A. Cairoü, Joh Ernest, Hean Gorin,
Anthony Bill, Mary Martin, Dick van
Woerkom) (bis 30. 9.).

— Stadt. Kunstkammer : « Zum Strau'hoff» :

Alex W. Diggelmann (bis 9. 9.).

— Galerie am Stadelhofen: Sonderausstel¬

lung: Oskar Kokoschka, Max Gubler,
Karl Hosch, Giovanni Giacometti, Cuno
Amiet (bis 30. 9.).

651


	Umschau

