
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 6

Artikel: Bolschewistische Legitimität

Autor: Sternberger, Dolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hineingehören, auf ein vollkommen anders strukturiertes poUtisches
Ordnungsgefüge übertragbar sind.

Herbert Lüthys Gedankengang bewegt sich auf einer anderen, praktischeren
Ebene. Er betrifft den tägUchen Umgang mit dem Bolschewismus. Mit der
nachstahnistischen Dynamisierung der Sowjetpolitik hat in der westlichen
Welt die Diskussion darüber eingesetzt, ob und wie weit nun ein Dialog mit
den Bolschewisten und ihren Untertanen mögUch und sinnvoll sei. Oswald
Spengler hat einmal gesagt: «In jedem FaUe aber ist der Staat die Form, welche
die äußere Lage bestimmt, so daß die geschichthchen Beziehungen zwischen
Völkern stets politischer und nicht sozialer Natur sind. » Damit ist der
neuralgische Punkt, an dem sich die Geister scheiden, genau bezeichnet. Wieviel
Spielraum bleibt bei den im Sowjetstaat besonders straff monopolisierten
Auslandsbeziehungen für Kontakte im Zeichen echter mitmenschlicher Kommunikation?

Von der Beantwortung dieser Frage hängen nicht nur Form und Ausmaß

der Ostkontakte, sondern weitgehend auch der Stil der internationalen
Pohtik überhaupt ab. Sie bedarf ebensosehr der steten freimütigen Erörterung
wie der theoretische Aspekt des Totalitarismus.

Schweizer Monatshefte

Bolschewistische Legitimität

DOLF STERNBERGER

Die Formulierung des Themas mag Verwunderung, vielleicht sogar Ärger
auslösen. Wie kann es denn eine bolschewistische Legitimität geben? Wie können
wir der bolschewistischen Parteiherrschaft in irgendeinem Sinne eine

Rechtmäßigkeit zuerkennen? Grenzt das nicht schon an Selbstmord? Ist es für den

Westen, für die freie Welt nicht ein lebensgefährhches Unterfangen, wenn wir
die MögUchkeit zulassen, daß eine bolschewistische Diktatur ihre eigene
Legitimität habe? Schlägt eine solche Annahme nicht aUen unseren Überzeugungen
ins Gesicht? So und ähnlich mögen die Fragen lauten, und man ist berechtigt,
so zu fragen. Mit den Augen des Westens betrachtet, mit dem Maße unserer
eigenen Legitimitätsüberzeugung gemessen, ist die bolschewistische
Parteiherrschaft (wie totaUtäre Parteiherrschaft überhaupt) durchaus unrechtmäßig.

545



Ihre Regierung geht nicht aus Wahlen hervor, und die Wahlen, die sie selber

veranstaltet, sind nichts als organisierte Akklamationen, gleichsam rituelle
Bekundungen hohler Einmütigkeit, Abstimmungen ohne den Klang der Stimmen,

ein ungeheures tonloses Geraschel, das den Herrschenden nichts Neues

sagen, der Herrschaft nichts hinzufügen und nichts hinwegnehmen kann und
auf das diese Regimes seltsamerweise doch nicht verzichten wollen oder können:

Sie hören nichts als ihr eigenes Echo bei solchen Veranstaltungen, aber
sie wollen und müssen es immer wieder hören, es ersetzt ihnen den Dialog,
den sie nicht kennen und nicht dulden. Wie die Wahlen als Mittel der
Regierungsbestellung, so fehlen diesen Systemen auch aUe übrigen Kriterien der

Legitimität, wie wir sie verstehen. Die politische Gewalt ist nicht geteilt oder
verteilt, sondern im Gegenteil monopolisiert. Opposition, ja bloße Abweichung

ist illegal, kann jederzeit als Hochverrat klassifiziert und verfolgt werden.

Die «Sowjetbürger» tragen diesen Namen, mit dem sie in der Sowjetunion

genannt werden, zu unrecht, denn sie haben keine Chance, an der
Regierung teilzunehmen, sie haben diese Regierung nicht eingesetzt, sie haben
auch niemals an einer Vereinbarung, an einem Vertrage, an einem Verfassungsakt

teilgenommen, wovon sich die Position dieser Regierung etwa herleitete.
Es gibt nicht einmal ein Mittel, zu erkennen, ob die «Sowjetbürger» dieser

Regierung, dieser Herrschaft zustimmen — weder in ihrer Existenz und
Organisation noch in ihrer persönhchen Zusammensetzung noch in ihren einzelnen

Handlungen, seien dies Gesetze oder Verwaltungsakte oder außenpolitische

Entscheidungen. Hierzulande, und zumal für den Schweizer Bürger, muß
diese Lebensweise des sogenannten Sowjetbürgers als geradezu unvorsteübar,
daher das Herrschaftssystem, worin er lebt, als schlechthin unrechtmäßig
erscheinen, als pobtisch illegitim. In der Tat kann man sogar daran zweifeln,
ob einer solchen totalen Herrschaft überhaupt diejenige Qualität zugeschrieben
werden kann, die wir mit dem Namen des Staates bezeichnen. Wenngleich wir
in unseren Gedanken mit dem modernen Begriff des Staates vielfach auch die

Erscheinungen der Bürokratie, der Polizei, der einheithchen Strafjustiz, des

einheithchen Steuerwesens verbinden, so bleibt doch andererseits die
aUgemeine und dauerhafte Gesetzhchkeit, rule of law, Gleichheit vor dem Gesetz,

Unabhängigkeit der Gerichte und vor allem der Mandatscharakter der Ämter
— kurz: Verfassungsmäßigkeit — ein unverlierbares und unaufgebbares
Merkmal des Staates nach unseren Begriffen. Ein Staat, so denken und so
fühlen wir, ist ein Verfassungsstaat, und eine Verfassung beruht in irgendeiner
Weise auf bürgerlicher Vereinbarung, auf Compact und Consent, auf Vertrag
und Zustimmung der Staatsgenossen. Insofern wohnt unserem westbchen,
europäischen, abendländischen (oder auch «hberalen») Begriff des Staates

immer noch und immer wieder ein fortwirkendes Element der antiken Pohs
inne : der Staat ist nichts anderes als das Gemeinwesen, die gemeinsame Sache

derer, die ihn bilden, eben der Bürger. Darum können wir sagen, daß der Staat, so

546



wie wir ihn verstehen, auf bürgerlicher oder auf politischer — das Wort
«politisch» leitet sich ja von der Pohs her! — Legitimität beruhe, oder daß er legitim
sei, insofern und insoweit er von bürgerhcher oder politischer Vereinbarung
sich herschreibe. Wo aber keine Subjekte sind, kann auch keine Vereinbarung
stattfinden oder hergestellt werden. Eine permanente Diktatur, welche den

Bürgerkrieg durch Unterdrückung und durch Lenkung unsichtbar macht und
so einen Anschein des inneren Friedens erzeugt, eine solche unablösbare
Dauerherrschaft kann daher mit einem strengen Begriff des Staates — mit
einem strengen europäischen Begriff des Staates — wahrhaftig nicht vereinbart
werden. Unter dem Gesichtspunkt bürgerlicher Legitimität ist eine solche

permanente Diktatur gar nichts anderes als chronische Usurpation. Die
bolschewistische Parteiherrschaft vermag daher keinen eigenthchen Staat zu gründen
und zu bilden. Ich wiederhole es : sie muß poUtisch in der Tat als unrechtmäßig
angesehen werden.

Nichtpolitische Rechtmäßigkeit

So wahr dies ist, so wahr ist aber auch, daß die bolschewistische Parteiherrschaft

sich selber als durchaus rechtmäßig versteht. Ehe wir diesem voUkom-
men naiven, ungebrochenen, mächtigen, eingefleischten, hartnäckigen
Selbstverständnis nicht auf die Spur gekommen sind, ehe wir nicht eine Vorstellung
oder wenigstens eine Ahnung von den eigenen und eigentümhchen Quellen
und Gründen dieser bedrohUchen Macht gewonnen haben, können wir nicht
hoffen, ihr ernsthaft und wirksam zu begegnen. Hier liegt das eigentliche
Problem. Das eigentliche Problem hegt nicht in der Beobachtung, Abschätzung
und Berechnung der agrarischen, industriellen, inteUektueUen und militärischen

Potentiale dieser Macht. Das eigentliche Problem liegt nicht einmal in
der Analyse der totabtären Struktur dieser Herrschaftsweise als solcher. Das

eigenthche Problem liegt wahrhaftig darin, die bolschewistische Legitimität
zu erkennen. Das ist keine leichte Unternehmung. Es fällt uns unendlich
schwer, mitten in unserer eigenen Welt, und noch dazu gleichsam mitten im
Handgemenge, im Geiste auch nur die Mögbchkeit ins Auge zu fassen, es

könnte eine ganz andere Art von Rechtmäßigkeit geben als diejenige, von der

unser eigenes Staatsleben, von der die ganze Existenz der abendländischen

Verfassungsstaaten getragen ist, eine andere als eben bürgerliche oder pohtische

Rechtmäßigkeit.
Im Verhältnis zu dieser Anstrengung, gleichsam den erkennenden Bbck

über die äußersten Grenzen unserer poUtischen Existenz hinaus auf das ganz
Fremde zu richten und doch uns selber zu behaupten — im Verhältnis zu dieser

Bemühung ist die vergleichende Untersuchung der Legitimitätsarten, die
in der Weltgeschichte aufgetreten sind, die in der Vergangenheit Geschichte

547



und Weltgeschichte gemacht haben, ein Kinderspiel. Was ficht es uns an, daß

es Reiche gegeben hat, deren Bestand und Dauer, deren Macht und Ausdehnung

auf der Überzeugung von der Göttlichkeit der Herrscher beruhte (wie es

etwa von den Pharaonen des alten Ägypten gilt) oder selbst daß für mehr als

ein Jahrtausend die vorwaltende Macht des europäischen Kontinents ihre
Legitimität von der göttbchen Einsetzung des Königs- und Kaiseramtes hergeleitet
hat — Dei gratia, von Gottes Gnaden! Auch dies alles hat mit unserer poUtischen,

bürgerUchen, humanistischen Rechtmäßigkeitsvorstellung, mit
Vereinbarung, Vertrag, Verfassung, mit dem Staat als Gemeinwesen verzweifelt
wenig zu tun. Aber es beunruhigt uns nicht. Es sind das faszinierende Kuriositäten,

deren die Weltgeschichte, die Menschengeschichte ohnehin so voU ist.
Eine solche vergleichende Betrachtung der Legitimitätsarten in weltgeschicht-
bcher Perspektive kann uns freibch immerhin lehren, wie universal — und
zugleich : wie vielgestaltig — das Bedürfnis nach Rechtfertigung der Macht sich

geltend gemacht hat und noch immer geltend macht, und daß wir bei
sorgsamer Untersuchung kaum jemals überhaupt eine Herrschaft oder eine Regierung

oder eine Regierungsweise antreffen, die nicht irgendeine Überzeugung
ihrer Rechtmäßigkeit mit sich führte oder doch wenigstens nach ihrer
Rechtfertigung strebte. Die AUgemeinheit dieses Phänomens hat etwas Tröstliches,
seine Vielgestaltigkeit indessen muß uns im selben AugenbUck auch irritieren.
Wie sollen wir je Klarheit und Gewißheit über die wirkbehe, wahre,
unbedingte, eigenthche Rechtmäßigkeit gewinnen können, wenn es so unterschiedliche

Arten, Formen und QueUen der Rechtmäßigkeit gegeben hat und noch

gibt! Man wird mir erwidern, darüber mögen sich die Gelehrten den Kopf
zerbrechen, dergleichen geht uns gegenwärtig Lebenden nicht unter die Haut
und macht uns keine Unruhe Man hat wiederum das Recht, sich so zu äußern.
Ich sage es ja, solche Betrachtungen und solche Wahrnehmungen sind wirkhch
nur ein Kinderspiel im Vergleich mit der Entdeckung, daß diejenige
Weltmacht, die ihre Zentren in Moskau und Peking hat und die zum wenigsten
einzudämmen aUe Kräfte des Westens aufgerufen sind, daß diese Weltmacht
des Sowjetsystems am Ende doch nicht bloß und schlechthin unrechtmäßig sei,
auch nicht bloß hinter einer Fassade scheinheiliger Rechtmäßigkeit, trügerischer

Verfassungsmäßigkeit, zweideutiger und paradoxer Demokratie ihr
gewalttätiges Wesen treibe, sondern daß sie im Innersten auf einer eigenen und
eigentümbehen Rechtmäßigkeit fußt. Und doch ist es so.

Das Geheiß der Geschichte

Die bolschewistische Parteiherrschaft weiß sich als rechtmäßig nicht nur darum,

weil sie in irgendeiner Weise den Marxschen Endzustand der klassenlosen

Gesellschaft, das Ende aUer Unterdrückung, daher auch des Staates, und die

548



Ankunft des Reiches der Freiheit erwartet oder zu erwarten und herbeizuführen
behauptet, sondern sie weiß sich als rechtmäßig auch insofern, als sie Diktatur
ist, als sie Diktatur dieser einen und einzigen Partei ist, als sie Gewalt übt und
als sie ihre konzentrierte Macht erhält, aufbaut und ausdehnt. Und ich wiU es

gleich sagen: Dieses Bewußtsein beruht auf Weissagung. Weissagung und
Offenbarung ist der Grund dieser Macht. Man müßte ihre Rechtfertigung
numinos nennen, ginge sie nicht mit der Leugnung Gottes einher. Der Atheismus,

auch der mibtante, führt aber keineswegs notwendig zur Autonomie des

Menschen, er kann andere Wesenheiten an die Stelle Gottes setzen. Was sich
in diesen Weissagungen und Offenbarungen kundtut, von denen die Legitimität

der bolschewistischen Parteidiktatur sich herleitet und aus denen sie sich
fortdauernd speist, ist nicht die Stimme Gottes, sondern die Stimme der
Geschichte, und zwar der Geschichte als Entwicklung und Bewegung. Diese
Herrschaft ist nicht von Gottes Gnaden, wohl aber von Gnaden der Geschichte,
historiae gratia. Es gehört zu den größten WunderUchkeiten unseres Zeitalters,
daß gerade diejenigen Regierungen, die auf ihre Gottlosigkeit pochen und sich
einer «materiahstischen» Denkungsweise rühmen und befleißigen, gleichwohl
ihre Rechtmäßigkeit aus Offenbarung herschreiben. Daß die Macht der
bolschewistischen Parteidiktatur auf Weissagung und historischer Offenbarung
beruht, läßt sich eindeutig aus den Zeugnissen nachweisen, und ich wiU gleich
von den Eigentümbchkeiten dieser mächtigen säkularen Spielart von Offen-

barangslegitimität eine Andeutung geben.
Freilich, die Geschichte strebt ihrem Ende zu. Wenn man es vorzieht,

dieselbe Sache in Marxens briUanter eschatologischer Zuspitzung auszudrücken,
so ist es nicht die Geschichte, sondern die Vorgeschichte, die ihrem Ende
zustrebt, indem ja alle bisherige Geschichte, die den Menschen in der Unterdrük-
kung, Ausbeutung, Entfremdung und Verdinghchung festhalte, eben

deswegen bloße Vorgeschichte sei, und die eigentliche, eigentbch menschbche
Geschichte erst nach dem «letzten Gefecht» der Revolution, nach der
Vernichtung der Ausbeuter, der Sozialisierung der Produktionsmittel und mit dem

Übergang zur klassenlosen Gesellschaft anhebe. Dies ist gewiß die erste,
erregendste, auch großartigste aller Weissagungen, diejenige des «Kommunistischen

Manifestes », von dem der Philosoph Karl Lowith sehr treffend gesagt
hat, es sei «in erster Linie ein prophetisches Dokument». Daß die Herauf-
kunft der klassenlosen Gesellschaft in Marxens Geiste in der Tat den Charakter
einer Weissagung hat — und nicht etwa denjenigen eines Aktionsprogramms
—, das hat der erste und größte Apostel des Kommunismus mit aller nur
wünschenswerten Deutbchkeit und Zuspitzung selber zu erkennen gegeben, zum
Beispiel in jener späten Schrift, die unter dem Namen «Kritik des Gothaer
Programms» bekannt geworden ist. (Diese «Randglossen zum Programm der
Deutschen Arbeiterpartei», wie er selbst sie überschrieben hat, sind 1875
verfaßt, aber erst 1891 von Engels veröffentbcht worden.) Die Schrift ist von der

549



bittersten Empörung erfüUt über den Weg, den die deutsche Sozialdemokratie
unter dem Einflüsse von Ferdinand LassaUe nahm; ihm schreibt jedenfaUs
Marx alles zu, was ihm selber als Abweichung vom rechten Weg erscheint. In
einem gewissen Maße steUt die Schrift deswegen eines der frühesten Ketzerurteile

der Marxschen Orthodoxie dar. Das Parteiprogramm enthielt einen
Passus, worin es heißt, die Deutsche Arbeiterpartei erstrebe « mit allen gesetzlichen

Mitteln den freien Staat und die soziabstische Gesellschaft, die
Aufhebung des Lohnsystems mit dem ehernen Lohngesetz und der Ausbeutung in
jeder Gestalt», und schließhch erstrebe sie «die Beseitigung aller sozialen und
politischen Ungleichheit ». Marx gießt seinen Hohn über die in seinen Augen
unzulängliche Vorstellung vom Wesen des Arbeitslohnes aus, die sich in diesen

Formuberungen ausdrücke, und schließt den Abschnitt mit der folgenden
barschen und diktatorischen Korrektur: «Anstatt der unbestimmten Schlußphrase
des Paragraphen ,die Beseitigung aUer sozialen und politischen Ungleichheit',
war zu sagen : daß mit der Abschaffung der Klassenunterschiede von selbst alle

aus ihnen entspringende soziale und politische Ungleichheit verschwindet. »

Von selbst! In diesen zwei Wörtchen liegt der Kern der Unterscheidung, die
hier vorgenommen wird. Es ist die Unterscheidung zwischen Politik und
Geschichte oder zwischen bürgerbchem Handeln und utopischer Erwartung oder
zwischen Reform und Revolution oder endlich zwischen Programm und
Prophetic Wobei Marx durchgängig auf der Seite der Geschichte, der Utopie,
der Revolution und der Weissagung steht. Freilich bedarf es auch zur Revolution

des Handelns, aber diese Aktionen der Elenden, des organisierten
Proletariats, voUziehen sich nicht so sehr aus Entschlüssen als auf Geheiß des

historisch-gesellschaftlichen Prozesses, sie erwachsen nicht aus autonom
menschlicher und in diesem eigenthchen Sinne pohtischer Einsicht und
Planung, sondern aus der Reife der Zeit, und mit der Umwälzung wird wie mit
einer Explosion «von selbst» alles anders. Die ersten werden dann die letzten,
und vor allem werden die letzten dann die ersten sein. Hier gibt sich die
Struktur der Weissagung mit Schärfe zu erkennen wie auch das Beharren darauf,

daß es bei der Weissagung bleibe, daß sie nicht verdorben werde durch
«unbestimmte Phrasen», daß sie nicht vermengt werde mit dem, was man
erstreben und betreiben wolle, gar noch «mit gesetzbchen Mitteln». «Unbestimmt

» nämbch — so muß man die überraschende Wendung wohl verstehen,
und so ist sie auch recht gut zu verstehen —, unbestimmt erscheinen ihm aUe

bloßen menschbchen Bestrebungen, aUe rein politischen oder rein bürgerlichen
Zielsetzungen, denn man weiß nicht, wieweit sie führen mögen. Bestimmt
aber erscheint ihm das Ereignis, einzig das notwendige Ereignis, welches eben
den Gegenstand der Weissagung bildet. Die «WissenschaftUchkeit» der
Marxschen Lehre ist nur der zeitgemäße Ausdruck oder die modische Einkleidung

dieser hartnäckigen Zuversicht des Propheten, und der dümmbche,
wenn auch gewiß ergreifende Aberglaube an solche «Wissenschaft», der in

55°



der Masse der Arbeiterschaft erzeugt wurde, hat beträchtlich mehr Ähnbchkeit
mit der besessenen Offenbarungsgewißheit einer Sekte als mit der Diskussionsbereitschaft

einer Gelehrtenrepublik. In Marxens Kritik geht ein heißer Atem,
und der Zorn des Propheten möchte die bedächtigen Programmatiker
verbrennen. Erkennte man den Propheten nicht an der Prophétie, man müßte ihn
an seinem Zorn erkennen.

Apokalyptische Anweisungen zum Handeln

Hinsichtbch des Übergangs (von der Klassenherrschaft zur klassenlosen

GeseUschaft) und also hinsichtlich der revolutionären und nachrevolutionären
Politik hat aber Karl Marx im Grunde nur ein einziges Prophetenwort und
eine einzige Weisung hinterlassen. Das Wort heißt «Diktatur des Proletariats ».

Es werde und solle dies — so dachte er — die Diktatur der Mehrheit über die

Minderheit sein, und eben hierdurch werde sie sich von allen bisherigen
Diktaturen oder Herrschaftssystemen der Geschichte unterscheiden, den
feudalistischen wie den kapitalistischen, welche sämtlich Diktaturen von Minderheiten
über die Mehrheit gewesen seien. «Es kann kein Zweifel sein, wer der endliche

Sieger sein wird — die wenigen Aneigner oder die ungeheure arbeitende
Majorität», schrieb Marx noch 1871 (in der «Adresse über den Bürgerkrieg in
Frankreich») im Angesichte des Untergangs der Pariser Kommune. Der
Begriff der Diktatur ist unstreitig ein pohtischer Begriff — insofern jedenfaUs,
als er eine Verfassungsfigur bezeichnet, nämhch die der Befehlsgewalt im
Ausnahmezustand. Dessen war sich Marx anscheinend auch durchaus bewußt,
wenigstens zeitweilig. «Jeder provisorische Staatszustand nach einer Revolution
erfordert eine Diktatur, und zwar eine energische Diktatur » — die Bemerkung
stammt aus dem Jahre 1848. Um so mehr muß es erstaunen, daß Marx das

Proletariat als die ungeheure Mehrheit für fähig hielt, eine solche Diktatur
auszuüben, das heißt die RoUe des Diktators zu übernehmen. Ob er es

empfunden, ob er es sich selber deutbch gemacht hat oder nicht: die Zusammenfügung

«Diktatur des Proletariats» bildet ohne Zweifel eine Paradoxie, eine
echt utopische Verkehrung des Gewohnten, einen wunderhaften Widerspruch
— und dies auch in dem Sinne, daß dann die ganze Klasse, das MiUionenheer
der Proletarier, eine Funktion ausüben werde, welche bis dahin und in aUer

«Vorgeschichte» immer nur von einzelnen ausgeübt worden ist. Die Letzten
werden die Ersten sein, die vielen, überwältigend vielen Letzten werden
allesamt die Ersten sein — auf diese Art Ueße sich, mit einem gewissen Mißbrauch

ehrwürdiger Worte, dieselbe Paradoxie auch ausdrücken, und eine derartige
Formulierung wäre ganz ebenso politisch oder ganz ebenso unpolitisch wie
diejenige von Marx. Er hat sich bei dem Worte «Diktatur» sozusagen gar
nichts Böses gedacht. Und er hat offenbar weder viel Nachdenken an die Frage

551



gewendet, wie « das Proletariat » es organisatorisch in concreto anfangen soUe,

eine Diktatur auszuüben, noch scheint ihm das ungeheure Problem in den
Sinn gekommen zu sein, wie es hernach anzustehen sei, die Diktatur wieder
abzubauen, von diesem «provisorischen Staatszustand» wieder herunterzukommen

und also den « Übergang » zu beenden. Natürhch nicht — denn dieser

«Übergang» ist ihm ja keine Maßnahme, keine Aktion, keine Handlung,
sondern: ein Ereignis. Und so erweist sich abermals, daß auch diese berühmte
Formel mit dem scharfen Klang ihrer Ankündigung nur scheinbar ein
strategisch-politisches Element enthält. Es ist keine strategische, sondern eine
prophetische Formel. Und es ist keine politische, sondern eine apokalyptische
Anweisung.

Lenin aber, der es ja nun unvermeidlich mit dem «Übergang» und mit
nichts als dem «Übergang» zu tun bekam, hat dieser einen und einzigen und
freilich ungeheuren oder ungeheuerlichen Ur-Weissagung Marxens eine ganze
Reihe neuer Offenbarungen hinzugefügt, die sich zu einem Teil in rascher

Folge mit fortschreitenden Ereignissen und mit fortschreitenden Handlungen
gegenseitig abgelöst haben. Man kann natürlich auch sagen, Lenin sei — im
Unterschiede zu Marx — zum Handeln gezwungen gewesen, und er habe
schon in den beständigen inneren Auseinandersetzungen der russischen
sozialdemokratischen Partei vor und nach der Jahrhundertwende, vor und nach der
unglückbchen Revolution von 1905, vollends aber vom April des Jahres 1917
an und in der kurzen Frist, die ihm nach dem Triumph des Oktobers und der
Zeit des Interventions- und Bürgerkrieges noch verbheben ist, unaufhörhch
weittragende praktische Entscheidungen treffen müssen. Aber das ist tatsächhch

fast nur ein anderer Ausdruck für dieselbe Sache, denn es gibt keine einzige
wichtige Entscheidung Lenins, die er — in seinem eigenen Bewußtsein —
nicht als Ausleger, als Exeget des Orakels der Geschichte getroffen hätte.
Nichts anderes will es besagen, daß er zeit seines Lebens so entschieden, so

überhitzig darauf bestanden hat, alles Tun müsse «theoretisch» begründet sein,
müsse aus einer geschlossenen Theorie der gesellschafthchen Entwicklung
hervorgehen. Es wird schwerhalten, Entscheidungen Lenins ausfindig zu machen,
die nicht in solch einer heißen Dampfwolke «theoretischer» Gründe
einherkämen. Immer fühlte er sich als VoUstrecker des zwingend Notwendigen —
selbst dann, wenn er mit seinem Willen und Vorschlag ganz aUein stand und
sich erst gegen eine Mehrheit seiner Genossen im Zentralkomitee der Partei
mühsam durchzusetzen hatte.

Das eindrucksvoUste Beispiel einer solchen Situation bietet ja die Geschichte
der «Aprilthesen», jenes Zusammenstoßes, bei dem der eine, eben aus der
Emigration zurückkehrende Lenin dem gesamten übrigen Führungskreise
seiner Partei mit der völlig neuen Forderung entgegentrat, man müsse nun
sofort und ohne Zaudern zur Diktatur des Proletariats übergehen. Das war
nach der bis dahin überlieferten, sozusagen planmäßig gebotenen alten sozial-

552



demokratischen Weissagung eine schockierende und geradezu geschichts-
widrige Idee. Bis dahin hatte man in dem Bewußtsein gelebt, man müsse nun
nach dem Sturz des Zarismus und Feudalismus (durch die Februarrevolution)
zuerst das bürgerlich-demokratische Stadium sich vollenden lassen, bevor man
das historische Recht erwerbe, zur proletarisch-soziahstischen Umwälzung
überzugehen. Lenin brach mit einem Schlage mit dieser lange gehegten Sche-

matik der Erwartungen. «Die russische Revolution vom Februar/März 1917»
¦— sagte Lenin — «war der Beginn der Umwandlung des imperiabstischen
Krieges in den Bürgerkrieg. Diese Revolution hat den ersten Schritt zur
Beendigung des Krieges getan. Erst der zweite Schritt kann seine Beendigung
sicherstellen, nämUch der Übergang der Staatsmacht an das Proletariat.» Er
trat auf und machte sich geltend als der veränderte Wille des geschichtlichen
Lebensprozesses, als neue Inspiration wider die hergebrachte Weissagung, und
diese neue, «richtige» Auslegung des historisch-gesellschaftlichen Auftrages
gab sich abermals als zwingende «wissenschaftliche» Analyse der Klassenlage
nicht allein Rußlands, sondern ganz Europas. «Wenn wir die Parolen Lenins
akzeptieren, tun wir nur, was uns das Leben selbst eingibt» — die simple
Formel stammt von einer alten Bolschewistin, Ludmilla Stahl, die Trotzki in
seiner «Geschichte der russischen Revolution» mit tiefer Zustimmung zitiert.
Noch aufschlußreicher, zugleich auch beunruhigender mutet uns aber ein Satz

an, der bei Trotzki wenige Zeilen später folgt: «Lenin stand der Partei nicht
von außen gegenüber, sondern er war ihr vollendetster Ausdruck. » Da trifft
uns die Offenbarungsgewißheit und die Auslegungswillkür — welches beides
hier ein und dasselbe ist — wie mit einem unergründlich flackernden Blick.
Tatsächhch kam Lenin von außen heran und tatsächlich stand er für eine Weile

ganz allein der Partei gegenüber, tatsächhch prallte seine Exegese und seine

Forderung auf die gefestigten Überzeugungen, Erwartungen und Absichten
des gesamten übrigen Korps, tatsächlich stand er eine Zeitlang isoliert. Und
doch soll nicht die Mehrheit, sondern dieser eine der «Ausdruck der Partei »

gewesen sein! Nach allen humanistischen oder bürgerlichen Maßstäben heißt
das die Verhältnisse gänzhch auf den Kopf stellen. Aber der Partei-Geist wehet,
wo er wiU.

Die Herrschaft der Propheten

Erst mit dem akuten Eintritt Lenins und der bolschewistischen Partei in die

Führung der russischen Revolution von 1917 aber wird die Auslegung des

jeweils neuesten historischen Gebots zur ständigen — und daher auch ständig
legitimierenden — Führungsaufgabe. Die Führung rechtfertigt sich fortwährend

aus der Erkenntnis ¦— und zwar unvermeidbcherweise aus der «richtigen»
Erkenntnis — des geschichthchen Willens. Die Exegese der historisch-gesell-

553



schafthchen Offenbarung wird vollends zur unentbehrlichen Funktion der

Führung, hernach der Herrschaft. Erkenntnis und Aktion liegen in denselben

Händen, in den Händen der Partei, in den Händen des Zentralkomitees, in den
Händen Lenins. Dieses Zusammenfallen der Rollen des Weissagens — der
«Theorie » — und des Handelns — der « Praxis » — ist bis heute ein Kennzeichen

der bolschewistischen Parteidiktaturen gebbeben, nicht allein in der

Sowjetunion. Beim zwölften Parteikongreß im Jahre 1923, dem ersten, der
ohne Lenin, und dem letzten, der zu seinen Lebzeiten abgehalten worden ist,
hat Kamenew in seiner Eröffnungsansprache das Lehr- und Prophetenamt
vielleicht zum ersten Male offiziell als ein persönliches Amt charakterisiert mit den

Worten, die Partei kenne nur ein Mittel gegen Krisen und Fehlentscheidungen,
die Lehren Wladimir Iljitschs. Unter den gleichsam höfischen Titeln, die nachmals

Josef Stalin zuerteilt wurden, hat derjenige des «großen Lehrers» wohl
die häufigste Anwendung und die weiteste Verbreitung gefunden. Im Falle

von Mao Tse-tung ist ähnliches zu beobachten. Die bolschewistische
Parteidiktatur stellt sich gerade in ihrer autokratischen Ausprägung als eine Art
Propheten- oder Exegeten-Herrschaft dar. Wenn ein Vergleich aus anderer
historischer Sphäre erlaubt ist : der Kaiser ist hier zugleich der Papst, der Papst
zugleich der Kaiser. Aber die Kongruenz der «geistlichen» und «welthchen»
Führung ist ja auch sonst in dem großen Vorrat an Erscheinungsformen der
Herrschaft, den uns die Weltgeschichte darbietet, keineswegs unbekannt.
Zumal der Orient ist reich an Exempeln des «Cäsaro-Papismus». Ich möchte es

mit dieser hinweisenden Andeutung bewenden lassen.

WoUten wir unsererseits uns ebenfalls darauf verlegen, die Geschichte als

Entwicklung und Fortschritt zu begreifen, das Neue vom Alten und das Alte
vom Neuen abzuheben, so könnten wir allerdings aus diesen Beobachtungen
den Schluß ziehen, am Ende sei diese bolschewistische Diktatur eine recht
altertümliche Herrschaftsform.

Im letzten Grunde fußt die bolschewistische Herrschaft also, wie bereits

dargelegt, auf der originären Weissagung der Diktatur des Proletariats. Aber
es ist dabei nicht geblieben, es konnte dabei auch nicht bleiben. Das Weissagen
hat sich vielmehr fortgesetzt, es sind neue, teils nicht minder umfassende, teils

speziellere, begrenztere, kurzfristige, ja kurzlebige «Offenbarungen» historischer

Notwendigkeit hinzugetreten, und in gewisser Hinsicht ist auch jene
Marxsche Urprophetie ganz wesentlich abgewandelt worden. Jeder der «großen

Lehrer», Kalifen, Gurus oder Herrscher-Propheten des Bolschewismus,
hat zu diesem Schatze beigesteuert. WoUte man Lenins Beiträge aufzählen, so
müßte man neben der Theorie des Imperiahsmus und des «imperialistischen
Krieges», neben dem Postulat des «Klassenbündnisses» der Arbeiter und der

armen Bauern, neben dem Programm der Industriabsierung, auch der
Elektrifizierung, vor aUem diejenige Lehre anführen, die zur praktischen Konkretisierung

der «Diktatur des Proletariats» und das heißt zur Ausbildung des to-

554



tahtären Herrschaftssystems das Fundament gelegt hat, nämlich die Lehre von
der Partei. Die Theorie der Weltrevolution fand er vor, doch hat er sie im
Laufe der Zeit in bedeutsamer Weise abgewandelt.

Als spezifisch neue «Inspirationen» der Ära Stalins muß man jedenfaUs die

Ausprägung der Lehre vom «Sozialismus in einem einzigen Lande» und die

Pohtik der KoUektivierung der Landwirtschaft auffassen. Chruschtschews

«ideologische» Neuerung begt vorab in der Formel der «friedlichen»
Koexistenz» und in der Praxis der Konkurrenz der «verschiedenen sozialen und
ökonomischen Systeme» (wie der euphemistische Ausdruck lautet). Dies ist

gewiß kein absolut neuer Gedanke; man kann auch dafür kanonische Beleg-
steUen aus der leninistischen Überlieferung angeben. Chruschtschew aber hat
ihn zum Prinzip einer neuen Ära erhoben, und wie schwer es ihm geworden ist,
ihn mit den älteren geheihgten Weissagungssätzen von der Weltrevolution,
vom universalen Klassenkampf und insbesondere vom imperiabstischen Krieg
oder von den imperialistischen Kriegen zu versöhnen, wie schwer es ihm noch

fällt, seine Vereinbarkeit mit diesen tradierten Dogmen überzeugend durchzusetzen,

insbesondere gegenüber den fernösthchen Offenbarungshütern, das

haben die langwierigen «ideologischen» Auseinandersetzungen der jüngstvergangenen

Jahre, hat vor allem das sogenannte «Moskauer Konzil» von i960
bewiesen.

« Revolution ist rasende Inspiration der Geschichte » — das ist eine Formuberung

Trotzkis. Wiederum ist es die in seiner Sphäre ungewöhnliche und

überlegene geistige Phantasie dieses Mannes, die uns dieses erleuchtende Stichwort

hefert. Das kurze Sätzchen dieses Organisators, Strategen und Terroristen,

der nach seinem eigenen Bekenntnis doch niemals etwas anderes erstrebt
hatte als Schriftsteller zu werden und zu sein, sagt über die bolschewistische

Rechtmäßigkeit mehr aus als all die obstinaten «wissenschaftlichen» Haarspaltereien

des großen Lenin: Es ist «die Geschichte», von der die Offenbarung
oder eben die Inspiration ausgeht und herkommt, und es ist ihre «Inspiration»,
die sich in den Handlungen sowohl der vielgerühmten, mystisch verehrten
«Massen» als auch ihrer Führer kundtut. «Die Führer fühlten», schrieb
wiederum Trotzki an der gleichen Stelle seiner Selbstbiographie, indem er an das

Erlebnis der großen Revolutionstage sinnend zurückdenkt, «die Führer fühlten,

daß ihre Schritte mit den Schritten der Geschichte sich vereinigten». Ich
kenne kein Zeugnis, das den Grund dieser Macht treffender bezeichnete und
deutlicher bekannt gäbe.

Macht und Wahrheit

Ich könnte hier schbeßen. Ich habe den Versuch gemacht, die Wesensart der
bolschewistischen Legitimität zu skizzieren : Es ist eine apokalyptische Legitimi-

555



tat — im wörtlichen Sinne, von «apokalyptein», das heißt «offenbaren» —
und in der Tat nicht eine politische Legitimität wie die unsere. Wir könnten
uns mit dieser Wahrnehmung zufrieden geben. Wir befänden uns durchaus
in Übereinstimmung mit den geltenden Regeln der Wissenschaftbchkeit, insofern

sie es auf «wertfreie» Erkenntnis abgesehen haben. Wir könnten noch

hinzufügen, daß aus nichts anderem als eben diesem Offenbarungs- und
Weissagungscharakter der bolschewistischen Legitimität die rehgionsartige Natur
der kommunistischen Ideologie herrührt, die westliche Beobachter so oft teils
mit Schrecken, teils mit blödem Staunen und süchtiger Bewunderung bemerkt
haben. Sie kennen die Redensarten, die mit dem Genüsse des eigenen Mangels
einherzugehen pflegen : der Osten habe eine Idee, der Osten habe einen Glauben

— und was hätten wir! Wir könnten und wir soUten ferner hinzufügen,
daß sich aus diesem selben Grunde auch der Kirchencharakter des kommunistischen

Herrschaftssystems erklärt, auf den unsere Berichterstatter und
Kommentatoren so häufig in witzig anmutenden Vergleichen anspielen, wenn sie

etwa vom «päpsthchen» Anspruch des Ersten Parteisekretärs, von der
«missionarischen» Ausbreitung des Kommunismus, von den « Ketzer »Verfolgungen,

vom Moskauer « Konzil », vom « Schisma » zwischen Moskau und Peking
und aU dergleichen sprechen. Dies sind in der Tat nicht bloß spielerische
Analogien. Vielmehr haben wir es ohne Frage soziologisch im strengen Sinne hier
mit Prophetenherrschaft und daher auch mit einer FüUe von Merkmalen zu
tun, die der Struktur einer Kirche zukommen. Gerne helfen wir uns mit dem
Urteil, es handle sich um eine Pseudorehgion und um eine Scheinkirche. Aber
mir scheint, dies ist selber ein Glaubensurteil, das gesprochen wird aus der
Gewißheit der eigenen Rebgion und auch der eigenen Kirche als der selbst-
verständbchen Heimat. Als Glaubensurteil hat es sein gutes Recht, aber ein
Glaubensurteil ist nicht dasselbe wie ein wissenschaftliches Urteil. Freibch

vermögen wir unsererseits nicht an dieses mythische Geschichtswesen und
seine Offenbarungen zu glauben, und wir sind geneigt, seine Priester und Exe-

geten wo nicht für Betrüger, so doch für Irrende zu halten und uns «Wilde»,
nämhch Ungläubige, für bessere Menschen. Aber dieser unser Unglaube — den

uns Gott erhalten möge — hilft uns doch nicht darüber hinweg, erkennen zu
müssen, daß dort drüben Religion und nicht bloß Pseudorehgion, daß dort
Kirche und nicht bloß Scheinkirche herrscht, Parteikirche, Staatskirche, eine

Art von Kalifat, wenn man will, eine Art von Cäsaropapismus in der neuartigen
Gestalt der Diktatur von Parteisekretären.

Erst wenn uns dies ganz deutUch geworden ist, erhebt sich die Frage in
ihrem eigentlichen Ernst. Nicht so sehr die Frage, was wir dem entgegenzusetzen

hätten — das wissen wir, so möchte ich hoffen —, sondern vielmehr die

Frage, wie wir mit den Mitteln unserer kritischen Vernunft den Grundlagen
dieser ReUgion und dieser Kirche, wie wir dieser apokalyptischen Legitimität
selber geistig zu Leibe rücken und wie wir ihrer Herr werden können. Die

556



Wissenschaft kann mehr tun als nur Erscheinungen beschreiben, Vergleiche
ziehen, Gründe aufheben. Die bolschewistische Legitimität, diese zeitgenössische

Variante des uralten Phänomens der Rechtfertigung der Macht aus

Offenbarung, diese apokalyptische Herrschaft hat einen tiefen, abgrundtiefen
Mangel: Es ist der Mangel der Zweideutigkeit. Der Bolschewismus hat kein
Kriterium, keinen Maßstab hervorgebracht, die echte von der falschen
Offenbarung — mittelalterhch gesprochen: die himmlischen von den teuflischen
Eingebungen — zu unterscheiden. Nicht einmal der Erfolg bietet ein solches

Kriterium. Stahn ist ungeheuer erfolgreich gewesen, er hat ein Imperium
begründet, und doch konnte sein Nachfolger ihn, der ein Vierteljahrhundert lang
der große Lehrer und Führer geheißen und im Geruch der Unfehlbarkeit
gestanden hatte, nachmals der Abirrung, des Verrats, der Ketzerei bezichtigen
und aus dem Range des Apostels ausstoßen. Niemand hatte ihm, Stahn, zu
seinen Lebzeiten gesagt, daß er im Irrtum sei. Wer hätte es ihm auch sagen
soUen! Nach Chruschtschews Ansicht war es gerade seine Macht, die ihrer
eigenen Rechtmäßigkeit im Wege stand. Aber er war — wiederum nach
Chruschtschews Ansicht — kein Schurke und kein Apostat und auch kein
wahnsinniger Despot, er war nicht aus aUer Beziehung auf sein Exegeten-Amt
herausgefallen. Stahn befand sich — immer noch nach Chruschtschews
Ansicht — zwar nicht im Stande, wohl aber in der Illusion der Rechtmäßigkeit.
Und das war «die eigenthche Tragödie». Diese Worte hat Chruschtschew
selber dem Resümee nachfolgen lassen, das er in der berühmten Geheimrede
beim Zwanzigsten Parteikongreß im Jahre 1956 von der Epoche Stahns und
des Stahnismus gegeben hat. « Das ist die eigenthche Tragödie. » Es ist für
einen Augenbbck, als ob der Redner hier inne hielte, stutzte und nachdächte,
als ob ihm unversehens eine Ahnung durch den Sinn ginge von der
Zweideutigkeit der historisch-gesellschaftlichen Offenbarung, von der Ununter-
scheidbarkeit der wahren und der falschen Inspiration. So müssen wir uns
ausdrücken, wenn wir denn einmal diesen apokalyptischen Grund betreten oder
wenn wir an den Rand dieses apokalyptischen Abgrundes treten. Denn dies ist
in Tat und Wahrheit «die eigenthche Tragödie» nicht allein StaUns, sondern
der Offenbarungslegitimität in dieser ihrer gegenwärtigen und mächtigsten
Ausprägung überhaupt, daß es am Kriterium mangelt, das Wahre vom
Falschen zu unterscheiden.

Nach einem Vortrag im Schweizerischen Institut für Auslandforschung in Zürich.
Der Text lehnt sich an einige Kapitel des Buches Sternbergers «Grund und Abgrund der

Macht» an.
Copyright für « Schweizer Monatshefte » und Zeitschrift « Magnum ».

557


	Bolschewistische Legitimität

