Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 6

Artikel: Bolschewistische Legitimitét

Autor: Sternberger, Dolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hineingehéren, auf ein vollkommen anders strukturiertes politisches Ord-
nungsgeflige iibertragbar sind.

Herbert Liithys Gedankengang bewegt sich auf einer anderen, praktischeren
Ebene. Er betrifft den tiglichen Umgang mit dem Bolschewismus. Mit der
nachstalinistischen Dynamisierung der Sowjetpolitik hat in der westlichen
Welt die Diskussion dariiber eingesetzt, ob und wie weit nun ein Dialog mit
den Bolschewisten und ihren Untertanen moglich und sinnvoll sei. Oswald
Spengler hat einmal gesagt: «In jedem Falle aber ist der Staat die Form, welche
die dullere Lage bestimmt, so daB3 die geschichtlichen Beziehungen zwischen
Volkern stets politischer und nicht sozialer Natur sind.» Damit ist der neu-
ralgische Punkt, an dem sich die Geister scheiden, genau bezeichnet. Wieviel
Spielraum bleibt bei den im Sowjetstaat besonders straff monopolisierten Aus-
landsbeziehungen fiir Kontakte im Zeichen echter mitmenschlicher Kommuni-
kation? Von der Beantwortung dieser Frage hingen nicht nur Form und Aus-
malf} der Ostkontakte, sondern weitgehend auch der Stil der internationalen
Politik iiberhaupt ab. Sie bedarf ebensosehr der steten freimiitigen Erorterung
wie der theoretische Aspekt des Totalitarismus.

Schweizer Monatshefte

Bolschewistische Legitimitit

DOLF STERNBERGER

Die Formulierung des Themas mag Verwunderung, vielleicht sogar Arger aus-
l6sen. Wie kann es denn eine bolschewistische Legitimitit geben? Wie konnen
wir der bolschewistischen Parteiherrschaft in irgendeinem Sinne eine Recht-
mifBigkeit zuerkennen? Grenzt das nicht schon an Selbstmord? Ist es fiir den
Westen, fiir die freie Welt nicht ein lebensgefihrliches Unterfangen, wenn wir
die Moglichkeit zulassen, daB3 eine bolschewistische Diktatur ihre eigene Legi-
timitit habe? Schligt eine solche Annahme nicht allen unseren Uberzeugungen
ins Gesicht? So und dhnlich mégen die Fragen lauten, und man ist berechtigt,
so zu fragen. Mit den Augen des Westens betrachtet, mit dem MalBe unserer
eigenen Legitimititsiiberzeugung gemessen, ist die bolschewistische Partei-
herrschaft (wie totalitire Parteiherrschaft iberhaupt) durchaus unrechtmifBig.

545



Ihre Regierung geht nicht aus Wahlen hervor, und die Wahlen, die sie selber
veranstaltet, sind nichts als organisierte Akklamationen, gleichsam rituelle Be-
kundungen hohler Einmiitigkeit, Abstimmungen ohne den Klang der Stim-
men, ein ungeheures tonloses Geraschel, das den Herrschenden nichts Neues
sagen, der Herrschaft nichts hinzufiigen und nichts hinwegnehmen kann und
auf das diese Regimes seltsamerweise doch nicht verzichten wollen oder koén-
nen: Sie horen nichts als ihr eigenes Echo bei solchen Veranstaltungen, aber
sie wollen und miissen es immer wieder horen, es ersetzt ihnen den Dialog,
den sie nicht kennen und nicht dulden. Wie die Wahlen als Mittel der Regie-
rungsbestellung, so fehlen diesen Systemen auch alle {ibrigen Kriterien der
Legitimitit, wie wir sie verstehen. Die politische Gewalt ist nicht geteilt oder
verteilt, sondern im Gegenteil monopolisiert. Opposition, ja bloBe Abwei-
chung ist illegal, kann jederzeit als Hochverrat klassifiziert und verfolgt wer-
den. Die «Sowijetbiirger» tragen diesen Namen, mit dem sie in der Sowjet-
union genannt werden, zu unrecht, denn sie haben keine Chance, an der Re-
gierung teilzunehmen, sie haben diese Regierung nicht eingesetzt, sie haben
auch niemals an einer Vereinbarung, an einem Vertrage, an einem Verfassungs-
akt teilgenommen, wovon sich die Position dieser Regierung etwa herleitete.
Es gibt nicht einmal ein Mittel, zu erkennen, ob die «Sowjetbiirger» dieser
Regierung, dieser Herrschaft zustimmen — weder in ihrer Existenz und Or-
ganisation noch in ihrer personlichen Zusammensetzung noch in ihren einzel-
nen Handlungen, seien dies Gesetze oder Verwaltungsakte oder auBenpoliti-
sche Entscheidungen. Hierzulande, und zumal fiir den Schweizer Biirger, mul3
diese Lebensweise des sogenannten Sowjetburgers als geradezu unvorstellbar,
daher das Herrschaftssystem, worin er lebt, als schlechthin unrechtmiBlig er-
scheinen, als politisch illegitim. In der Tat kann man sogar daran zweifeln,
ob einer solchen totalen Herrschaft iiberhaupt diejenige Qualitit zugeschrieben
werden kann, die wir mit dem Namen des Staates bezeichnen. Wenngleich wir
in unseren Gedanken mit dem modernen Begriff des Staates vielfach auch die
Erscheinungen der Biirokratie, der Polizei, der einheitlichen Strafjustiz, des
einheitlichen Steuerwesens verbinden, so bleibt doch andererseits die allge-
meine und dauerhafte Gesetzlichkeit, rule of law, Gleichheit vor dem Gesetz,
Unabhingigkeit der Gerichte und vor allem der Mandatscharakter der Amter
— kurz: VerfassungsmiBigkeit — ein unverlierbares und unaufgebbares
Merkmal des Staates nach unseren Begriffen. Ein Staat, so denken und so
fithlen wir, ist ein Verfassungsstaat, und eine Verfassung beruht in irgendeiner
Weise auf biirgerlicher Vereinbarung, auf Compact und Consent, auf Vertrag
und Zustimmung der Staatsgenossen. Insofern wohnt unserem westlichen,
europiischen, abendlindischen (oder auch «liberalen») Begriff des Staates im-
mer noch und immer wieder ein fortwirkendes Element der antiken Polis
inne: der Staat ist nichts anderes als das Gemeinwesen, die gemeinsame Sache
derer, dieihn bilden, eben der Biirger. Darum konnen wir sagen, daB der Staat, so

546



wie wir ihn verstehen, auf biirgerlicher oder auf politischer — das Wort «poli-
tisch » leitet sich ja von der Polis her! — Legitimitiit beruhe, oder daf er legitim
sei, insofern und insoweit er von biirgerlicher oder politischer Vereinbarung
sich herschreibe. Wo aber keine Subjekte sind, kann auch keine Vereinbarung
stattfinden oder hergestellt werden. Eine permanente Diktatur, welche den
Biirgerkrieg durch Unterdriickung und durch Lenkung unsichtbar macht und
so einen Anschein des inneren Friedens erzeugt, eine solche unablésbare
Dauerherrschaft kann daher mit einem strengen Begriff des Staates — mit
einem strengen europiischen Begriff des Staates — wahrhaftig nicht vereinbart
werden. Unter dem Gesichtspunkt biirgerlicher Legitimitit ist eine solche pet-
manente Diktatur gar nichts anderes als chronische Usurpation. Die bolsche-
wistische Parteiherrschaft vermag daher keinen eigentlichen Staat zu griinden
und zu bilden. Ich wiederhole es: sie muf3 politisch in der Tat als unrechtmiBig
angesehen werden.

Nichtpolitische Rechtmiifiighkeit

So wahr dies ist, so wahr ist aber auch, daB die bolschewistische Parteiherr-
schaft sich selber als durchaus rechtmiBig versteht. Ehe wir diesem vollkom-
men naiven, ungebrochenen, michtigen, eingefleischten, hartnickigen Selbst-
verstindnis nicht auf die Spur gekommen sind, ehe wir nicht eine Vorstellung
oder wenigstens eine Ahnung von den eigenen und eigentiimlichen Quellen
und Griinden dieser bedrohlichen Macht gewonnen haben, kénnen wir nicht
hoffen, ihr ernsthaft und wirksam zu begegnen. Hier liegt das eigentliche Pro-
blem. Das eigentliche Problem liegt nicht in der Beobachtung, Abschitzung
und Berechnung der agrarischen, industriellen, intellektuellen und militari-
schen Potentiale dieser Macht. Das eigentliche Problem liegt nicht einmal in
der Analyse der totalitiren Struktur dieser Herrschaftsweise als solcher. Das
cigentliche Problem liegt wahrhaftig darin, die bolschewistische Legitimitit
zu erkennen. Das ist keine leichte Unternehmung. Es fillt uns unendlich
schwer, mitten in unserer eigenen Welt, und noch dazu gleichsam mitten im
Handgemenge, im Geiste auch nur die Méglichkeit ins Auge zu fassen, es
konnte eine ganz andere Art von RechtmiBigkeit geben als diejenige, von der
unser eigenes Staatsleben, von der die ganze Existenz der abendlindischen
Verfassungsstaaten getragen ist, eine andere als eben biirgerliche oder politi-
sche RechtmiBigkeit.

Im Verhiltnis zu dieser Anstrengung, gleichsam den erkennenden Blick
tber die duBersten Grenzen unserer politischen Existenz hinaus auf das ganz
Fremde zu richten und doch uns selber zu behaupten — im Verhiltnis zu die-
ser Bemiihung ist die vergleichende Untersuchung der Legitimititsarten, die
in der Weltgeschichte aufgetreten sind, die in der Vergangenheit Geschichte

547



und Weltgeschichte gemacht haben, ein Kinderspiel. Was ficht es uns an, daf3
es Reiche gegeben hat, deren Bestand und Dauer, deren Macht und Ausdeh-
nung auf der Uberzeugung von der Goéttlichkeit der Herrscher beruhte (wie es
etwa von den Pharaonen des alten Agypten gilt)! oder selbst daf3 fiir mehr als
ein Jahrtausend die vorwaltende Macht des europiischen Kontinents ihre Legi-
timitit von der géttlichen Einsetzung des Konigs- und Kaiseramtes hergeleitet
hat — Dei gratia, von Gottes Gnaden! Auch dies alles hat mit unserer politi-
schen, biirgerlichen, humanistischen RechtmifBigkeitsvorstellung, mit Verein-
barung, Vertrag, Verfassung, mit dem Staat als Gemeinwesen verzweifelt
wenig zu tun. Aber es beunruhigt uns nicht. Es sind das faszinierende Kuriosi-
titen, deren die Weltgeschichte, die Menschengeschichte ohnehin so voll ist.
Eine solche vergleichende Betrachtung der Legitimititsarten in weltgeschicht-
licher Perspektive kann uns freilich immerhin lehren, wie universal — und
zugleich: wie vielgestaltig — das Bediirfnis nach Rechtfertigung der Macht sich
geltend gemacht hat und noch immer geltend macht, und da3 wir bei sorg-
samer Untersuchung kaum jemals iiberhaupt eine Herrschaft oder eine Regie-
rung oder eine Regierungsweise antreffen, die nicht irgendeine Uberzeugung
ihrer RechtmiBigkeit mit sich fiihrte oder doch wenigstens nach ihrer Recht-
fertigung strebte. Die Allgemeinheit dieses Phinomens hat etwas Trostliches,
seine Vielgestaltigkeit indessen muB} uns im selben Augenblick auch irritieren.
Wie sollen wir je Klarheit und GewiBheit tiber die wirkliche, wahre, unbe-
dingte, eigentliche RechtmiBigkeit gewinnen kénnen, wenn es so unterschied-
liche Arten, Formen und Quellen der RechtmiBigkeit gegeben hat und noch
gibt! Man wird mir erwidern, dariiber mogen sich die Gelehrten den Kopf
zerbrechen, dergleichen geht uns gegenwirtig Lebenden nicht unter die Haut
und macht uns keine Unruhe! Man hat wiederum das Recht, sich so zu dullern.
Ich sage es ja, solche Betrachtungen und solche Wahrnehmungen sind wirklich
nur ein Kinderspiel im Vergleich mit der Entdeckung, dal3 diejenige Welt-
macht, die ihre Zentren in Moskau und Peking hat und die zum wenigsten
einzudimmen alle Krifte des Westens aufgerufen sind, daB3 diese Weltmacht
des Sowjetsystems am Ende doch nicht bloB und schlechthin unrechtmaBig sei,
auch nicht bloB hinter einer Fassade scheinheiliger RechtmiBigkeit, triigeri-
scher VerfassungsmiBigkeit, zweideutiger und paradoxer Demokratie ihr ge-
walttitiges Wesen treibe, sondern daf} sie im Innersten auf einer eigenen und
eigentiimlichen RechtmiBigkeit fuBt. Und doch ist es so.

Das Gebheiff der Geschichte
Die bolschewistische Parteiherrschaft weil3 sich als rechtmiBig nicht nur dar-

um, weil sie in irgendeiner Weise den Marxschen Endzustand der klassenlosen
Gesellschaft, das Ende aller Unterdriickung, daher auch des Staates, und die

548



Ankunft des Reiches der Freiheit erwartet oder zu erwarten und herbeizufiithren
behauptet, sondern sie weil} sich als rechtmiBig auch insofern, als sie Diktatur
ist, als sie Diktatur dieser einen und einzigen Partei ist, als sie Gewalt {ibt und
als sie ihre konzentrierte Macht erhilt, aufbaut und ausdehnt. Und ich will es
gleich sagen: Dieses BewuBtsein beruht auf Weissagung. Weissagung und
Offenbarung ist der Grund dieser Macht. Man mifite ihre Rechtfertigung
numinos nennen, ginge sie nicht mit der Leugnung Gottes einher. Der Atheis-
mus, auch der militante, fiihrt aber keineswegs notwendig zur Autonomie des
Menschen, er kann andere Wesenheiten an die Stelle Gottes setzen. Was sich
in diesen Weissagungen und Offenbarungen kundtut, von denen die Legitimi-
tat der bolschewistischen Parteidiktatur sich herleitet und aus denen sie sich
fortdauernd speist, ist nicht die Stimme Gottes, sondern die Stimme der Ge-
schichte, und zwar der Geschichte als Entwicklung und Bewegung. Diese
Herrschaft ist nicht von Gottes Gnaden, wohl aber von Gnaden der Geschichte,
historiae gratia. Es gehort zu den groBten Wunderlichkeiten unseres Zeitalters,
daB gerade diejenigen Regierungen, die auf ihre Gottlosigkeit pochen und sich
einer «materialistischen » Denkungsweise rithmen und befleiBigen, gleichwohl
ihre RechtmiBigkeit aus Offenbarung herschreiben. DaBl die Macht der bol-
schewistischen Parteidiktatur auf Weissagung und historischer Offenbarung
beruht, 1iBt sich eindeutig aus den Zeugnissen nachweisen, und ich will gleich
von den Eigentiimlichkeiten dieser michtigen sikularen Spielart von Offen-
barungslegitimitit eine Andeutung geben.

Freilich, die Geschichte strebt ihrem Ende zu. Wenn man es vorzieht, die-
selbe Sache in Marxens brillanter eschatologischer Zuspitzung auszudriicken,
so ist es nicht die Geschichte, sondern die Vorgeschichte, die ihrem Ende zu-
strebt, indem ja alle bisherige Geschichte, die den Menschen in der Unterdriik-
kung, Ausbeutung, Entfremdung und Verdinglichung festhalte, eben des-
wegen bloBe Vorgeschichte sei, und die eigentliche, eigentlich menschliche
Geschichte erst nach dem «letzten Gefecht» der Revolution, nach der Ver-
nichtung der Ausbeuter, der Sozialisierung der Produktionsmittel und mit dem
Ubergang zur klassenlosen Gesellschaft anhebe. Dies ist gewil3 die erste, erre-
gendste, auch groBartigste aller Weissagungen, diejenige des « Kommunisti-
schen Manifestes», von dem der Philosoph Karl Lowith sehr treffend gesagt
hat, es sei «in erster Linie ein prophetisches Dokument». Dal3 die Herauf-
kunft der klassenlosen Gesellschaft in Marxens Geiste in der Tat den Charakter
einer Weissagung hat — und nicht etwa denjenigen eines Aktionsprogramms
—, das hat der erste und groBte Apostel des Kommunismus mit aller nur wiin-
schenswerten Deutlichkeit und Zuspitzung selber zu erkennen gegeben, zum
Beispiel in jener spiten Schrift, die unter dem Namen «Kritik des Gothaer
Programms » bekannt geworden ist. (Diese «Randglossen zum Programm der
Deutschen Arbeiterpartei», wie er selbst sie iiberschrieben hat, sind 1875 ver-
fafit, aber erst 1891 von Engels veroffentlicht worden.) Die Schrift ist von der

549



bittersten Emporung erfiillt iiber den Weg, den die deutsche Sozialdemokratie
unter dem Einflusse von Ferdinand Lassalle nahm; ihm schreibt jedenfalls
Marx alles zu, was ihm selber als Abweichung vom rechten Weg erscheint. In
einem gewissen MaBe stellt die Schrift deswegen eines der frithesten Ketzer-
urteile der Marxschen Orthodoxie dar. Das Parteiprogramm enthielt einen
Passus, worin es heiB3t, die Deutsche Arbeiterpartei erstrebe «mit allen gesetz-
lichen Mitteln den freien Staat und die sozialistische Gesellschaft, die Auf-
hebung des Lohnsystems mit dem ehernen Lohngesetz und der Ausbeutung in
jeder Gestalt», und schlieBlich erstrebe sie «die Beseitigung aller sozialen und
politischen Ungleichheit». Marx gieB3t seinen Hohn iiber die in seinen Augen
unzulingliche Vorstellung vom Wesen des Arbeitslohnes aus, die sich in diesen
Formulierungen ausdriicke, und schlieft den Abschnitt mit der folgenden bar-
schen und diktatorischen Korrektur: «Anstatt der unbestimmten SchluB3phrase
des Paragraphen ,die Beseitigung aller sozialen und politischen Ungleichheit®,
war zu sagen: daB3 mit der Abschaffung der Klassenunterschiede von selbst alle
aus ihnen entspringende soziale und politische Ungleichheit verschwindet. »
Von selbst! In diesen zwei Wortchen liegt der Kern der Unterscheidung, die
hier vorgenommen wird. Es ist die Unterscheidung zwischen Politik und Ge-
schichte oder zwischen biirgerlichem Handeln und utopischer Erwartung oder
zwischen Reform und Revolution oder endlich zwischen Programm und Pro-
phetie. Wobei Marx durchgingig auf der Seite der Geschichte, der Utopie,
der Revolution und der Weissagung steht. Freilich bedarf es auch zur Revolu-
tion des Handelns, aber diese Aktionen der Elenden, des organisierten Prole-
tariats, vollziehen sich nicht so sehr aus Entschliissen als auf Geheil3 des
historisch-gesellschaftlichen Prozesses, sie erwachsen nicht aus autonom
menschlicher und in diesem eigentlichen Sinne politischer Einsicht und Pla-
nung, sondern aus der Reife der Zeit, und mit der Umwilzung wird wie mit
einer Explosion «von selbst» alles anders. Die ersten werden dann die letzten,
und vor allem werden die letzten dann die ersten sein. Hier gibt sich die
Struktur der Weissagung mit Schirfe zu erkennen wie auch das Beharren dar-
auf, daB es bei der Weissagung bleibe, dal3 sie nicht verdorben werde durch
«unbestimmte Phrasen», daB} sie nicht vermengt werde mit dem, was man er-
streben und betreiben wolle, gar noch «mit gesetzlichen Mitteln». «Unbe-
stimmt» nimlich — so muf3 man die iiberraschende Wendung wohl verstehen,
und so ist sie auch recht gut zu verstehen —, unbestimmt erscheinen ihm alle
bloBen menschlichen Bestrebungen, alle rein politischen oder rein biirgetlichen
Zielsetzungen, denn man weill nicht, wieweit sie filhren moégen. Bestimmt
aber erscheint ihm das Ereignis, einzig das notwendige Ereignis, welches eben
den Gegenstand der Weissagung bildet. Die «Wissenschaftlichkeit» der
Marxschen Lehre ist nur der zeitgemifle Ausdruck oder die modische Einklei-
dung dieser hartnickigen Zuversicht des Propheten, und der diimmliche,
wenn auch gewil} ergreifende Aberglaube an solche «Wissenschaft», der in

jie



der Masse der Arbeiterschaft erzeugt wurde, hat betrichtlich mehr Ahnlichkeit
mit der besessenen OffenbarungsgewiBheit einer Sekte als mit der Diskussions-
bereitschaft einer Gelehrtenrepublik. In Marxens Kritik geht ein heiler Atem,
und der Zorn des Propheten mochte die bedichtigen Programmatiker ver-
brennen. Erkennte man den Propheten nicht an der Prophetie, man miiite ihn
an seinem Zorn erkennen.

Apokalyptische Anweisungen zum Handeln

Hinsichtlich des Ubergangs (von der Klassenherrschaft zur klassenlosen Ge-
sellschaft) und also hinsichtlich der revolutioniren und nachrevolutioniren
Politik hat aber Karl Marx im Grunde nur ein einziges Prophetenwort und
eine einzige Weisung hinterlassen. Das Wort heifit « Diktatur des Proletariats ».
Es werde und solle dies — so dachte er — die Diktatur der Mehrheit iiber die
Minderheit sein, und eben hierdurch werde sie sich von allen bisherigen Dik-
taturen oder Herrschaftssystemen der Geschichte unterscheiden, den feudali-
stischen wie den kapitalistischen, welche simtlich Diktaturen von Minderheiten
iber die Mehrheit gewesen seien. «Es kann kein Zweifel sein, wer der endliche
Sieger sein wird — die wenigen Aneigner oder die ungeheure arbeitende Majo-
ritit», schrieb Marx noch 1871 (in der «Adtesse uber den Biirgerkrieg in
Frankreich») im Angesichte des Untergangs der Pariser Kommune. Der Be-
griff der Diktatur ist unstreitig ein politischer Begriff — insofern jedenfalls,
als er eine Verfassungsfigur bezeichnet, nimlich die der Befehlsgewalt im Aus-
nahmezustand. Dessen war sich Marx anscheinend auch durchaus bewul3t, we-
nigstens zeitweilig. « Jeder provisorische Staatszustand nach einer Revolution
erfordert eine Diktatur, und zwar eine energische Diktatur » — die Bemerkung
stammt aus dem Jahre 1848. Um so mehr mul} es erstaunen, dal Marx das
Proletariat als die ungeheure Mehrheit fiir fihig hielt, eine solche Diktatur
auszuiiben, das heiit die Rolle des Diktators zu iibernehmen. Ob er es emp-
funden, ob er es sich selber deutlich gemacht hat oder nicht: die Zusammen-
fugung «Diktatur des Proletariats» bildet ohne Zweifel eine Paradoxie, eine
echt utopische Verkehrung des Gewohnten, einen wunderhaften Widerspruch
— und dies auch in dem Sinne, daB3 dann die ganze Klasse, das Millionenheer
der Proletarier, eine Funktion ausiiben werde, welche bis dahin und in aller
«Vorgeschichte» immer nur von einzelnen ausgeiibt worden ist. Die Letzten
werden die Ersten sein, die vielen, {iberwiltigend vielen Letzten werden alle-
samt die Ersten sein — auf diese Art lieBe sich, mit einem gewissen Mibrauch
ehrwiirdiger Worte, dieselbe Paradoxie auch ausdriicken, und eine derartige
Formulierung wire ganz ebenso politisch oder ganz ebenso unpolitisch wie
diejenige von Marx. Er hat sich bei dem Worte «Diktatur» sozusagen gar
nichts Boses gedacht. Und er hat offenbar weder viel Nachdenken an die Frage

551



gewendet, wie «das Proletariat» es organisatorisch in concreto anfangen solle,
eine Diktatur auszuiiben, noch scheint ihm das ungeheure Problem in den
Sinn gekommen zu sein, wie es hernach anzustellen sei, die Diktatur wieder
abzubauen, von diesem «provisorischen Staatszustand» wieder herunterzu-
kommen und also den « Ubergang » zu beenden. Natiirlich nicht! — denn dieser
«Ubergang » ist ihm ja keine MaBnahme, keine Aktion, keine Handlung, son-
dern: ein Ereignis. Und so erweist sich abermals, daf} auch diese berithmte
Formel mit dem scharfen Klang ihrer Ankiindigung nur scheinbar ein strate-
gisch-politisches Element enthilt. Es ist keine strategische, sondern eine pro-
phetische Formel. Und es ist keine politische, sondern eine apokalyptische An-
weisung.

Lenin aber, der es ja nun unvermeidlich mit dem «Ubergang» und mit
nichts als dem « Ubergang» zu tun bekam, hat dieser einen und einzigen und
freilich ungeheuren oder ungeheuerlichen Ur-Weissagung Marxens eine ganze
Reihe neuer Offenbarungen hinzugefiigt, die sich zu einem Teil in rascher
Folge mit fortschreitenden Ereignissen und mit fortschreitenden Handlungen
gegenseitig abgeldst haben. Man kann natiirlich auch sagen, Lenin sei — im
Unterschiede zu Marx — zum Handeln gezwungen gewesen, und er habe
schon in den bestindigen inneren Auseinandersetzungen der russischen sozial-
demokratischen Partei vor und nach der Jahrhundertwende, vor und nach der
ungliicklichen Revolution von 1905, vollends aber vom April des Jahres 1917
an und in der kurzen Frist, die ihm nach dem Triumph des Oktobers und der
Zeit des Interventions- und Biirgerkrieges noch verblieben ist, unaufhérlich
weittragende praktische Entscheidungen treffen miissen. Aber das ist tatsich-
lich fast nur ein anderer Ausdruck fiir dieselbe Sache, denn es gibt keine einzige
wichtige Entscheidung Lenins, die er — in seinem eigenen BewuBtsein —
nicht als Ausleger, als Exeget des Orakels der Geschichte getroffen hitte.
Nichts anderes will es besagen, dal3 er zeit seines Lebens so entschieden, so
liberhitzig darauf bestanden hat, alles Tun miisse «theoretisch » begriindet sein,
miisse aus einer geschlossenen Theorie der gesellschaftlichen Entwicklung her-
vorgehen. Es wird schwerhalten, Entscheidungen Lenins ausfindig zu machen,
die nicht in solch einer heilen Dampfwolke «theoretischer» Griinde einhet-
kimen. Immer fiihlte er sich als Vollstrecker des zwingend Notwendigen —
selbst dann, wenn er mit seinem Willen und Vorschlag ganz allein stand und
sich erst gegen eine Mehrheit seiner Genossen im Zentralkomitee der Partei
mithsam durchzusetzen hatte.

Das eindrucksvollste Beispiel einer solchen Situation bietet ja die Geschichte
der «Aprilthesen», jenes ZusammenstoBes, bei dem der eine, eben aus der
Emigration zuriickkehrende Lenin dem gesamten ubrigen Fihrungskreise
seiner Partei mit der vollig neuen Forderung entgegentrat, man miisse nun
sofort und ohne Zaudern zur Diktatur des Proletariats iibergehen. Das war
nach der bis dahin iiberlieferten, sozusagen planmiflig gebotenen alten sozial-

552



demokratischen Weissagung eine schockierende und geradezu geschichts-
widrige Idee. Bis dahin hatte man in dem BewuBtsein gelebt, man miisse nun
nach dem Sturz des Zarismus und Feudalismus (durch die Februarrevolution)
zuerst das biirgerlich-demokratische Stadium sich vollenden lassen, bevor man
das historische Recht erwerbe, zur proletarisch-sozialistischen Umwilzung
iiberzugehen. Lenin brach mit einem Schlage mit dieser lange gehegten Sche-
matik der Erwartungen. «Die russische Revolution vom Februar/Mirz 1917»
— sagte Lenin — «war der Beginn der Umwandlung des imperialistischen
Krieges in den Biirgerkrieg. Diese Revolution hat den ersten Schritt zur Be-
endigung des Krieges getan. Erst der zweite Schritt kann seine Beendigung
sicherstellen, nimlich der Ubergang der Staatsmacht an das Proletariat.» Er
trat auf und machte sich geltend als der verinderte Wille des geschichtlichen
Lebensprozesses, als neue Inspiration wider die hergebrachte Weissagung, und
diese neue, «richtige» Auslegung des historisch-gesellschaftlichen Auftrages
gab sich abermals als zwingende «wissenschaftliche» Analyse der Klassenlage
nicht allein RuBllands, sondern ganz Europas. «Wenn wir die Parolen Lenins
akzeptieren, tun wir nur, was uns das Leben selbst eingibt» — die simple
Formel stammt von einer alten Bolschewistin, Ludmilla Stahl, die Trotzki in
seiner « Geschichte der russischen Revolution » mit tiefer Zustimmung zitiert.
Noch aufschluBlreicher, zugleich auch beunruhigender mutet uns aber ein Satz
an, der bei Trotzki wenige Zeilen spiter folgt: «Lenin stand der Partei nicht
von auBen gegeniiber, sondern er war ihr vollendetster Ausdruck.» Da trifft
uns die Offenbarungsgewilheit und die Auslegungswillkiir — welches beides
hier ein und dasselbe ist — wie mit einem unergriindlich flackernden Blick.
Tatsichlich kam Lenin von auBBen heran und tatsichlich stand er fiir eine Weile
ganz allein der Partei gegeniiber, tatsichlich prallte seine Exegese und seine
Forderung auf die gefestigten Uberzeugungen, Erwartungen und Absichten
des gesamten iibrigen Korps, tatsichlich stand er eine Zeitlang isoliert. Und
doch soll nicht die Mehrheit, sondern dieser eine der «Ausdruck der Partei»
gewesen sein! Nach allen humanistischen oder biirgerlichen MaBstiben heil3t
das die Verhiltnisse ginzlich auf den Kopf stellen. Aber der Partei-Geist wehet,
wo er will

Die Herrschaft der Propheten

Erst mit dem akuten Eintritt Lenins und der bolschewistischen Partei in die
Fihrung der russischen Revolution von 1917 aber wird die Auslegung des
jeweils neuesten historischen Gebots zur stindigen — und daher auch stindig
legitimierenden — Fiihrungsaufgabe. Die Fithrung rechtfertigt sich fortwih-
rend aus der Erkenntnis — und zwar unvermeidlicherweise aus der «richtigen»
Erkenntnis — des geschichtlichen Willens. Die Exegese der historisch-gesell-

353



schaftlichen Offenbarung wird vollends zur unentbehrlichen Funktion der
Fihrung, hernach der Herrschaft. Erkenntnis und Aktion liegen in denselben
Hinden, in den Hinden der Partei, in den Hinden des Zentralkomitees, in den
Hinden Lenins. Dieses Zusammenfallen der Rollen des Weissagens — der
«Theorie» — und des Handelns — der «Praxis» — ist bis heute ein Kennzei-
chen der bolschewistischen Parteidiktaturen geblieben, nicht allein in der
Sowjetunion. Beim zwolften ParteikongreB im Jahre 1923, dem ersten, der
ohne Lenin, und dem letzten, der zu seinen Lebzeiten abgehalten worden ist,
hat Kamenew in seiner Er6ffnungsansprache das Lehr- und Prophetenamt viel-
leicht zum ersten Male offiziell als ein personliches Amt charakterisiert mit den
Worten, die Partei kenne nur ein Mittel gegen Krisen und Fehlentscheidungen,
die Lehren Wladimir Iljitschs. Unter den gleichsam hoéfischen Titeln, die nach-
mals Josef Stalin zuerteilt wurden, hat derjenige des «groBen Lehrers» wohl
die hiufigste Anwendung und die weiteste Verbreitung gefunden. Im Falle
von Mao Tse-tung ist dhnliches zu beobachten. Die bolschewistische Partei-
diktatur stellt sich gerade in ihrer autokratischen Ausprigung als eine Art
Propheten- oder Exegeten-Herrschaft dar. Wenn ein Vergleich aus anderer
historischer Sphire erlaubt ist: der Kaiser ist hier zugleich der Papst, der Papst
zugleich der Kaiser. Aber die Kongruenz der «geistlichen» und «weltlichen »
Fihrung ist ja auch sonst in dem groBen Vorrat an Erscheinungsformen der
Herrschaft, den uns die Weltgeschichte darbietet, keineswegs unbekannt. Zu-
mal der Orient ist reich an Exempeln des «Cisaro-Papismus». Ich mochte es
mit dieser hinweisenden Andeutung bewenden lassen.

Wollten wir unsererseits uns ebenfalls darauf verlegen, die Geschichte als
Entwicklung und Fortschritt zu begreifen, das Neue vom Alten und das Alte
vom Neuen abzuheben, so kénnten wir allerdings aus diesen Beobachtungen
den SchluB3 ziehen, am Ende sei diese bolschewistische Diktatur eine recht
altertimliche Herrschaftsform.

Im letzten Grunde fullt die bolschewistische Herrschaft also, wie bereits
dargelegt, auf der originiren Weissagung der Diktatur des Proletariats. Aber
es ist dabei nicht geblieben, es konnte dabei auch nicht bleiben. Das Weissagen
hat sich vielmehr fortgesetzt, es sind neue, teils nicht minder umfassende, teils
speziellere, begrenztere, kurzfristige, ja kurzlebige « Offenbarungen» histori-
scher Notwendigkeit hinzugetreten, und in gewisser Hinsicht ist auch jene
Marxsche Urprophetie ganz wesentlich abgewandelt worden. Jeder der «gro-
Ben Lehrer», Kalifen, Gurus oder Herrscher-Propheten des Bolschewismus,
hat zu diesem Schatze beigesteuert. Wollte man Lenins Beitrige aufzihlen, so
miifite man neben der Theorie des Imperialismus und des «imperialistischen
Krieges », neben dem Postulat des «Klassenbiindnisses » der Arbeiter und der
armen Bauern, neben dem Programm der Industrialisierung, auch der Elektri-
fizierung, vor allem diejenige Lehre anfiihren, die zur praktischen Konkreti-
sierung der «Diktatur des Proletariats » und das heif3t zur Ausbildung des to-

L



talitiren Herrschaftssystems das Fundament gelegt hat, nimlich die Lehre von
der Partei. Die Theorie der Weltrevolution fand er vor, doch hat er sie im
Laufe der Zeit in bedeutsamer Weise abgewandelt.

Als spezifisch neue «Inspirationen» der Ara Stalins mufl man jedenfalls die
Ausprigung der Lehre vom «Sozialismus in einem einzigen Lande» und die
Politik der Kollektivierung der Landwirtschaft auffassen. Chruschtschews
«ideologische» Neuerung liegt vorab in der Formel der «friedlichen» Ko-
existenz» und in der Praxis der Konkurrenz der «verschiedenen sozialen und
okonomischen Systeme» (wie der euphemistische Ausdruck lautet). Dies ist
gewil} kein absolut neuer Gedanke; man kann auch dafiir kanonische Beleg-
stellen aus der leninistischen Uberlieferung angeben. Chruschtschew aber hat
ihn zum Prinzip einer neuen Ara erhoben, und wie schwer es ihm geworden ist,
ihn mit den ilteren geheiligten Weissagungssitzen von der Weltrevolution,
vom universalen Klassenkampf und insbesondere vom imperialistischen Krieg
oder von den imperialistischen Kriegen zu verséhnen, wie schwer es ihm noch
fillt, seine Vereinbarkeit mit diesen tradierten Dogmen tberzeugend durchzu-
setzen, insbesondere gegeniiber den fernostlichen Offenbarungshiitern, das
haben die langwierigen «ideologischen» Auseinandersetzungen der jiingstver-
gangenen Jahre, hat vor allem das sogenannte « Moskauer Konzil» von 1960
bewiesen.

«Revolution ist rasende Inspiration der Geschichte» — das ist eine Formu-
lierung Trotzkis. Wiederum ist es die in seiner Sphire ungewohnliche und
iberlegene geistige Phantasie dieses Mannes, die uns dieses erleuchtende Stich-
wort liefert. Das kurze Sitzchen dieses Organisators, Strategen und Terrori-
sten, der nach seinem eigenen Bekenntnis doch niemals etwas anderes erstrebt
hatte als Schriftsteller zu werden und zu sein, sagt iiber die bolschewistische
RechtmiBigkeit mehr aus als all die obstinaten «wissenschaftlichen» Haarspal-
tereien des groflen Lenin: Es ist «die Geschichte», von der die Offenbarung
oder eben die Inspiration ausgeht und herkommt, und es ist ihre «Inspiration»,
die sich in den Handlungen sowohl der vielgerihmten, mystisch verehrten
«Massen» als auch ihrer Fiihrer kundtut. «Die Fiihrer fiihlten», schrieb wie-
derum Trotzki an der gleichen Stelle seiner Selbstbiographie, indem er an das
Erlebnis der groBen Revolutionstage sinnend zuriickdenkt, «die Fiihrer fiihl-
ten, daB ihre Schritte mit den Schritten der Geschichte sich vereinigten». Ich
kenne kein Zeugnis, das den Grund dieser Macht treffender bezeichnete und
deutlicher bekannt gibe.

Macht und Wahrbheit

Ich koénnte hier schlieBen. Ich habe den Versuch gemacht, die Wesensart der
bolschewistischen Legitimitit zu skizzieren: Es ist eine apokalyptische Legitimi-

553



tit — im wortlichen Sinne, von «apokalyptein», das heifit «offenbaren» —
und in der Tat nicht eine politische Legitimitit wie die unsere. Wir konnten
uns mit dieser Wahrnehmung zufrieden geben. Wir befinden uns durchaus
in Ubereinstimmung mit den geltenden Regeln der Wissenschaftlichkeit, inso-
fern sie es auf «wertfreie» Erkenntnis abgesehen haben. Wir kénnten noch
hinzufiigen, daB aus nichts anderem als eben diesem Offenbarungs- und Weis-
sagungscharakter der bolschewistischen Legitimitit die religionsartige Natur
der kommunistischen Ideologie herriihrt, die westliche Beobachter so oft teils
mit Schrecken, teils mit blodem Staunen und siichtiger Bewunderung bemerkt
haben. Sie kennen die Redensarten, die mit dem Genusse des eigenen Mangels
einherzugehen pflegen: der Osten habe eine Idee, der Osten habe einen Glau-
ben — und was hitten wir! Wir konnten und wir sollten ferner hinzufiigen,
daB sich aus diesem selben Grunde auch der Kirchencharakter des kommuni-
stischen Herrschaftssystems erklirt, auf den unsere Berichterstatter und Kom-
mentatoren so hiufig in witzig anmutenden Vergleichen anspielen, wenn sie
etwa vom «pipstlichen» Anspruch des Ersten Parteisekretirs, von der «mis-
sionarischen» Ausbreitung des Kommunismus, von den «Ketzer»verfolgun-
gen, vom Moskauer « Konzil », vom «Schisma » zwischen Moskau und Peking
und all dergleichen sprechen. Dies sind in der Tat nicht bloB spielerische Ana-
logien. Vielmehr haben wir es ohne Frage soziologisch im strengen Sinne hier
mit Prophetenherrschaft und daher auch mit einer Fiille von Merkmalen zu
tun, die der Struktur einer Kirche zukommen. Gerne helfen wir uns mit dem
Urteil, es handle sich um eine Pseudoreligion und um eine Scheinkirche. Aber
mir scheint, dies ist selber ein Glaubensurteil, das gesprochen wird aus der
GewiBheit der eigenen Religion und auch der eigenen Kirche als der selbst-
verstindlichen Heimat. Als Glaubensurteil hat es sein gutes Recht, aber ein
Glaubensurteil ist nicht dasselbe wie ein wissenschaftliches Urteil. Freilich
vermogen wir unsererseits nicht an dieses mythische Geschichtswesen und
seine Offenbarungen zu glauben, und wir sind geneigt, seine Priester und Exe-
geten wo nicht fiir Betriiger, so doch fiir Irrende zu halten und uns «Wilde»,
niamlich Ungliubige, fiir bessere Menschen. Aber dieser unser Unglaube — den
uns Gott erhalten moége! — hilft uns doch nicht dariiber hinweg, erkennen zu
miissen, daf} dort driiben Religion und nicht bloB Pseudoreligion, daB3 dort
Kirche und nicht bloB3 Scheinkirche herrscht, Parteikirche, Staatskirche, eine
Art von Kalifat, wenn man will, eine Art von Cisaropapismus in der neuartigen
Gestalt der Diktatur von Parteisekretiren.

Erst wenn uns dies ganz deutlich geworden ist, erhebt sich die Frage in
ihrem eigentlichen Ernst. Nicht so schr die Frage, was wir dem entgegenzu-
setzen hitten — das wissen wir, so mochte ich hoffen! —, sondern vielmehr die
Frage, wie wir mit den Mitteln unserer kritischen Vernunft den Grundlagen
dieser Religion und dieser Kirche, wie wir dieser apokalyptischen Legitimitit
selber geistig zu Leibe riicken und wie wir ihrer Herr werden konnen. Die

556



Wissenschaft kann mehr tun als nur Erscheinungen beschreiben, Vergleiche
ziehen, Griinde aufhellen. Die bolschewistische Legitimitit, diese zeitgenos-
sische Variante des uralten Phinomens der Rechtfertigung der Macht aus
Offenbarung, diese apokalyptische Herrschaft hat einen tiefen, abgrundtiefen
Mangel: Es ist der Mangel der Zweideutigkeit. Der Bolschewismus hat kein
Kriterium, keinen Mafstab hervorgebracht, die echte von der falschen Offen-
barung — mittelalterlich gesprochen: die himmlischen von den teuflischen
Eingebungen — zu unterscheiden. Nicht einmal der Erfolg bietet ein solches
Kriterium. Stalin ist ungeheuer erfolgreich gewesen, er hat ein Imperium be-
griindet, und doch konnte sein Nachfolger ihn, der ein Vierteljahrhundert lang
der grofBle Lehrer und Fiihrer geheiBlen und im Geruch der Unfehlbarkeit ge-
standen hatte, nachmals der Abirrung, des Verrats, der Ketzerei bezichtigen
und aus dem Range des Apostels ausstoBen. Niemand hatte ihm, Stalin, zu
seinen Lebzeiten gesagt, dafl er im Irrtum sei. Wer hitte es ihm auch sagen
sollen! Nach Chruschtschews Ansicht war es gerade seine Macht, die ihrer
eigenen RechtmiBigkeit im Wege stand. Aber er war — wiederum nach
Chruschtschews Ansicht — kein Schurke und kein Apostat und auch kein
wahnsinniger Despot, er war nicht aus aller Beziehung auf sein Exegeten-Amt
herausgefallen. Stalin befand sich — immer noch nach Chruschtschews An-
sicht — zwar nicht im Stande, wohl aber in der Illusion der RechtmiBigkeit.
Und das war «die eigentliche Tragodie». Diese Worte hat Chruschtschew
selber dem Resiimee nachfolgen lassen, das er in der berihmten Geheimrede
beim Zwanzigsten Parteikongre im Jahre 1956 von der Epoche Stalins und
des Stalinismus gegeben hat. «Das ist die eigentliche Tragddie.» Es ist fiir
einen Augenblick, als ob der Redner hier inne hielte, stutzte und nachdichte,
als ob ihm unversehens eine Ahnung durch den Sinn ginge von der Zwei-
deutigkeit der historisch-gesellschaftlichen Offenbarung, von der Ununter-
scheidbarkeit der wahren und der falschen Inspiration. So miissen wir uns aus-
driicken, wenn wir denn einmal diesen apokalyptischen Grund betreten oder
wenn wir an den Rand dieses apokalyptischen Abgrundes treten. Denn dies ist
in Tat und Wahrheit «die eigentliche Tragédie» nicht allein Stalins, sondern
der Offenbarungslegitimitit in dieser ihrer gegenwirtigen und michtigsten
Ausprigung iberhaupt, daB es am Kriterium mangelt, das Wahre vom Fal-
schen zu unterscheiden.

Nach einem Vortrag im Schweizerischen Institut fiir Auslandforschung in Ziirich.

Der Text lehnt sich an einige Kapitel des Buches Sternbergers « Grund und Abgrund der
Macht» an.

Copyright fiir « Schweizer Monatshefte » und Zeitschrift « Magnum ».

557



	Bolschewistische Legitimität

