
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

ÜBER FRITZ ERNST UND SEIN LETZTES BUCH

In Piatons Phaidros steüt Sokrates Rede und
Schrift einander gegenüber, und er findet
strenge Worte für aUes Geschriebene, dem er
Totenstarre vorwirft, weil es auf Fragen
nicht zu antworten vermöge und stets nur
ein und dasselbe bezeichne. Wird sie
angegriffen, «so bedarf die Schrift immer ihres
Vaters Hilfe, denn selbst ist sie weder sich
zu schützen noch zu helfen imstande ». Diesem

hilflos schweifenden Wort steht entgegen

«die lebendige und beseelte Rede des

Wissenden, von der man die geschriebene
mit Recht ein Schattenbild nennen darf».
Damit ist gemeint, daß hinter jeder Rede
ein «Vater », ein sprechender Mensch zu
stehen habe, eine Verantwortlichkeit, welche
das Spiel von Angriff und Verteidigung
garantiert und so das beziehungsvolle Gespräch
erst möghch macht. Die Problematik, welche
Sokrates hier aufleuchten läßt, führt mitten
in die Literatur hinein, und sie kann vielleicht
auch einiges zum Verständnis des Werkes
von Fritz Ernst beitragen, nicht insofern es

von Literatur handelt, sondern insofern es

Literatur ist.

gen und in jedem FaUe besonderenMenschen,
dessen Rede gerade durch ihre Unverwechselbarkeit

die Gewißheit bot, daß er jederzeit

für alles, was er sagte, gutzustehen bereit
war.

*

Wer Fritz Ernst sprechen hörte, kann ihn
auch heute nicht lesen, ohne ihn zu hören.
Wie steht es aber im übrigen mit dem
Geschriebenen? Wie steht es insbesondere mit
der Größe des 19. Jahrhunderts, seinem letzten
Buch, das uns viel Jahre nach seinem Tod
vorgelegt wird1? Im Augenblick hat es

wirklich den Anschein, als seien seine Texte

irgendwie verwaist, als fehle ihnen der
Rückhalt der Persönlichkeit, deren Haltung
sie ihrerseits zu stützen bestimmt waren.
Man spricht wenig von Fritz Ernst, und auch
die vielen Würdigungen, die nach seinem
Tode erschienen, betreffen eher den
Menschen als das Werk. Und doch ist dieses Werk
da, das ohne ihn weiterspricht. Wie spricht
es, und was sagt es?

AUe, die Fritz Ernst kannten, tragen
unverlierbar seine Stimme im Ohr; nicht nur ihren
leisen, hohen und etwas überdeutüchen
Klang, sondern auch den bescheidenen Ton,
der darin stets mitschwang, und der wohl zu
verstehen gab, daß diese Stimme einem
gewaltigen Reichtum diente, aus dem sie bald
suchend und tastend hervorwuchs, mit
steigender Zuversicht der zufriedenstellenden
Formulierung entgegenstrebend, aus dem sie
aber zu anderen Malen auch funkenartig
aufsprühen und zur plötzlich eingegebenen Formel

sich verdeutlichen konnte. Zwischen der
vorläufig verhaltenen Andeutung und dem
kristaUenen Aphorismus lag irgendwo die
Spannkraft des Menschen, eines eigenwilü-

Das Schweigen, das sich über Fritz Ernsts
Schriften zu legen scheint, rührt vielleicht
daher, daß wir uns ihnen nicht in der richtigen

Art zu nähern wissen, daß wir, gerade
durch die überstarke Erinnerung an den

Menschen, uns gehindert sehen, das

Geschriebene in seiner notwendigen Einsamkeit
als etwas anzuerkennen, das nicht unbedingt
der Ebene verhaftet zu bleiben braucht, auf
der es entworfen wurde. Fritz Ernst war sein

ganzes Leben lang Lehrer. An der Mittelschule

zuerst, und später an beiden Zürcher
Hochschulen. Es ist deshalb verständlich,
wenn man von seinen Büchern zunächst

erwartet, daß sie Ergebnisse sachlicher
Forschung mitteilen und Probleme der Wissenschaft

stellen und lösen. Von all dem wird

331



man jedoch wenig finden. Diese Bücher
werden nie zum Arbeitsinstrument des
Studenten werden, und die Forderung nach
nüchterner Auskunft stößt hier ins Leere.
Mißverständnissen vorgreifend sei beigefügt,

daß es wenig belesenere und mit
besserem Wissen ausgestattete Menschen geben
kann.

Wir müssen anders lesen: so, daß wir nicht
über den Text hinaus zu dem kommen, was
darin besprochen ist, sondern daß wir in den
Text hinein finden. Was er uns sein kann,
ist nicht ein Steigbügel zum Verständnis von
Texten, sondern ein aus sich selbst lebender
Text als literarisches Erlebnis. Man könnte
fragen, ob darin nicht eine gewisse ironische
WidersprüchUchkeit sich verberge, ob nicht
der Komparatist dem Wesen nach ein
Vermittelnder zu sein habe, ein Vergleicher von
Größen, einer der zwischen uns stehe und
dem Fremden, an das heranzuführen sein
Beruf sei. Sicher hat sich Fritz Ernst die
Aufgabe des Mittlers gesteUt. Was uns aber jetzt
beschäftigt, ist nicht die Vermittlung von
Größe, sondern die Größe der Vermittlung.

Verfassers geschah. Aus diesen Beilagen —
es handelt sich um Handschriften und
Originalausgaben aus den überreichen Beständen
der «Bibüotheca Bodmeriana » — wird etwas

von dem spürbar, was für Fritz Ernst, übrigens

in stetem Zusammenhang mit der von
ihm hoch geschätzten BibUothek der Welt-
üteratur, das Erlebnis der Literatur war. Vor
aüem anderen war er ein Staunender und
Bewundernder, in der Folge ein Entdecker
und erst zuletzt auch ein Kritiker.

VieUeicht weist Fritz Ernsts ganzes Werk auf
einen Mittelpunkt ursprüngüchen Staunens
und Bewunderns zurück, auf eine grenzenlose

Dankbarkeit für die unerschöpfüche
Überheferung, die den abendländischen
Menschen zu tragen vermöchte, woUte er
sich ihrer nur erst bewußt werden. Deshalb
muß geschrieben werden: «um einen
Ausdruck zu ersinnen für diese überwältigende
Authentizität. Nur eines wuchs und wuchs
in mir: das unwiderstehüche Verlangen nach
einer Teilnahme, die so selbstlos wäre, daß
sie die seltne Kunde unverfälscht entgegennähme»

(Seite n).

Aus dieser EinsteUung müßte auch die
Größe des 19. Jahrhunderts gedeutet werden,
nicht in erster Linie als ein Beitrag unter
anderen zur Kenntnis dieser Zeitspanne,
sondern als das, was sie für den SchriftsteUer
Fritz Ernst bedeutet. Deshalb darf auch auf
eine Kritik sachUcher Natur verzichtet werden,

der sich manche Einzelheit zu
unterziehen hätte. Wir sollen vielmehr fragen,
worin die Strahlkraft dieses Textes begründet

hegt, wodurch er uns in seinen Bann
nimmt, und wie sich uns das Gefühl erklären

mag, daß hier nicht einfach geschrieben
wurde, sondern geschrieben werden mußte.

Außer dem ebenso einfühlenden wie
einführenden Vorwort von Daniel Bodmer ist
dem Band eine Bibüographie und eine Reihe
von Abbildungen beigegeben, was durchaus
im Sinne der ursprüngUchen Absicht des

Ich glaube, daß eine grundsätzüche Besinnung

auf das, was Fritz Ernst zum Sprechen
und Schreiben brachte, vorerst nützücher ist
als eine sachhche Beschäftigung mit seinem
Werk. Ich liebe aber auch die VorsteUung,
daß irgendwann jemand einen Band Fritz
Ernst zur Hand nimmt und nach einiger Zeit,
im Lesen innehaltend, die Gewißheit sich
formen fühlt, eine jener Entdeckungen
gemacht zu haben, von denen er selbst uns so
viele geschenkt hat. Jedesmal wenn das

geschieht, wird Fritz Ernst das geworden sein,
was er ist: ein Stück Literatur.

Hans-Jost Frey

1 Fritz Ernst: Größe des neunzehnten
Jahrhunderts. Ein komparatistischer
Versuch. Aus dem Nachlaß herausgegeben von
E1U Lehmann und Daniel Bodmer. Mit einer
Bibüographie und 40 Illustrationen nach
Originalen der BibUothek Bodmer. Cologny-
Genève, BibUotheca Bodmeriana, 1962.

332



Größe des 19.Jahrhunderts ist eine der wenigen
komparatistischenPublikationenFritz Ernsts.
Obschon unvollendet geblieben, bildet sie
einen wesentlichen Bestandteil seines
Gesamtwerks. In dreißig kurzen Kapiteln
wollte er charakteristische Aspekte des 19.
Jahrhunderts in Form von Durchbücken
zeigen und durch eine Bibliographie der darin

besprochenen und in der Bibliothek Bodmer

vorhandenen Werke sowie durch
IUustrationen ergänzen. Es hegen dreiundzwanzig

Kapitel in abgeschlossener, berei¬

nigter Form vor. (Drei davon sind in der
Dezembernummer 1961 der « Schweizer
Monatshefte» als Vorabdruck erschienen.)
Die übrigen Kapitel sind entweder nicht
über einige Anfangssätze hinaus gediehen,
oder es gibt von ihnen ledigUch eine erste
Niederschrift, oder sie bestehen überhaupt
nur aus Notizen und Entwürfen. Diese

Letztgenannten konnten zum Teil geordnet
werden, so daß doch noch zusammenhängende,

verständliche Texte entstanden sind.
Die Redaktion

USA — MOTIVE UND STRUKTUREN

Das Buch des seit 1950 in den Vereinigten
Staaten weilenden Gelehrten Helmut Schoeck,
der als Professor der Soziologie an der
Emory University in Atlanta wirkt, darf
nicht übersehen werden1. Man kennt den
Spruch: über ein fremdes Land, das man
frisch kennenlernt, kann man entweder in
einigen Wochen oder Monaten — in spontaner

Verarbeitung der sofort gewonnenen
Eindrücke — ein Buch schreiben, oder man
braucht Jahre und Jahre, um zum Ziele zu
kommen, wenn man die kritischen Bedenken

gegen zu rasche Schlußfolgerungen überprüfen
und zu einem ausgewogenen Urteil

gelangen will.
Schoeck erinnert uns daran, daß Alexis de

TocqueviUe auf Grund einer neunmonatigen
Studienreise im Jahre 1831 sein großes Werk
über die amerikanische Demokratie geschrieben

hat und bemerkt, daß, um «zu zeigen,
was sich seit 1831 geändert hat, ...man
einen weitaus längeren Zeitraum braucht, um
diesen Komplex zu erfassen ».

Der Autor umschreibt sein Ziel dahin,
«über die sozialen Gerüste und menschUchen
Triebkräfte in den USA. eine notwendige
Ergänzung und Korrektur des Amerikabildes

anzubringen», indem er es unternimmt,
«ausgewählte Eigenarten und Probleme des
amerikanischen Lebens vom AUtag bis zur
AußenpoUtik darzustellen und zu deuten».
Der Arbeit üegt ein weitschichtiges, vielfäl¬

tiges Schrifttum aus Amerika und Europa
zugrunde. Aber es ist offenbar Schoecks
besonderes Anhegen, speziell einem deutschen
Leserkreis «Lichter aufzusetzen» aus seiner

eigenen Erfahrung im amerikanischen Leben.
Heben wir einige wenige der behandelten

«Komplexe» hervor: «Ist die amerikanische
Gesellschaft .unsoldatisch'?» Hier äußert
sich der Verfasser zur Frage des Einflusses,
den Amerikas Aufstieg zur Militärmacht für
die amerikanische Gesellschaft und Staatlichkeit

bedeutet — ein zentrales Problem. -—

«Großwirtschaft und Technik als Umwelt:
Fortschritt oder VerfaU?» Schoeck zieht bei
seinen Überlegungen David Riesman (The
Lonely Crowd), Martin Heidegger, Sigmund
Freud u. a. heran. Das Problem der amerikanischen

FamiUe wird unter der Überschrift
« Die Vatermutter : Amerikas neue Famiüen-
form» behandelt. Das Kapitel zur Außenpolitik

ist überschrieben: «Männer, Mittel,
Motive.» Es gibt weitere Abschnitte: «Die
Akademie: Geist, Intellektuelle, PoUtik»,
über das Minderheitenproblem usf.

Schoeck hat ein kluges und abgewogenes
Buch über einen Gegenstand, die Vereinigten
Staaten, geschrieben, über die man leider
gewöhnt ist, viel Unbesonnenes zu lesen, weil
viele Autoren an der Oberfläche hängen
bleiben oder glauben, eine tiefsinnige Analyse

und Deutung geben zu müssen, wo
Tiefsinn Kenntnisse ersetzt.

333



Das Buch ist von einem gut beobachtenden

Menschen geschrieben, der uns aus einer
in relativ wenigen Jahren gewonnenen
Vertrautheit mit dem amerikanischen MiUeu ein
Amerikabild zeigt, das deshalb beachtenswert

ist, weil der Autor kein Konformist ist.
Schoeck will uns ein Amerika zeigen, nicht
so, wie es viele amerikanische InteUektueUe
sehen, die Fortschrittsapostel, die
Weltverbesserer; aber auch nicht so, wie es viele
Europäer aller Schichten gerne wahrhaben
möchten — als ein durch Technik und hohen
Lebensstandard depraviertes Volk. Das Buch
entstammt jener in Amerika fühlbaren
Renaissance konservativen Denkens und
Sichverhaltens. Es ist aufschlußreich, weil der
Autor keineswegs in reaktionäre Floskeln
und Schlagworte verfällt, sondern ein Amerika

porträtiert, das — obwohl stabil in seiner
Grundstruktur: Föderalismus, FamiUe,
Rechtsstaat — durch den Weltkrieg in den
Sog eines Mächtekampfes hineingeraten ist,
der Anpassungen an die neuen Aufgaben
unbarmherzig erzwingt, ohne daß weder die
Amerikaner noch wir Europäer genau wissen,

wohin das führen wird.

Es sei auch auf ein kleines, in der Sammlung

Wissen und Leben unter dem Titel Wie
Amerika regiert wird erschienenes Handbuch
von Ernest Griffith hingewiesen, das einen
vorzügüchen Überblick über das Regierungssystem

der Vereinigten Staaten bietet2. Die
Arbeit ist das Ergebnis von Vorträgen, die
der Amerikaner Griffith anfangs der fünfziger

Jahre in Oxford und anderen englischen
Universitäten gehalten hat, wo er sich
bemühte, den Briten die Eigenarten des American

System zu erläutern.
Die vorliegende deutsche Ausgabe hat,

da Griffith die Unterschiede des amerikanischen

und britischen Regimes besonders

herausarbeitet, ein Nachwort mit der
Überschrift «In Deutschland ist fast alles ganz
anders» von Prof. H. L. Brill (Frankfurt)
beigefügt, so daß uns auf dieser komparati-
stischen Grundlage ein sehr nützüches,
kurzgefaßtes Instrument moderner Staatslehre in
die Hand gelegt ist.

Max Silberschmidt

1 Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart
1958. 2 Rheinische Verlags-Anstalt, Wiesbaden

(o. D.).

JACOB BURCKHARDTS BRIEFE

Vierter Band

Einen großen TeU ihrer Arbeitskraft haben
zwei Gelehrte in Basel der Jacob-Burck-
hardt-Forschung gewidmet. Werner Kaegi hat
uns bis jetzt drei Bände der Biographie
geschenkt; der dritte, im Verlag Benno
Schwabe & Co., Basel-Stuttgart 1956,
erschienene, führt bis zur Berufung Burckhardts

vom Eidgenössischen Polytechnikum
an die heimatliche Universität, 1858, und
schUeßt mit dem großen Kapitel über den
Geschichtschreiber der Renaissance. Max
Burckhardt hat die entsagungsvolle Aufgabe
der Edition der Briefe übernommen. Nachdem

in den Jahren 1949, 1952 und 1955 die
drei ersten Bände erschienen waren, liegt nun
der IV. Band vor1.

Es muß als besonders glücklicher
Umstand bezeichnet werden, daß sich zwei Herren

gefunden haben, die gleichzeitig die
Biographie und die Briefe herausgeben und so
in engem Zusammenwirken die große Aufgabe

— wir wünschen es von Herzen — zum
Abschluß bringen mögen. In seinem dritten
Bande konnte Werner Kaegi schon vieles aus
den Briefen mitteilen, die jetzt veröffentlicht
sind. Ein chronologisches Verzeichnis der in
diesem Bande gedruckten und der nachweis-
üch geschriebenen, aber verlorenen Briefe
erleichtert die Übersicht, ihm voran geht das

alphabetische Register der Adressaten, wobei
erstmals erscheinende in einem knappen
Lebensabriß dem Leser vorgestellt werden. Von

334



den 167 Briefen — ohne den Nachtrag zum
III. Bande von 4 Stücken — sind 23 an Paul
Heyse, 12 an Friedrich Salomon Vögelin, je

7 an Charlotte Kestner, an den Neffen Jacob
Oeri und an Ernst Stückelberg, je 6 an Otto
Ribbeck und Heinrich Schreiber, je 5 an die
Schwester, Frau Margaretha Berri-Burck-
hardt, an Eduard Paulus und an Wilhelm
Vischer, Sohn, gerichtet, je 4 an Andreas
Heusler-Ryhiner und Eduard His-Heusler,
die anderen vereinzelt an andere Adressaten ;

erst 3 Briefe an Friedrich von Preen, an
welchen später die bedeutendsten und bekanntesten

Schreiben Burckhardts gerichtet sein
werden. Der Kenner der bisher veröffentlichten

Briefe Jacob Burckhardts findet viele
bekannte Stücke; erstaunlicherweise aber
enthält der Band ebenso viele bisher
unbekannte oder nur teilweise gedruckte Briefe.
Dabei handelt es sich oft um solche, die der
Herausgeber in Basel selbst, im Staatsarchiv
oder in privaten Nachlässen ausfindig
gemacht hat. Im Nachlaß Jacob Burckhardts
liegen viele Konzepte, die uns das verlorene
Original ersetzen können, aber auch Originale,

wie der reizvolle Brief an die Schwester
aus London vom 5. Oktober i860. Andere,
aus dem Archiv der Familie Vischer, enthalten

die wichtigsten Mitteilungen über
Vorlesungen und Bemerkungen zur politischen
Lage. Ein anderer an Ratsherrn Andreas
Heusler-Ryhiner vom 5. 10. 1861 enthält
eine Liste von Vorschlägen für Vorträge, ein
fabelhaftes Repertoire. Am persönlichsten
sind die neu erschlossenen Briefe an den
Neffen Jacob Oeri mit ihren liebevollen, aber
sehr entschiedenen Ratschlagen für den

Gang des Studiums. In einem feierlichen
italienischen Schreiben an den Sindaco von
Florenz lehnt Burckhardt die Teilnahme an
der Kommission für die Vollendung der
Domfassade ab (8. 2. 1867). Der Referent
möchte nun aber im folgenden Hinweise auf
den ganzen Band geben und nicht etwa nur
über die «neuen» Briefe berichten.

Am 7. Februar 1858 hatte Burckhardt den
Ruf an die heimatliche Universität angenommen,

am 24. März war er in Basel. Zuerst
begegnen uns zum Teil gut bekannte
Aussprüche Burckhardts über sein Amt, so an
Paul Heyse am 3. 4. 1858: «Ich trete nun

nächstens hier ein überaus anstrengendes,
rein historisches Amt an, wo man enorm viel

von mir erwartet. Vielleicht muß ich meine

eigene Arbeit, für die ich 2 Jahre gesammelt,
auf lange Zeit hinausschieben. » Durch den

ganzen Band hindurch finden sich immer
wieder Klagen über die Belastung des Amtes,

die Professur der Geschichte und die

Verpflichtung, am Pädagogium zu unterrichten,

aber sie klingen im Grunde positiv,
besonders, wenn Burckhardt eine auch nur von
ferne auftauchende MögUchkeit einer Berufung

an eine andere Universität oder i860
nochmals ans Polytechnikum von sich weist.
Für seine Vorlesungen und öffentlichen
Vorträge arbeitete Burckhardt mit größter
Gewissenhaftigkeit und Umsicht, er hielt den
Stoff auf Notizblättern fest, die im Nachlaß

erhalten sind, memorierte dann den Vortrag

und sprach völlig frei. Sehr bestimmte

Dinge erfahren wir aber aus den Briefen
nicht über diese Tätigkeit; der Kommentar
wird jedem Leser von größtem Wert sein,
der nach den Akten und den Blättern im
Nachlaß erschüeßt, worum es sich handelt.
Das Lehrgebiet Burckhardts war sehr groß;
er las über neuere, mittlere und dann auch
über alte Geschichte. So legte er bereits in den

ersten Basler Jahren den Grund zur
«Griechischen Kulturgeschichte»: «Ich meines-
theüs lebe hier als arbeitsamer Geschichtsprofessor

und bin zufrieden, wenn alles bleibt
wie es ist, nicht weil Alles perfect wäre,
sondern weil man bei vorrückenden Jahren von
den Veränderungen keinen sonderlichen
Gewinn mehr erwartet» (3.4. 1864). Es
berührt uns manchmal fast eigentümhch, uns,
die wir nicht gerne alt werden wollen, wie
früh Burckhardt vom Altwerden und der
damit verbundenen Resignation spricht. Er war
ja gerade erst 40 Jahre alt, als er in Basel 1858

neu begann. Von sich selbst gibt er am 10. 10.

1863 die bekannte Schüderung: «Ich meinerseits

habe seit 8 Jahren stricto sensu keinen
Vers gemacht, habe weiße Haare die ich ganz
kurz als Bürste trage, und bin ganz verträglichen

Gemüthes. » Am reizvollsten sind die
knappen Bilder über Spaziergänge in der

Umgebung Basels oder im hübschen «badischen

Ländle », über die regelmäßigen
Abendschoppen der Professoren am Samstag, über

335



Landschaften, Naturstimmungen, unmittelbare

Eindrücke. Die Akten und mancher hier
erstmals pubUzierte kurze Brief der Entschuldigung

zeigen, daß sich Burckhart möglichst
von administrativen Geschäften der
Universität fernhielt, auch führte er
merkwürdigerweise keine Seminarien durch. Er
begründet das einmal dem Neffen Jacob Oeri
gegenüber am 12. 6. 1864: «Einstweilen
bleibt Alles beim Alten, und ich meinerseits
bestärke mich immer mehr in meiner Thesis :

meine Pflicht zu thun für meine Curse, so

gut ich es vermag und im Übrigen
diejenigen walten zu lassen, welche wohl oder
übel regieren. Wenn man ihnen nachrechnet
und beständig die aUgemeine Lage der
Anstalt (er meint die Universität) überdenkt, so
wird man nur melancholisch und fördert
doch nichts. Sondern lieber so frisch ins
Zeug als möglich, so behält man doch Kraft
und Freude an der Arbeit.» Er wiU es eben
«mit seinen Cursen immer ernstlicher
nehmen» (25. 11. 1864). Die Folge war zunächst
die Ablehnung von literarischen Arbeiten,
die ihm von außen nahegelegt wurden, vor
aUem die Neubearbeitung von Franz Kuglers
Kunstgeschichte, da dieses Fach das ganze
Leben fordere (18. 12. 1864), in Basel nicht
genügend Bildmaterial zu finden sei, die
kurzen Ferien nicht ausreichten, um die
unmittelbare Anschauung des Kunstwerkes
lebendig zu erhalten. Dann erklärt Burckhardt
immer bestimmter, er werde kein Buch mehr
schreiben und mit Verlegern nichts mehr zu
tun haben wollen. Immerhin, in den beiden
ersten Basler Jahren vollendete er doch sein

Hauptwerk, wie Max Burckhardt im
Kommentar kurz, aber mit voUem Recht und
großem Gewicht sagt, da er sich sonst des

Urteilens enthält, nämlich «Die Cultur der
Renaissance in Italien. Ein Versuch», Basel
i860. Und 1867 erschien als Teü und
Fortsetzung einer allgemeinen «Geschichte der
Baukunst» von Franz Kugler Burckhardts
Geschichte der Rennaissance-Architektur,
jetzt «Die Kunst der Renaissance», hg. von
HeinrichWölfflin im VI. Bande der
Gesamtausgabe, Basel 1932. Von diesen beiden Werken

spricht er oft in den Briefen, nicht sehr
ausführlich, aber mit welcher Bedeutsamkeit
Nach der Klage, er habe « die wahre Signatur

des itaUenischen Geistes» noch nicht
kennengelernt, bekennt er doch Paul Heyse am
16. 11. i860, «Daß dieses Buch aus innerer
Nothwendigkeit geschrieben werden mußte,
auch wenn die Welt keine Notiz davon
nimmt»; oder es fällt nur nebenbei die
Bemerkung : «.. Italien, die magna parens...»
Daraus ist der Eifer und die Wärme zu verstehen,

mit der Burckhardt dem jüngeren Vöge-
Un, Friedrich Salomon, sorgfältige Ratschläge
für eine geplante Italienreise schenkt (22. 4.
und 3.5. 1862). Was er sich selbst noch von
diesen Herrlichkeiten gönnen darf, wird
nicht aus den Briefen ersichtlich, sondern aus
seinen Zeichnungen aus dem Tessin und aus

Oberitalien, von denen sieben als Bildbeilagen,

neben Bildern der wichtigsten
Briefempfänger, den Band schmücken.

Die Briefe sind ein Ausschnitt aus Burckhardts

unerschöpflich reicher Geisteswelt.
Mancher Leser wird ja nicht zu rasch die
Frage beantworten, ob der große Basler
eigentlich Historiker oder viel mehr Ästhet
gewesen sei. Am 7. 5. 1864 bezeichnet sich
Burckhardt als «einen aus der Kunst heraus
in das weite Feld der Geschichte gerathenen
Wanderer, der noch überall von ferne die

Gipfel seiner früheren Heimath zu erkennen
glaubt, und zu sehen und zu errathen meint,
was er nicht mehr sieht und erräth. Einstweilen

trottet er weiter so gut es geht, weiß aber,
daß sein Bestes vorüber ist »... und am 23. 4.
1865 meldet er Heinrich Schreiber, er habe
«die Künstlergeschichte sehr bei Seite liegen
lassen und seine Kraft aufdie Kunstgeschichte
gewendet. ..» das will doch sagen, die
Geschichte der Kunstwerke, der Formen, oder
Friedrich Salomon Vögeün teilt er am 15. 1.

1867 mit, er sei «nicht Professor der Kunstgeschichte

(wovon unmöglich zu leben wäre)
sondern der Geschichte». Aber wie
aufschlußreich ist dann die Bemerkung vom 7. 6.

1867, da von der ViUa d'Esté die Rede ist, die
für ihn «schon halb und halb im schönen
Fabelreich liege... Nun muß ich die herrUchen
Blätter aus der Bauzeitung und Ihre Schilderung

recht wehmüthig studiren » (an Eduard
Paulus). Die erste Liebe bleibt ihm die
bildende Kunst, aber mit nicht weniger Hingabe
bespricht er jedes Werk von Paul Heyse oder
übt verständnisvolle, aber auch sehr be-

336



stimmte Kritik an Kompositionen Wilhelm
Baumgartners, denen er sogar einige Takte
in Noten beifügt (29. 12. 1861). So bleiben
seine Briefe eine Fundgrube ästhetischer
Urteile.

Was bedeutet Jacob Burckhardt die
Geschichte? Natürlich können die in persönlichen

Briefen hingeworfenen kurzen
Bemerkungen keine erschöpfende Antwort aufdiese

Frage geben, aber doch Hinweise. Vögelin
schreibt Burckhardt am 15. 2. 1863: «Ihre
theologische Richtung (er meint die kritisch-
liberale) beklage ich von ganzem Herzen.
Ich sah für mich Ähnliches voraus und bog
zu rechter Zeit um die Ecke, indem ich zur
Geschichte überging. » Dann folgt eine
Charakteristik der protestantischen Kirche, deren
drohende Zersetzung in verschiedene
Richtungen Burckhardt fürchtet, da er der Auffassung

ist, der Fromme suche nicht Freiheit,
sondern Geborgenheit in einer ihm gegebenen

Gottesvorstellung. Aber, wie es im nächsten,

erstmals publizierten Brief an Wilhelm
Vischer, Sohn, vom 14. 6. 1863 heißt:
«Historia scribitur ad narrandum, nonadproban-
dum, aber wenn sie dann durch ihre bloße
Wahrheit der Darstellung dennoch beweist,
so hat dieß um so größernWerth. »Dannaber
warnt Burckhardt eher davor, von der
Geschichte die Lösung der Lebensrätsel zu
erwarten ; was man früher von der Philosophie
erhofft habe, werde man ein andermal wieder
mit der Theologie probieren, das gehöre aber
nicht zum «ad narrandum». Burckhardt will
Forschung, er will die Geschichte anhören
und sie dann selber sprechen lassen, so
wahrhaftig wie möglich, unbeeinflußt von den
politischen Tagesfragen. Dann fällt in diesem

Zusammenhang eine jener Bemerkungen
Burckhardts zum Tagesgeschehen, die seine
überraschende Einsicht in die Gefahren der
Zukunft erkennen lassen: «Ich fürchte, es sei
in Deutschland noch für 100 Jahre Hader
gesorgt. » Was ihn Geschichte lehrt, wenn wir
uns so ausdrücken dürfen, verrät er Emanuel
Geibel am 10. 10. 1863: «Was ,Geschichte
und Gegenwart' betrifft, so fürchte ich, daß
Du von Dem was die Geschichte gewährt,
zu viel Gutes denkest. Ich werde aUgemach

gar prosaisch bei der Erforschung der

vergangenen Zeit und wenn ich mich an Etwas

erlabe, so ist es an dem beharrlichen
Optimismus, welchen das Menschenkind dem
unaufhörlichen Wirrsal entgegenhält». Was
erkennbar wird, deutet eine Bemerkung zu
Heinrich Schreibers Geschichte des
deutschen Bauernkrieges vom 21. 1. 1866 an:

«... und eine Frage wäre immer die wichtigste:

in wie weit eine solche Crisis den
Charakter einer Nation verändert? — Für mich
sieht Deutschland bis i}2t ganz wesenthch
anders aus als nachher.» Oder am 3. 2. 1867

an Bernhard Kugler: «Wer möchte doch
jetzt noch Professor der Theologie sein? Als
Historiker hängt man mit den Dingen dieser
Welt am reichlichsten und am ergötzlichsten
zusammen. »

Äußerungen zum Zeitgeschehen sind
relativ selten. 1859 gehören Burckhardts
Sympathien Österreich, nicht seinen Gegnern,
auf keinen Fall Louis Napoleon, den er nur
«einen gewissen Herrn», «Ihn» und ähnlich

benennt. Am 22. 2. 1859 rechnet Burckhardt

bestimmt mit dem Kriege, der erst
im Juni geführt wurde. Burckhardt ist in
diesen Jahren schon so pessimistisch, daß er
am genannten Tage an Paul Heyse schreibt,
man müsse schon froh sein, «wenn die
Liebsten die Zeiten die da kommen, nicht
mit erleben müssen ». In zwei erstmals
publizierten Briefen an Wilhelm Vischer, Sohn,

vom 20. und 2 5. Juni 1859, äußert sich Burckhardt

über die Ereignisse : «Von der preußischen

Mobilisirung halte ich nur so viel, daß
sie den Regierungen die Handhabe sichern
und den aufgeregten Bevölkerungen die
Initiative verwehren soll. » Die Niederlage des

Hauses Habsburg läßt die Befürchtung wach
werden, Napoleon III. könnte jetzt die Maske

fallen lassen und auf den Fußstapfen des

ersten Napoleon schreitend die Welt in
Unruhe versetzen. Am 16. 9. i860 gesteht er
aber, sein alter Lehrer Picchioni und er hätten

sich «inzwischen, wie viele vernünftige
Leute, mit dem Hause Sardinien ralliirt und
fürchteten nur, ihre guten Gesinnungen
möchten par distance nicht viel helfen». In
der Folge lehnte es Burckhardt immer wieder
ab, für Großdeutsch oder Kleindeutsch
entscheiden zu müssen. Deutlich wird Burckhardts

Ablehnung der von Bismarck geführten

preußischen Politik. Aber zunächst fürch-

357



tet er die Macht Frankreichs. Von der Schweiz
befürchtet er nach dem Kriege von 1866, sie

treibe « ganz unbefangen undunwiderstehhch
der französischen Alhanz zu», und in dem
erstmals publizierten Brief an Eduard Kaiser
vom 6.10. 1866 heißt es: «Was die politische
Grundanschaung betrifft, so werden wir
ohnehin bald offene Feinde sein und ich muß
diesen Winter dazu benützen, inLörrach meine

letzten Schoppen im Frieden mit Ihnen zu
trinken. Beim nächsten großen Rumpel
kommen wir Schweizer, es mag fast gehen
wie es will, mit höchster Wahrscheinlichkeit
auf die Seite Frankreichs zu stehen. Ich
wünsche nichts, aber ich sehe voraus. » Am
17. 2. 1867 bestätigt er: «Mit uns in der
Schweiz hat Bismarck das große Meisterstück

fertig gebracht, uns in dasjenige
Element hinein zu stoßen, welches ich so glimpflich

als möglich die französische AUianz
nenne. » Dann folgt die oft zitierte Stelle :

«Alle Wolken des Himmels über halb Europa
hängen dick voU künftiger Gewaltthat. Dem
Philister ist überaU öd und bang wenn er
nicht zu einem enormen Staat gehört, der
ihm außer der Sicherheit auch noch
durchgehende Nachtzüge u. a. Bequemlichkeiten
verspricht. Freilich können ihm die Söhne

perfect in Feldlazarethen sterben. » Die
Befürchtungen Burckhardts vor einerAllianz der
Schweiz mit Frankreich mutet sonderbar an.
War er dazu veranlaßt durch die Teilrevision
der Bundesverfassung von 1866, durch welche

die schweizerischen Israeliten erst
dieselbe Niederlassungsfreiheit erhielten, die den
französischen bereits im Handelsvertrag vom
30. Juni 1864 eingeräumt waren? Hier werden

vielleicht die vom Herausgeber mit
Recht beobachteten Grenzen eines
Kommentars sichtbar. Das weitere Erhellen dieser

Bemerkung auf Grund anderer Quellen wäre

vermutlich erfolglos oder eine uferlos mühevolle

Arbeit. Der Kommentar von Max
Burckhardt leistet enormes und geht mit
größter Sorgfalt den unglaublich vielseitigen
und nicht immer leicht auffindbaren
Zusammenhängen und Beziehungen, die im Texte
versteckt sind, nach. Schließlich gesteht
Jacob Burckhardt seinem verehrten Heinrich
Schreiber am 2. 6. 1867: «Ohnehin lebe ich
des Glaubens, daß die viri doctissimi die
Politik sollen bei Seite liegen lassen, sie stiften

nie was Gescheidtes darin. »

Wir müssen abbrechen und können nur
mit großem Dank für diesen Band dem
Vorwort entnehmen, daß der V. Band, bis 1875

reichend, in kurzem Abstand folgen werde.
Für die Zeit von 1875 bis 1893 werden noch
vier Bände nötig sein, und ein letzter, zehnter
Band, soll den Jahren des hohen Alters und
des Ruhestandes gewidmet sein. Wir
wünschen dem Herausgeber und allen seinen
Helfern die Arbeitsfreudigkeit, Kraft und
Geduld, die dieses Werk erfordert.

Leonhard von Muralt

1 Jacob Burckhardt, Briefe. Vollständige
und kritisch bearbeitete Ausgabe. Mit
Benützung des handschriftlichen Nachlasses

hergestellt von Max Burckhardt. Vierter
Band: Erste Jahre des historischen Ordinariates

in Basel, Erscheinen der «Cultur der
Renaissance in Italien » und der « Kunst der
Renaissance in Italien», April 1858 bis Ende
1867. Benno Schwabe & Co. Verlag, Basel

1961, 455 Seiten. Vgl. die Besprechungen der
früheren Bände durch Arnold von Salis, in
dieser Zeitschrift, 33. Jahr, Heft 5, August
1953, S. 315—317, und 37. Jahr, Heft 1,
April 1957, S. 85—88.

338


	Bücher

