
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 2

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Der Auftrag des Kritikers

Teil II: Prämissen

Ausgehend von der Beobachtung, daß in
zahlreichen Aufsätzen gegenwärtig Methoden

und Ergebnisse der Literaturkritik zur
Diskussion gesteUt werden, gelangte ich im
ersten Teil meiner Zeitschriftenschau in der
Märznummer zu der einigen deutschen

Meinungen entgegengesetzten These, nicht der
Mangel an Einheitlichkeit, sondern im
Gegenteil eine sich abzeichnende Tendenz zur
Uniformität sei heute das Hauptübel der Kritik;

dies wird verschiedentlich bestätigt.
«Der Konformismus unserer Kunstkritiker

ist erschreckend», stellt Oscar Fritz
Schuh in einem der Bühne gewidmeten
Überblick «Zwischen Gegenwart und
Vergangenheit» in Der Monat 160, vom Januar
1962, fest. In welchem Sinn? wird man
sogleich fragen. Die Antwort lautet: «Das
Wort modern, eigentUch dem Sprachschatz
der Konfektion angehörend, hat bei uns eine

geradezu peinliche Bedeutung bekommen. »

Die Mehrheit der Kritiker gebärdet sich, auf
Grund eines offenkundigen Nachholbedarfs,
koUektiv avantgardistisch. In der Angst, den
Anschluß zu verpassen, sucht man das Echte
immer im Extremen. Die Frage der Qualität
wird dabei von der Forderung nach
Zeitgemäßheit verdrängt, das «modische Chaos »

hat die Oberhand. «Authentisch » — ein
Ersatzwort für die scheinbar nicht mehr als
zureichend empfundene Quaüfikation «gut » —
ist, wie wir sahen, zum Beispiel für Theodor
W. Adorno heute nur noch der Widerhall
«äußersten Grauens». Schuh, darin schließe
ich mich ihm an, ist kein Verfechter der edlen
Einfalt und der stillen Größe. Unser Protest
entstammt nicht einem «mißverstandenen
Winckelmann», wie Helmut Lamprecht in

seiner Würdigung von Adornos «Noten zur
Literatur II» (Suhrkamp 1961) in den Frankfurter

Heften 1962/3 den Gegnern der Theorien

des Autors reichlich summarisch vor-
wift. Er entspringt dem WiUen, sich einem
Diktat zu widersetzen, das, nach dem Verlust
der VorsteUung eines bleibenden Wertes, die
Kritik damit zu sanieren versucht, daß ihr das
absolut Vergänglichste des Kunstwerks,
seine «Zeitgemäßheit», als Kriterium der
Authentizität empfohlen, ja befohlen wird.
Die Folge dieses Prinzips sind Verirrungen
wie die im Märzheft besprochene tiefernste
Klärung der «Voraussetzungen » eines
wertlosen Machwerks. Wenn aUerdings die
Modernität zum Maßstab erhoben wird,
gewinnt schlechthin jedes Dokument der «Ge-
worfenheit » seine Bedeutung.

Eine weitere Konsequenz ist die Einheit-
Uchkeit der Befunde. Denn wie unvergleichbar

durch Art und Rang auch die gewürdigten

Werke sein mögen, die Aussagen darüber
werden koinzidieren, da sie ja eine bestimmte
Konzeption der Entwicklung der Kultur und
des Begriffs der Moderne exemplifizieren.
Rankes Antrittsvorlesung begann mit dem
Satz : « Schriftsteller sind aufgetreten und treten

tagüch auf, die in der Historie weder
etwas suchen, noch finden, als was mit ihrer
politischen Doktrin gut übereinstimmt.»
Das gilt auch als Kritik der Kritik.

Schematisches Denken ist im Bereich der
Kunst nicht fruchtbar. Stur verwendete
Prinzipien der Interpretation und der Wertung
brauchen nicht politischen Systemen zu ent-



stammen; sie zerstören als solche den
Lebenszusammenhang einer Dichtung. «Das
Janus-Gesicht der deutschen Literaturkritik »

überschrieb Günther Busch seine Rezension
der Aufsatzsammlungen von Paul Rilla
(«Essays. Kritische Beiträge zur Literatur»,
Berlin 1955) und Albrecht Fabri («Variationen»,

Wiesbaden 1959) in Merkur 148, Juni
i960. Beiden Autoren — RiUa starb viel zu
früh — fehlte es weder an Urteilskraft noch
an Geist. Ihre Arbeiten jedoch wirken auf
ähnhche Weise ergebnisarm. Denn Intelligenz

ist wohl das Mittel erfolgreicher, das

heißt ihren Gegenstand aufschließender Kritik,

aber nicht deren Garant. (ÄhnUches gilt
im Bereich der Dichtung vom «existentiellen»

oder «tragischen» Ernst.) Rülas Essays
sind Entwürfe zu einer Soziologie der
Literatur, enthalten aber nur gelegentlich
Einsichten in das Wesen der Werke. Busch
bestätigt: Rillas «kritische Gleichungen»
gehen kaum am konkreten Kunstgebilde auf,
«sondern erst in der Abstraktion vom
Kunstgebilde». Und auch zu Fabris Methode
macht der Rezensent einen Einwand von
Bedeutung: «Der Aphorismus vereinfacht,
und Vereinfachung besticht. Doch Aphori-
stik ist nur Vereinfachung, Reduktion also;
Kritik ist auch Reduktion. Die Kritik mag
sich von FaU zu Fall der Paradoxic als eines
Verfahrens bedienen; ist ihr Verfahren aber
zugleich ihr Resultat, hat sie ihre kritische
Evidenz verwirkt. Denn die Literatur war
ihr lediglich Anlaß, nicht Gegenstand des
Schreibens. »

Ein Hinweis mag zeigen, wie sich auch auf
dem Nachbargebiet der bildenden Kunst die
Kritik um die Aufwertung des Begriffs
«modern» bemüht. Im Verlag M. DuMont
Schauberg in Köln erschien i960 der reich
illustrierte Band « Bilder unserer Tage » von
Friedrich Bayl. Curt Seckel befaßte sich
damit in der Septembernummer 1961/9 der
Zeitschrift Zeitwende / Die Neue Furche. Bayl
wirbt für allgemein als «informeU », von ihm
«aktiv-abstrakt» bezeichnete Malerei von
Künstlern wie Wols, Dubuffet, Mathieu,
Poüock, Rothko, und zwar in der Überzeugung:

«Bild unserer Tage zu sein, ist eine

besondere Qualität. » Qualitätsvoll in seinem
Sinn aber werden Bilder erst, «wenn sie aus
dem Vorgestrigen und Gestrigen
Konsequenzen gezogen, es zerstört haben». —
Dieses Tabula-rasa-Programm ist nicht ganz
neu. Am energischsten setzte sich wohl F. T.
Marinetti dafür ein, der 1909 in einem Manifest

des Futurismus verlangte, es seien die
Museen und Galerien — Leichenhäuser der
Kunst — zu zerstören, die historischen
Monumente zu sprengen und die Schönheiten
der Moderne : die Technik, die Geschwindigkeit,

die Massenhysterie zu preisen. (Ich will
nicht glauben, Adornos Antipathie gegen den
«Erben» Hofmannsthal entspringe einer
ähnlichen Konzeption der Rettung der Kultur.

Hofmannsthal wählte aUerdings andere

Mittel als den Abbruch der Brücken zum
«Vorgestrigen» und «Gestrigen» — bei
einem wohl nicht weniger heUen Bewußtsein
der Krisenhaftigkeit der Epoche.)

Bayls «aktiv-abstrakte» Malerei trägt
vielleicht deutlich die Zeichen der Zeit. Ist
das genug? Dieselbe Frage stellt sich in der
«neuen» Musik. Sie lautet bei Oscar Fritz
Schuh: «Muß ich, obgleich durchdrungen
von der Bedeutung eines Boulez oder
Stockhausen, zu jeder Hervorbringung serieüer

Musik ein uneingeschränktes Ja sagen? » Die
Antwort ist ein klares Nein.

Und schließlich das Problem der «modernen
Literatur: In einem Aufsatz «Notizen über
neue deutsche Lyrik» von Peter Härtung
heißt es in Der Monat 156, September 1961:
«Der Dichter von heute sieht nicht mehr den

Auftrag, seines und anderer Menschen Leben

zu ändern. Er steUt fest. » — Woher weiß das

der Kritiker so genau? Was wird vom «Dichter

von heute» festgestellt, und wozu? Doch
wohl zum Zweck einer Veränderung, wenn
auch nur einer Vertiefung des
Selbstverständnisses dieser Zeit. Hier möchte man an
das Wort Robert Musils erinnern: «Und es

bleibt bloß die Frage, ob der Dichter ein
Kind seiner Zeit sein soll oder ein Erzeuger
der Zeiten. »

Peter Härtung sieht im übrigen genau,
wohin es führt, wenn die Lyriker gemeinsam

221



gewisse Direktiven zu befolgen beginnen, im
Bestreben, auf jeden FaU à jour zu sein. Er
beobachtet — zuerst mit Freude —, daß sich,
in der Form einer «Übereinkunft in der
Metapher», ein «poetischer Konsensus» ein-
gesteüt habe und eine bestimmte Art der
Metaphorik international (um noch nicht zu

sagen verbindlich) geworden sei. Anthologien

wie Höllerers «Transit» (1956) und En-
zensbergers «Museum der modernen Poesie »

(i960) belegen durch ihre — entsprechend
ausgewählten — Texte von Rußland bis
Südafrika, Frankreich bis Japan, daß sich offenbar

aus der «Poesie der Welt» so etwas wie
eine «Weltpoesie» entwickelt hat. Härtung
sichtet eine «Phalanx der Abwehr und des
Schutzes im Bild». Was ist gemeint? Die
Erscheinung, daß heute «mit allen Mitteln
entweder abgeschirmt oder ,Gegenwelt'
entworfen wird ». Das wird anhand vieler Zitate
aus guten Gedichten überzeugend belegt,
jedoch gleichzeitig festgehalten: «Die
Bereitwilligkeit, ins Bild zu wandern, ruft Moden
auf»; denn eine vorschneüe Bereitschaft
stellt sich ein, « Gedichte zu basteln, die dieser

modernen Metaphorik entsprechen»,
etwa in Machwerken wie diesem:

Du bist verloren
im Röntgenblick der Wanderameise.
Der Fly-Bogen des Lichts ist schon ge¬

spannt
und die Spitze des Messers ist auf dich

gerichtet.
Blumen entfalten ihr VUes.

Härtung kommentiert: «Eine bloße
Aneinanderreihung von ,modischen' Bildern,
mißverstandene Zeitnähe. » Gerade der heute
sehr einheitliche Gebrauch der Metapher
biete nun aber — meint er — eine Handhabe
für die Kritik. Mit Hilfe der Kenntnis des

so vielen Dichtern gemeinsamen «metaphorischen

Grundes» könnte sie «erbarmungslos
ausscheiden, wenn es darauf ankommt ».

— Es kommt darauf an!, möchte man rufen
und weiter fragen : Von wem vernimmt denn
der Lyriker, daß es zeitgemäß sei, «ins Bild
zu wandern », wenn nicht von der
avantgardistischen Kritik? Ist einem so hellhörigen
Freund moderner Gedichte wie Härtung der
Gedanke undenkbar, es könnte ein ursäch¬

licher Zusammenhang bestehen zwischen
den getadelten modischen Allüren und
gewissen apodiktischen Behauptungen der
Rezensenten, welche dekretieren, was ein
«Dichter von heute» sei und was nicht?
Dieser Widerspruch stört. Härtung huldigt,
bei aUem Einsatz für QuaUtät, einer Art
Futurismus, wenn er rundweg erklärt, daß

jeder, der sich — entgegen dem offenbaren
«poetischen Konsensus» der Zeit — dem
Äußeren «zuneige» (statt innerüch zu meta-
phorisieren), «die Kraft, in der Sprache
Zukunft zu schöpfen, verliert ».

Hier, in der Dogmatisierung des

Avantgardismus, Uegt wohl die lächerlichste
Schwäche der Kritik unserer Zeit. Daß der
Herausgeber einer «Zeitschrift für Dichtung

» die erfolgreichsten SchriftsteUer seines

Sprachbereiches nicht durch brüske Urteüe

vor den Kopf stoßen will, ist verständüch.
Was aber enthält ein Satz wie der folgende
noch (die Summe eines an sich sehr
gehaltreichen Rückbücks mit dem Titel «Ende —
Übergang — Anfang /15 Jahre Gegenwarts-
Uteratur»)? «Unsere Literatur ist eine stetig
fortschreitende, diskutable, seismographische,

wahrheitssuchende Literatur. Läßt sich

etwas Positiveres sagen?» So Hans Bender
in Akzente 4/1961. — Die Gefahr Uegt ja
genau darin, daß der bloße Fort-Schritt als
Gewinn gebucht, die reine Zeitempfindlichkeit
zum Kriterium des Wertes erhoben wird.
Wahrheitssuche wäre wesentlich, wenn
darunter nicht nur die Registrierung des

sogenannt Wirklichen verstanden würde. Denn
die zum Beispiel von den Vertretern des

« Chosismus » (wie einst vom NaturaUsmus)
behauptete Realitäts- und damit Wahrheitsnähe

ist natürlich eine Fiktion: sie wählen
ihren Ausschnitt aus der Fülle der Erscheinungen

der Welt — heute mit Vorliebe den
düstersten ¦— und treffen damit einen
Vorentscheid wie jeder Künstler. Dies gilt es

nicht mehr zu vergessen.

Über Erfahrungen und Ergebnisse eines

Seminars, das im Frühjahr i960 im Rahmen
des Europäischen Forums Wien stattfand,
berichtet Wieland Schmied in Heft 3/1962



von Wort in der Zeit unter dem Titel «Das
Moderne an der modernen Lyrik». Ansatz
und Methode zeugen von großer Vorsicht
und Sachlichkeit. Die gesteüte Aufgabe war,
durch vergleichende Interpretation wichtiger
Gedichte herauszufinden, ob sich neben den
individuellen Stüzügen «allgemein gültige
Kriterien» nachweisen lassen, «die allen
modernen Gedichten gemeinsam sind».
Werke von Baudelaire, Rimbaud, MaUarmé,
Apoüinaire, Valéry und Eluard; Pound,
T. S. Eliot und Auden; Holz, Heym, Trakl,
Benn, Stramm und Brecht waren die
wichtigsten QueUen: eine würdige, aber nicht
originelle Wahl. Entsprechend der Absicht,
nicht «möglichst viele Verse als Mache oder
Dilettantismus zu enthüllen, sondern
möglichst viele Gedichte zu finden», überprüften
die Seminarteilnehmer anhand des
weitverbreiteten Taschenbuches «Die Struktur der
modernen Lyrik» von Hugo Friedrich die
geläufigsten Kennzeichnungen für das
«Moderne» und gelangten zum Schluß, daß die

negativen bei weitem überwiegen. (Schmied
gibt einen alphabetischen Auszug von 65

Schlagwörtern wie, unter D: Deformation,
Dekadenzbewußtsein, Desorientierung,
Details statt Ganzes, Diskontinuität, Dissonanz,
Dunkelheit). So werde leicht der Eindruck
erweckt, «daß ,Sprachzertrümmerung',
Chaos und Kontaktlosigkeit herrschen,

daß es sich da um ein wirres Gestammel,
etwa im Sinne: ,eine wirre Kunst als
Ausdruck einer wirren Zeit', handelt ».

Der Leiter des Seminars hatte den Auftrag

erteilt, «möglichst ohne solche negative
Bestimmungen auszukommen», das heißt
zum Beispiel, nicht von «alogischen
Verknüpfungen» zu sprechen, sondern «die
neuen (und keineswegs immer alogischen)
Verknüpfungsmethoden zu zeigen». —
Das war eine fruchtbare Idee, und die
vorgelegten Beobachtungen zu Gedichten von
Holz, Trakl, Stramm, Benn, Pound und
Eliot enthalten Aufschlußreiches. Aber das

Ziel, die Unbrauchbarkeit des Begriffs der
«Sprachzertrümmerung» zu beweisen, ist
auch bei einer so sorgfältigen Auswahl der
Autoren unerreichbar. Dies schadet der
Arbeit nicht. Für welches PubUkum, möchte
man fragen, müssen wir Dichter vom Rang

der genannten dadurch retten, daß wir
nachweisen, sie seien strukturbüdend und nicht
strukturauflösend? Über Arno Holz heißt
es : «Verwischung der Grenze von Lyrik und
Prosa»; über Trakl: «Kein ,Kausal'-, kein
,Finaldenken'» ; über Stramm: «kaum noch
voUständige Sätze im grammatikalischen
Sinn » ; über den frühen Benn : « Es gibt keine
Tabus der Ästhetik mehr»; usw. — Die
erarbeiteten Formeln widerlegen selbst Wieland

Schmieds Behauptung, und die
Zusammenfassung der Ergebnisse ist eher
enttäuschend: sie macht glauben, daß es
«Modernes» in der modernen Lyrik kaum gibt:
«Die wesentUchste Erkenntnis des Seminars

war vieUeicht, daß gerade das, was wir oft
als das .spezifisch Moderne' an der modernen

Lyrik empfinden, nichts anderes ist als die
Wiederfindung und Erneuerung sehr alter
Methoden der Dichtung. »

Wieder bestätigt sich das mittelalterUche
Wort: «Omnia recipiuntur secundum reci-

pientem» — AUes wird aufgenommen
entsprechend dem Aufnehmenden. Auch seine

Liebe zur Tradition kann für den Kritiker
verführend werden. Positivität als

Grundhaltung — dies ist an Schmieds Beitrag zu
begrüßen — dürfte im großen ganzen fruchtbarer

sein als Groll. Aber gelegentlich
verflüchtigt sich der Optimismus beim Lesen,
und dann hat der Kritiker auch diese

Erfahrung unverhüllt zu äußern. Sie wird nicht
ausbleiben bei der Begegnung mit der Lyrik
von Baudelaire bis Benn; es ist sinnlos, den

Zusammenhang des modernen FormaUsmus
und Nihilismus (auch ein Stichwort im
Register Hugo Friedrichs) totzuschweigen.
Pessimistischer mag vor aüem werden, wer von
der Höhe anerkannter Kunst, auf der sich
Wieland Schmieds Seminarteilnehmer
bewegten, zu dem noch ungeschiedenen Neuen
und Neuesten heruntersteigt.

Dies geschieht in Wolfgang Grözingers wie
immer lesenswerter Besprechung neuer
Romane unter dem Titel «Epik ohne
Gesellschaft» im Dezemberheft 1961 von Hochland.

Sein Befund (anhand von Silone, Andric,
Graß, Cayrol, Johnson und anderen) deckt

225



sich zum Teil mit dem aus HärtUngs Aufsatz
bereits bekannten: «Der kalte Haß, mit dem
diese Autoren ihre Umgebung mustern,
schärft nicht nur ihre Beobachtungsgabe und
ihren diagnostischen Blick, er hat auch eine
Brillanz der sprachlichen FormuUerung zur
Folge, die das Wort zur Waffe macht, mit der
man sich die Welt vom Leibe hält. » — Das
mehrfach Konstatierte bekommt aber nicht
vorschnell einen normierenden Rang. Eines
der differenzierten Urteile lautet: «Der
Intellektuelle rächt sich durch ironische Darstellung

an seinem Milieu, doch ohne echte
Distanz, ohne sich wirklich darüber erheben zu
können. Er selber hat nichts zu sagen, ist
substanzlos; er formuliert nur, statt zu formen,
schiebt aber die Schuld an der eigenen Leere
auf die Gesellschaft. » Mit dem «InteUektueUen»

ist zwar der Held in Baumgarts
Roman «Der Löwengarten » (Walter Verlag,
1961) gemeint, doch das Diagramm
kennzeichnet seinen Autor : er beschränkt sich auf
den «soziologischen Krankheitsbericht» —
wie heute die meisten.

«Sein Jahrhundert kann man nicht verändern,

aber man kann sich dagegen steUen und
glückUche Wirkungen vorbereiten»:
Einsicht oder IUusion des alten Goethe?

Das in der Literaturbeilage der Neuen
Zürcher Zeitung vom 11. März 1962 wieder-
gegebenc «Werkstattgespräch » mit Friedrich
Dürrenmatt enthielt die entsprechende SteUe:

«Bienek: Glauben Sie, daß ein Dichter die
Welt verändern kann, sie wenigstens
beeinflussen, wenigstens beunruhigen —
was ja schon viel wäre?

Dürrenmatt: Beunruhigen im besten, beein¬
flussen im seltensten Falle — verändern
nie!»

Finden wir uns damit ab, so sollten wir
uns nochmals jenes Satzes aus Bayls Buch
«Büder unserer Tage» erinnern, wo man
erfährt, sie (die Bilder) erreichten die geforderte

Kontemporaneität nur dann, «wenn
sie aus dem Vorgestrigen und Gestrigen
Konsequenzen gezogen, es zerstört haben. »

Gibt es keine beunruhigendere Form der

Beunruhigung? müßte der Kritiker fragen
dürfen. Wie bequem scheint dieses Zerstören
der Vorbilder, deren bloße Gegenwart offenbar

unangenehm an Maßstäbe erinnert,
welchen man sich nicht gern steUt. Hier paßt
ein Wort aus dem Leitartikel von Heft 7
des 14. Jahrgangs von Welt und Wort, wo
Inge Meidinger-Geise, Herausgeberin der
vorbÜdüchen «Perspektiven Deutscher
Dichtung», über Dichter und Kritiker Wesentliches

schreibt. Sie fordert «angstloses
Verwalten» des erworbenen Reichtums» und
mögücher bleibender Quellen eines solchen
Reichtums ». VieUeicht braucht der BUck
zurück mehr Mut als jener nach vorn. Ist es

nicht leichter, das Gestrige zu vergessen als

das Heutige daran zu messen? Müßte nicht
gerade der Kritiker als Verwalter einer
Erinnerung an einst Geleistetes ein heüsamer

Beunruhiger des Künstlers sein? — Er
macht es sich als Herold der Avantgarde
leicht.

Ähnliches verlangt Günther Busch in
seinem Aperçu «Kritiker als Unruhestifter»
in Forum VII/78. Nur wo Forderungen
aufrechterhalten würden, bestehe die Hoffnung,
daß das öffentUche Urteil nicht degeneriere,
für welches der Kritiker mit verantworthch
ist. «Er wiU, daß Kunst nicht sowohl ge-
woüt als vielmehr verwirklicht sei. » Er habe
zu «rächen», unter anderem «die Schmach
aUer Romane, zu denen einer aufgelegt, aber
nicht befähigt ist»; denn er konspiriere
«mit dem VoUkommenen gegen die Suggestion

des Beüebigen ».

AUen derartigen Forderungen werden die
Verfechter der Voraussetzungslosigkeit der
Moderne entgegenhalten, daß ein Maß für
das Vollkommene heute gar nicht mehr
bestehe, ja daß die Idee der Vollkommenheit
dem Wesen neuer Kunst widerspreche, da
sie auf einer veralteten, unbrauchbar gewordenen

Ästhetik beruhe. Als eine Art Beweis
taucht der Begriff der Entfremdung im
Literaturgespräch sehr häufig auf. Er bezeichnete

ursprünglich, bei Hegel und Feuerbach,
dann bei Karl Marx, eine dem Menschen
von Anfang an innewohnende Gespaltenheit.

224



Kraft der Gabe der Reflexion und der damit
gegebenen Möglichkeit, Arbeit zu leisten,
löst sich jedes menschUche Individuum von
der Natur und tritt so auch zur eigenen
kreatürlichen Existenz in einen Gegensatz. Die
sozialwirtschaftliche Entwicklung der Neuzeit

hat nun aber durch die Arbeitsteilung,
welche nur noch eine sehr mittelbar
Befriedigung der Lebensbedürfnisse erlaubt, und
durch ihr wichtigstes Produkt, die Technik,
die Entfremdung der ganzen Menschheit von
ihrem natürlichen Grund ungeheuer
beschleunigt.

AUen, welchen der Name Goethes mit
einem nicht mehr taugüchen Optimismus
verbunden scheint, ruft das Motto von Franz
Kreuzers Aufsatz «Die automatischen
Engel» im Januarheft 1961 der Schweizer Rundschau

die Sorge des greisen Dichters in
Erinnerung :

«Das überhandnehmende Maschinenwesen

quält und ängstigt mich: es wälzt sich
heran wie ein Gewitter, langsam, langsam,
aber es hat seine Richtung genommen, es wird
kommen und treffen.. Man denkt daran,
man spricht davon, und weder Denken und
Reden kann Hilfe bringen... Hier bleibt nur
ein doppelter Weg, einer so traurig wie der
andere: entweder selbst das Neue zu ergreifen

und das Verderben zu beschleunigen,
oder aufzubrechen, die Besten und Würdigsten

mit sich fortzuziehen und ein günstigeres
Schicksal jenseits der Meere zu suchen».
Von «jenseits der Meere» erwuchs uns

seither das gefährUche Geschenk der
maschinellen Automation, welcher Kreuzer
seine hier nicht weiter auszuführende
Betrachtung widmet. Seine Unabhängigkeit
zwischen den Fronten des modischen
Kulturpessimismus und einer ebenso gedankenlosen

Hoffnung auf Erneuerung ex machina
durch ein Bekenntnis zur Technifizierung
undVergeseUschaftung des Menschen scheint
mir beispielhaft auch für die kritische
Beschäftigung mit heutiger Dichtung.

Was Goethe ängstigte, ist heute Wirklichkeit,

in der wir leben, und das «Neue»
brachte nicht nur «Verderben». Doch es
muß vermehrt geUngen, MögUchkeiten der
Bewährung des MenschUchen unter den
heutigen Umständen zu erkunden. Die kul¬

turpolitisch orientierte Kritik hat keine
vornehmere Aufgabe, als für Leistungen zu
werben, worin sie glücküche Versuche dieser

Art erkennt. Das in so vielen Kritiken
herrschende Dogma von der Unabwendbarkeit
der Entmenschlichung des Menschen halte
ich für die größere Gefahr als die beklagte
Technifizierung selbst; denn es steigert das

Trauma, fördert die Lähmung unseres
Willens.

*

Erich von Kahler, der in den Neuen Deutschen

Heften 84, vom Dezember 1961, in
einem Aufsatz mit dem Titel «Entfremdung

» die skizzierte Entwicklung dieses

Begriffs und Zustandes darstellt, betont, daß
beim gegenwärtigen «Fortriß» des Geschehens

der Mensch nicht bloß nicht mehr zur
Natur, sondern auch nicht mehr zu sich
komme und die Kraft verUere, «sich selbst

gegenüber zu sein, sich selbst auszuhalten ».

Damit würde auch seine Begegnungsfähigkeit
enden. Kahlers pessimistische Diagnose

entsprang offenbar Uterarischen Quellen:
Viele Dichtungen unserer Zeit — schreibt
er — drückten das aus, «dieses Veröden des

Menschlichen im Menschen durch das funk-
tioneUe Getriebe, dieses Versickern der
menschUchen Kommunikation, dieses

Aneinander-Vorbeireden, -Vorbeileben, Nicht-
mehr-zueinander-Können, dieses Würgen
der inneren Aussprache ». Mit der Entfremdung

wachse die «Zersonderung» des ge-
meinmenschUchen Idioms in berufüche,
technische, wissenschaftüche Jargons; auch
die Fachgespräche — ganz zu schweigen von
den poUtischen — entarteten zu terminologischen

Vorhutgefechten. Einige der
wichtigsten Dichter und Philosophen bemühten
sich seit der Jahrhundertwende um die
Sprache als einen « Gegenstand dringlichster
Sorge ». Hofmannsthal und Karl Kraus, unter

Mauthners Einfluß, dann Wittgenstein in
seiner grammatischen Logik und Heidegger
mit seinem Modell einer Existenz aus
neubestimmten Bedeutungsteilen erstrebten alle
ein tieferes Sprachwissen und Sprachdenken.
Weder in der Logistik noch in der
Existenzphilosophie findet Kahler jedoch ein
vorwärtsweisendes Ergebnis; sie berührten

225



Grenzen, «wo aüe Substanz, zerfragt,
zerfächert, zervölkert, in Luftgebilden der
Abstraktion sich auflöst ».

Man wartet mit Spannung, welche
Aufgabe der Dichtung zugewiesen wird. Der
Dichter wäre — schreibt der Verfasser —
allerdings « der Berufene, in seinem Werk und
seiner Sprache einen menschUchen Sammelpunkt

zu schaffen ». — Kaum aber ist diese

Hoffnung geäußert, stellt sich der in Adornos
Literaturdoktrin verankerte FataUsmus ein:
Wer heute schreibe, sei, behauptet Kahler,
«mitsamt seiner Sprache... dem gleichen
Zeitverhängnis der Entfremdung erlegen»;
die komplexen Erfahrungen der Gegenwart
nötigten ihn nicht nur thematisch zu «sym-
boüscher und paraboüscher Abstraktion»,
sondern auch sprachüch zu einem
«selbstherrlich neuschöpferischen, scheulos
experimentierenden Ausdruck ». Somit entferne er
sich gerade durch seine «Bestrebung zum
MenschUchen selbst» von der «aktuellen
menschUchen Gemeinsamkeit». Der
entfremdete Künstler erweise sich somit als

«letzter Standhalt» des persönUchen
Menschen.

Hat man es hier mit einem unaufhebbaren
Paradoxon zu tun? Wenn nicht, ist dann die
Entfremdung des modernen Dichters ein
« Zeitverhängnis » oder der Ausdruck seiner
«Bestrebung zum MenschUchen?» Daß
Kahler mit dem Wort Verhängnis nicht nur
unser Schicksal, sondern unsere Notlage
meint, beweist der Zusammenhang. Es
scheint also wieder einmal eine dialektische
Aporie vorzuUegen: die mutig bejahte
Gefahr soll irgendwie zum Heil umschlagen.
Daß diese Hoffnung angesichts der Uterarischen

Wirklichkeit kaum aufrechterhalten
werden kann, deutet die humane Inkonsequenz

des Endes von Kahlers Aufsatz selbst

an, um derentwülen ich die Arbeit doppelt
schätze: der Verfasser richtet zum Schluß
den BUck auf den neuen französischen
Roman, dessen Wesen Hans-Jost Frey kürzhch
an dieser Stelle eingehend interpretiert hat.
Nach dem Verlust der «erlebten ReaUtät»
bei den Vorgängern, schreibt Kahler,
verfremde der SchriftsteUer jetzt auch sich
selbst, das erlebende Subjekt, und zwar «bis
zum Verschwinden»; was noch übrig bleibe,

sei «nur das minutiöse Mosaik der zweifelhaften

und zusammenhanglosen Phänomene».

Die radikalen Verfremdungen sind
somit offenbar doch kein noch weiter gangbarer

Weg, wie es die Theorie vorher vermuten
Ueß. Der letzte Satz lautet bei Kahler: «Die
Geschichte des Menschen könnte geschrieben

werden als eine Geschichte der wachsenden

Entfremdung des Menschen. » Dies ist
eindeutiger Pessimismus. Rechtfertigt er
sich? Ist er die notwendige Folge einer
illusionslosen Gegenwartskritik?

Ich will diese Zeit nicht unbedingt mit dem

Jahr 1804 vergleichen, als Joseph Görres in
seinem Aufsatz «Deutsche Kritik» die «ab-
scheuüche Selbstverstümmelung » des neuen
Typus des Gottesverächters geißelte, bei dem
«die Wurzeln seines Denkens ausgerissen
und entblößt an der Sonne liegen». Und
doch: welch hellsinniges Gleichnis für die
heute so zahlreichen Unternehmungen, bei
welchen der kritische Richter nur noch
Entwurzelungszensuren erteilt! Was jetzt so

gern als radikale Freisetzung gepriesen wird,
nennt der christliche Eiferer «abscheuü-
che Selbstverstümmelung». Er beschwört
dagegen den Geist des «Höheren», damit er
«der hoffärtigen Gemeinheit ihre Nichtigkeit
vorrücke und eine scharfe Opposition gegen
sie bilde und eine subUmierende Tendenz
ihrer präzipitierenden entgegensetze». —
Mir scheint: auch wenn sich heute die Kunst
darauf versteift, nichts mehr verändern noch
bewirken zu woüen, sondern bloß zu
diagnostizieren, so entgeht sie der Wahrheit nicht,
daß ihr Bild der Welt eben diese Welt im
Sinne des gezeigten Bildes beeinflußt, daß
dieses die nur diagnostizierte Entwicklung
auch gegen die Absicht des Diagnostikers
«präzipitiert». Es ist sehr fragUch, ob nicht
das geforderte Echo «äußersten Grauens»
in der Kunst die Macht dieses Grauenhaften
vermehrt, statt sie zu mindern. (Ich verdanke
das Görres-Zitat Peter Härtlings lebendigoffenen

Tagebuchaufzeichnungen zum Streit
Kesten-Johnson unter dem Titel « Literatur,
PoUtik, Polemik»; sie erschienen im
Februarheft 1962, Nummer 161, der
Zeitschrift Der Monat.) *

226



Es scheint bisweilen, als sei die bildende
Kunst heute bereits auf dem Stand der Dichtung

von morgen. VieUeicht gibt sie

Hinweise, zeigt sie Möglichkeiten. Die
Gleichsetzung führt an sich nicht sehr weit; denn
der Rückgriff auf die reinen Element, auf das

«Material», welchen die sogenannt konkrete
Malerei und Plastik tat, ist für die Sprache
ebenso sinnlos wie die totale Abstraktion,
da beides die Erfüllung der Kommunikationsaufgabe

des Wortes verhindert. Doch
der Vergleich mag zeigen, wie sich der
bildende Künstler mit den Gegebenheiten der
Industriekultur auseinandersetzt und — wieviel

weniger ratlos der Kritiker seinen
Versuchen gegenübersteht.

Walter Warnach befaßt sich in der
Juninummer 1961 der Zeitschrift Hochland
eindringlich mit der Aufgabe der « Kunst in der
technischen Welt ». Technik und Kunst waren

im Altertum und bis zu Lionardo Fertigkeiten,

die sich verbinden Ueßen, um der Natur

Geheimnisse abzugewinnen und sie

reproduzierend zu vervollkommnen. Erst
seit wenigen Jahrhunderten beschränkt sich
der Techniker darauf, die äußeren Gefahren
des Daseins zu bannen, und der Künstler,
eine SelbstdarsteUung des Menschen in seiner

Berührung mit der Welt zu versuchen. Diese
Trennung veränderte unser Leben. Nurwenn
wir uns über ihre Natur und Tragweite
Rechenschaft ablegen, werden wir die neue
WirkUchkeit bestehen.

Ein Rückblick auf die Geschichte der
Gestaltung technischer Güter zeigt, wie
lange es dauerte, bis die europäische Zivilisation

sich zu ihrem technifizierten Zustand
zu bekennen begann, bis Maschinen und
Bauelemente nicht mehr versteckt oder
verschnörkelt zu werden brauchten und man
ihre Struktur auch ästhetisch ernst nahm.
Der Geschmackswandel ging vom einfachsten

Gebrauchsgerät bis zur Großraumsiedlung.

Eine wildgewachsene Industrievorstadt

aus der Zeit vor 1900 läßt sich in ihrer
Häßlichkeit mit den durchgeplanten, in die
Landschaft eingepaßten Neugründungen
nach dem zweiten Weltkrieg nicht mehr
vergleichen. Die Eingliederung des Technischen
scheint zu geUngen; und im HinbUck darauf
— argumentiert Warnach — «mutet esBge-

radezu absurd an, von einer Bedrohung des

Menschen durch die Technik zu sprechen ».

Dann aber kommen die vielfachen

Warnungen der Geisteswissenschaft zum Wort,
vor allem jene Arnold Gehlens, der die Ent-
sinnlichung und Verbegrifflichung des

Denkens, die Standardisierung der Empfindungen

und Urteüe als Zeichen eines «reißenden
Abbaus » der Persönlichkeit betrachtet. Wird
die Bewältigung der Produktionsprobleme
mit der stetigen Entmächtigung des

Einzelmenschen erkauft, dann stehen wir offenbar
doch einer «äußersten Bedrohung» gegenüber.

Wo bleiben dann «Möglichkeiten
spezifisch menschhcher Bewährung»? Die
industrialisierte Gesellschaft zerfällt offenbar
allmählich in drei Gruppen: der Riesenzahl
der «bloßen Funktionsträger» werden zwei

winzige Gruppen gegenüberstehen, jene der
Planer und jene der Outsider; das scheint
Warnach die «unmißverständliche Sprache
der Tatsachen». Wie verhält sich der Künstler

zu diesem Gefüge? Die meisten sind
bereits in den Funktionszusammenhang der
technischen Welt einbezogen: als Gestalter,
als Erzieher und Mitarbeiter bei der Produktion

für höhere Formen des Kulturkonsums ;

sie erfüllen damit nach Warnachs Ansicht
ihre wichtigste Aufgabe nicht. Diese
bestünde darin, nur Künstler zu sein, das heißt,
«in einer entschiedenen GegenWendung
gegen die Zwangsläufigkeiten des

Funktionszusammenhanges der technischen Welt » diese

selbst «durchzuleben, innerUch aufzuleben
und so seelische Organismen, die sich
eingestandenermaßen nicht durch die künstliche
Atmung des puren Funktionsdienstes im
Dasein erhalten können, wieder lebbar zu
machen ». Das bedeutet jedoch für den
Einzelnen «Aussonderung, Verabseitigung,
Spannung zum ÖffentUchen bis zum
Zerreißen».

Die «Einholung» und «künstlerische
Assimilation» der Technik wäre somit die

eigenthche soziale Leistung der Kunst, ihr
Beitrag an die Gemeinschaft. Wie aber
vollzieht sich dieser Vorgang? — In der
«Aufnahme von Gestaltzügen des Technischen in
die Formsprache», lautet Warnachs
Antwort. Menzels im Osten als Pionierleistung
verherrlichtes «Eisenwalzwerk» ist fern

227



davon. Denn «nicht daß Dinge technischer
Fertigung zum Gegenstand gemacht
werden» ist wesentlich, «sondern das Konspirieren

mit dem Rhythmus der technischen
Abläufe ».

Aus reicher Kenntnis skizziert der
Verfasser die bedeutendsten in dieser Richtung
weisenden Leistungen von Klee bis zu
Soulages und den jungen Ausstellern der großen
Sammlung «Documenta II» in Kassel.
Methodisch entscheidend ist eine Warnung;
sie läßt sich als Menetekel der Kritik auf
das Gebiet der Literatur ausdehnen:
Warnach weiß, daß es nicht angeht, «die

ganze Weite des Formaustrags auf einige
expressive Züge zu verkürzen»; daß man der
«Tiefe des Vorgangs» nur gerecht wird,
wenn man den Weg jedes einzelnen Künstlers

monographisch nachzeichnet; daß
«zunächst» eine «deskriptive Darstellung dieser

Kunstereignisse » erfolgen muß, welche den
Beweis erbringt, daß es tatsächlich hier und
dort gelingt, ein Stück unseres Schicksals in
der technischen Welt durch «deutende An-
verwandlung» für uns «vertrauter,
menschennäher und so lebensmöglicher zu
machen ».

Was kann die Literaturkritik hier lernen?
Die Unsinnigkeit blinder Übertragung
bildkünstlerischer Verfahren auf die Sprache
wurde erwähnt. Wie die Werke, so entstehen
auch die Urteile auf getrennte Weise. Aber

Warnachs Haltung scheint mir beispielhaft:
sie ist klar, frei und menschlich; er macht
deutlich, «daß eine Menschenweit nicht ohne
den Zement des künstlerischen Wagnisses,
mit den Gegebenheiten einer jeglichen neuen
WirkUchkeit fertig zu werden, aufgebaut
werden kann. » Diese Überzeugung halte ich
für wichtig. Der Kritiker hat keinen Auftrag,

wenn er nicht glaubt, daß die Kunst
berufen und imstande sei, unser Dasein zu
klären, zu befreien, zu vermenschlichen.

Ein den Lesern der Schweizer Monatshefte

vertrauter Jubilar sagt Ähnliches besser. Es
ist hier nicht der Ort, Max Rychner nochmals

zu feiern, sein Vorbild bleibt. In einer
der jüngsten Arbeiten aus seiner Feder,
einem Gespräch über das Schlagwort
«Vergangenheit bewältigen» (gedruckt in Nummer

164 vom Oktober 1961 der Zeitschrift
Merkur und aufgenommen in den Band
«Bedachte und bezeugte Welt», Agora,
Marion von Schröder-Verlag, Darmstadt/
Hamburg 1962) spricht der Kritiker:
«Vertrauen kann ich nur einer Botschaft, die
ausholt, nach rückwärts und vorwärts, auf Er-
füüungen bedacht, aus denen Hoffnungen
entstehen. »

Damit sind einige Prämissen Uterarischer
Kritik zur Diskussion gesteUt. Die Fortsetzung

wird sich mit Maßstäben und Methoden,

wissenschaftUchen und künstlerischen
Möglichkeiten der Literatur über Literatur
befassen.

Martin Stern

HINWEIS AUF KUNSTAUSSTELLUNGEN

Deutschland

Berlin, Ehem. Staatl. Museen : Neuerwerbun¬

gen des Kupferstichkabinetts, 2. Teil:
Moderne Meister (bis Ende Juni).

— Galerie Meta Nierendorf: Original-
Plakate und andere Graphik von Braque,
ChagaU, Mirò, Picasso (bis 7. 6.).

Bremen, Kunsthalle : Paula-Becker-Moder¬

sohn-Haus : Malerei von Hermann Zeid-
ler; Steindrucke von Christian Kruck
(bis 27. 5.).

Darmstadt, Hessisches Landesmuseum:
Abstrakte amerikanische Malerei (bis 13. 5.).

Essen, Museum Folkwang: Rheinische Se¬

zession (bis 9. 5.).
Hamburg, Altonaer Museum: Schiffe vom

Altertum bis zur Neuzeit (bis Mai).

228



Köln, Kunstverein: Keramiken von Antoni
Cumella (bis 20. 5.).

Mannheim, Stadt. KunsthaUe: Gemälde von
Rouault und Ubac (bis 13. 5.).

München, Bayerische Akademie der Schönen
Künste: BerUner Zeichner von Chodo-
wiecki bis Corinth (22. 5.—25. 6.).

— Haus der Kunst: Hans Purrmann (bis
20. 5.).

— Kunstverein: Junge spanische Künstler
(bis Ende Mai).

Ulm, Museum: AquareUe und Zeichnungen
von Egon Schiele (bis 13. 5.).

Frankreich

Auvers-sur-Oise, Maison Van Gogh: Britta
Emannuelson et Madeleine Darasse (bis
11.5.)-

Paris, Musée du Louvre: Cathédrales (Mai).
— Musée du Louvre: Les plus beaux dessins

du Louvre et des collections de Paris (bis
21. 5.).

— Musée national d'art moderne: L'ateUer
de Brancusi (Mai).

— Musée du Petit Palais : Chefs-d'œuvres de
l'art mexicain (Mai).

— Grand Palais: Art ancien du Tchad (bis
21. 5.).

— Galerie Charpentier: Les Fauves (Mai).
— Galerie Beaux-Arts: L'aquareUe en

France (Mai).

Großbritannien

London, Colnaghi & Co. Ltd. : Annual Exhi¬
bition of Old Master Paintings (bis 12.
5-)-

— Fraser GaUery: Dubuffet (bis 12. 5.).

— Koetser Gallery: Annual Spring Exhibi¬
tion, Dutch, Flemish and ItaUan old
Master Paintings (bis 31. 3.).

— Wildenstein & Co. Ltd.: Religious Themes

in Painting (bis 5. 3.).
•

Holland

Delft, Sted. Museum Prinsenhof: ne Contour

onzer beeidende kunst in 1962 (bis
7- 5-)-

's-Gravenhage, Museum Bredius: W.f. Dijk
(bis 13. 5.).

Leiden, Sted. Museum De Lakenhai: Schil¬

derten en aquarellen van Johan Buning
(bis 8. 3.).

Otterlo, Rijksmuseum KröUer-MüUer : De
XX en hun tijdgenoten (bis 31. 5.).

Rotterdam, Museum v. Land- en Volken-
kunde: Oud Peru (bis 1. 7.).

— Bouwcentrum: Het eigen huis (bis
November).

Schweiz

Aarau, Aargauer Kunsthaus : Heinrich Müller

(13. 5. bis io. 6.).
Basel, Kunsthalle: Martin A. Christ—August

S. Aegerter (bis 20. 5.)

— Schweizerisches Museum für Volkskunde:

Volkstümliche Klosterarbeiten (bis

15. 9.).

— Schweiz. Turn- und Sportmuseum: «Die
Eroberung der Alpen (bis 15. 7.).

Bern, Berner Schulwarte: Neue Schulbauten
im Kanton Bern (bis 16. 6.).

— KunsthaUe: Lenz Klotz, Friedrich Kuhn,
Bruno MüUer, Matias Spescha (bis 27. 5.).

— Kunstmuseum: EdouardVallet (bis 3.6.).
— Schweiz. LandesbibUothek: AussteUung

der Schweiz. Phüheüenen (Mai).
— Alpines Museum: Entwicklung des Alpi¬

nismus, ReUefs, Panoramen, Kartographie

(Mai—August).
— Galerie Spitteler: Margherita Oßwald-

Toppi (bis 26. 5.).
Frauenfeld, Galerie Gampiroß: Ugo Cleis (bis

25. 5.).
Lugano, ViUa Ciani: Exposition internatio¬

nale de dessin et de gravures (bis 11. 6.).

Luzern, Kunstmuseum: Plastiken und Zeich¬

nungen Fritz Huf (bis 20. 5.).
St. Gallen, Kunstmuseum: Diego Graf (bis

13. 5.).

— Kunstmuseum: Véronique Filosof (19. 3.

bis 1. 7.).

— Brühltor: Aussteüung der besten Plakate
des Jahres 1961 (bis 8. 3.).

Winterthur, Kunstmuseum: Kasimir
Malewitsch (bis 27. 5.).

Zürich, Kunstgewerbemuseum: Aussteüung
von Musikinstrumenten (3. 5.—1. 7.).

— Graph. Sammlung der ETH: Oskar
Kokoschka (bis Mitte Juni).

— Kunsthaus: Tapies (bis Ende Mai).

229


	Umschau

