
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 2

Artikel: Hermann Broch und der moderne Mythos

Autor: Gosztonyi, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


üchungen zur vergleichenden Literaturwissenschaft, in: Die Neueren Sprachen, H. 2 (1961),
75—84, bes. 78 ff. Vgl. ferner René Etiemble: Littérature comparée ou Comparaison n'est

pas raison, in: Hygiène des Lettres III — Savoir et goût, Paris 1958, 154—173, Darmstadt

1959 bzw. — zusammen mit Austin Warren — Homburg v. d. Höhe 1959. "Vgl.
beispielsweise Friedrich Gundolf: Cäsar — Geschichte seines Ruhms, Berün 1924; Elizabeth

Teichmann : La Fortune d'Hoffmann en France, Genève-Paris 1961. 10I—II, 5. Aufl.,
Stuttgart 1958. UI—II, München i960. "Stuttgart 1961, 388—427. 13Neue Ausg., Zürich
1945. Ferner: Die Schweiz als geistige Mittlerin von Muralt bis Jacob Burckhardt, Zürich
1932; Europäische Schweiz, Zürich 1961. 14Sämtl. Tragödien I (Th. Thomann), Zürich-
Stuttgart 1961. 15Vgl. Martin Bodmer: Variationen — Zum Thema Weltliteratur, Frankfurt
a. M. 1956; dazu Horst Rüdiger: Prolegomena zum Thema Weltliteratur, in: Schweizer
Monatshefte XXXVI 10 (Jan. 1957), 830—832; ders.: Literatur ohne «Klassiker»? —
Tradition und Kanonbildung, in: Wort und Wahrheit XIV 12 (Dez. 1959), 771—784, bes. 781 ff.

Hermann Broch und der moderne Mythos

ALEXANDER GOSZTONYI

Der Mythos ist der Bericht über das kosmische Geschehen. Das kosmische
Geschehen bedeutet nicht die sichtbaren und meßbaren Vorgänge im Kosmos.
Mythos ist auch keine unterhaltende Erzählung über Götter. Was im Kosmos
geschieht, formt die Denkweise und die Handlungsweise der Menschen. Es
läßt Ideen entstehen und bestimmt das Schicksal ganzer Völker.

Der Mythos entsteht, wenn Menschen reif sind, Zusammenhänge im
kosmischen Geschehen zu verstehen. Versteht der Mensch den Ursprung seiner
Ideen, so versteht er auch sich selbst. Mythos gewährt immer auch Einsicht
in die menschbche Seele.

Der Mythos vermittelt das Geschehen in Bildern. Die Büder des Mythos
zeichnen nicht die alltägbche Wirkbchkeit nach, sondern sie sind Bilder der

211



Seele. Sie heißen Symbole. Sie wurzeln in einer nur ihnen eigentümlichen
Welt, aus der heraus sie Denken und Handeln unbemerkt lenken.

Die Welt des Mythos ist die Welt der Symbole. Sie offenbart sich in Traum
und Vision, ihren Ausdruck findet sie aber in der Dichtung. Dichtung erfindet
nicht : sie steUt unsichtbare Wirkbchkeiten dar. Große Dichtung eröffnet selbst
die kosmische Wirkbchkeit, wodurch sie zum Mythos wird. So gibt es Mythos
nicht nur in der Antike, er kann auch heute entstehen.

Einer jener Dichter, denen es gelang, Mythisches auszusprechen, ist
Hermann Broch. Brochs Dichten war ein unablässiges Bemühen um den modernen

Mythos. In jedem seiner Werke entfalten sich — verdeckt oder offenkundig —
mythische Zusammenhänge. Damit er aber den gültigen Mythos gestalten
konnte, mußte dieser sich in seinem eigenen Schicksal ereignen.

Die Romantrilogie Die Schlafwandler analysiert die Gründe, die dieVerödung
des menschbchen Geistes und damit die Krise des XX. Jahrhunderts verursacht

haben. Das Spätwerk Die Schuldlosen ist eine Abwandlung desselben
Themas. Was in der Zeit um die Jahrhundertwende gedacht, gefühlt und
erlitten wurde, verdichtet sich in den Gestalten der Romane. Diese leben und
handeln so, wie es der unsichtbar, unbegreifbch, doch überall waltende Geist
der Zeit verlangt. Derjenige, der sich ihm widersetzt, geht zugrunde ; derjenige,
der — wie im Wahn — betrügt, vergewaltigt und mordet, überlebt. Er ist der
Mensch der Zukunft.

Mit der Absicht, Mythisches auszusprechen, begann Broch den Roman, der

unter dem Titel Der Versucher vorhegt. Er erzählt darin die Geschichte eines

Bergdorfes, in das sich ein Fremder verirrt. Der Fremde, vom Bösen besessen,
schürt das Lodern unheimbcher Vorahnungen und verleitet die Leute zum
Ritualmord. Nach dreimabgem Ansetzen brach Broch den Roman ab. Er
betrachtete seinen Versuch als gescheitert. Woran scheiterte er?

Im Gegensatz der Gestalten der Schlafwandler treten im Versucher die Romanfiguren

von vornherein als Symbolgestalten auf. Der Fremde, der Versucher,
ist die Verkörperung des Bösen, seine Gegenspielerin, eine der weißen Magie
kundige Alte, die der Weisheit. Aus der Begegnung des Bösen mit den
Menschen, die weder gut noch böse sind, und aus der Gegenüberstellung des Bösen
mit der Weisen soll Mythos entstehen. Broch entwirft das Mythische und
kleidet es in die Handlung ein. Das Mythische läßt sich jedoch nicht
herbeizwingen. Nicht der Dichter entwirft den Mythos, sondern der Mythos offenbart

sich, wenn es an der Zeit ist. Das Thema: die Entstehung des Massenwahnes

ist aktuell, vielleicht bereits zu aktuell, als daß es in der Dichtung noch
als Mythos erscheinen könnte. Mythos geht der Zeit voran. Der Verstand kann
den Mythos nur deuten. Broch fand auch den angemessenen Ausdruck für das

Problem in der Phüosophie. Für die dichterische Gestaltung fehlte ihm jedoch
das Wesentlichste, das selbst die Idee vorwegnehmen muß : die visionäre
Erfahrung.



Mit elementarer Wucht bricht dagegen der Mythos in Brochs Hauptwerk
hervor. Dieses ist nicht bloß ein Mythos der Zeit, es ist der Mythos des Lebens

überhaupt. Ein Mythos, der Broch in äußerster existenzieller Not, unter
Bedrohung seines Lebens offenbar wurde. Er ist der Mythos der Todesnähe. Er
offenbart, wie von der Todesnähe her das Leben begreifbch wird. Er deckt
die Seele desjenigen auf, der das Leben von der Todesnähe her begreifen kann.
Er ist der Mythos des schöpferischen Menschen. Broch beschreibt darin die
letzten Stunden eines Sterbenden. Der Sterbende ist keine erfundene Gestalt,
er ist ein Dichter, ein großer Dichter : Vergib Das Werk heißt : Der Tod des

Vergil.
Warum Vergü?
Soweit zugänghch, benützte Broch sämtliche Aussagen über Vergils Sterben.

Doch Broch wiU keine historischen Vorgänge erzählen. Er beschreibt das

Sterben selbst, mit einer Genauigkeit, als ob er mitsterben würde. Vergü führt
ihn, er führt ihn in den Tod und durch den Tod hindurch. Der Vergleich mit
Dante drängt sich auf.

Dante ging durch den Tod. Vergü begleitete ihn. Vergü erschien, als wäre
er ein realer Mensch. Sein Erscheinen war dennoch symbolischer Art. Vergil,
der den Äneas an der entscheidenden Stelle des Schicksalsweges in die Unterwelt

sandte, war — wie vielleicht niemand vorher — von der Schwere des

Todes beschattet. So sehr, daß er als erster zu ahnen begann : der Tod ist nicht
einfach Abbruch des Lebens, der die Seele in ein ewiges, aber leeres Schattendasein

versetzt. Der Tod ist in Vergils Welt dem Leben nicht entgegengesetzt.
Wohl sah Vergil im Tode keine Erfüllung: Erfüllung des Lebens. Er sah in
ihm jedoch ein Mysterium, das nicht begriffen, nicht gedacht, sondern nur
erfahren werden kann, erfahren im Leben selbst. Die Erfahrung des Todes als

Mysterium erfüllt das Leben mit einem neuen Sinngehalt. Ansätze zu dieser
Art Todeserfahrung zeichneten sich in Philosophie und Dichtung der Antike
kaum ab, wohl aber im rehgiösen Kult. Dante erkannte in Vergü einen Seher
des Christentums. Nicht, weil Vergil vor der Zeitwende ein bevorstehendes
goldenes Zeitalter besang, sondern weil er den Tod als Mysterium erlebte.

Dante sah jedoch zugleich Vergils Beschränkung. Was Dante mit erschütternder

Gewalt an sich erfuhr, war Vergü fremd. Vergü kannte nicht die
erlösende Kraft der Liebe. Erlösung heißt: lebend durch den Tod gehen. Wer
lebend durch den Tod geht, gelangt ins Paradies. Dante wählte Vergü zum
Seelenführer, weil dieser in seinem Werk die erste christliche Erfahrung des

Todes vermuten ließ. Vergils Führerschaft mußte jedoch beschränkt bleiben.
Nicht bloß die Ordnung des Jenseits forderte, daß er Dante über Hölle und
Purgatorium hinaus nicht weiter begleitete. Dante begriff, daß dem Dichter
Vergü der Weg zur höchsten und letzten Erkenntnis verschlossen bbeb. Nicht
Vergü, sondern Beatrices Liebe errang, daß Dante durch den Tod schritt. Sie

führte ihn durch den Tod, lebend. Dante wurde erlöst.

213



Auch der junge Vergü kannte ein seUges Land: Arkadien. Arkadien Uegt
abseits der gewalterfüUten Welt. Der Weg nach Arkadien heißt Dichtung.
Der Aufenthalt in ihr hilft, die Widerhchkeiten der Welt zu ertragen, er erlöst
aber nicht. Leiden und Tod beherrschen auch Arkadien. Daß Kunst nicht
erlöst, erfuhr auch Vergü. Daß Kunst die Erlösung sogar gefährden kann,
erkannte er auf seinem Totenbett. Er bestimmte testamentarisch, daß man die
Äneis verbrennen sollte. Der mutmaßbche Konflikt von künstlerischer
Existenz, Tod und Erlösung bewog Broch, Vergü zu seinem eigenen Seelenführer

zu wählen.
Brochs Beziehung zum Vergü seines Werkes ist Dantes Beziehung zu Vergü

gerade entgegengesetzt. Vergü tritt Broch nicht als reale Gestalt entgegen.
Die GegenübersteUung Broch-Vergü würde die Einheit von Brochs dichterischer

Welt spalten. Dante und Vergü gehen nebeneinander in einer sie beide
umfassenden Welt : im Jenseits. Broch versenkt sich in Vergib Er identifiziert sich

mit dem Sterbenden, damit er selbst sterben kann. Vergils Gestalt, Konflikt
und selbst sein Tod sind zunächst Symbole, durch die Broch fühlt, denkt und
erleidet. Indem aber Broch in Vergü lebt, gewinnt Vergü zunehmend an Realität.

Wird der real auftretende Vergü am Ende von Dantes Todesgang zum Symbol:

Symbol für ein partielles Erkennen, so gleitet Vergüs Gestalt in Brochs
Erleben der Todesagonie aus dem bloß Symbobsierenden ins Reale: er lebt
durch den Dichter Broch.

Der antike Mythos, der im Hintergrund von Brochs Werk steht, ist ein

Urmythos : der der Dichtung.
Der Urmythos aUer Dichtung ist der Mythos von Orpheus. Orpheus

verliert die Gattin, Eurydike. Sie ist seine Seele. Orpheus geht auf die Suche nach
der Gattin. Er steigt in die Unterwelt hinab, um sie heraufzuholen. Der
Versuch mißbngt, Orpheus' Seele bleibt verloren. Sein Bemühen um sie und seine

Klage sind sein Gesang.
Jedes Dichten beginnt mit der Entdeckung, daß die eigene Seele

verlorengegangen ist. Und jede große Dichtung gestaltet den Orpheus-Mythos in einer

Abwandlung. Vergü schließt die Georgica mit der Erzählung von Orpheus.
Doch erst in der Äneis stellt er den inneren Sinn des Mythos dar. Äneas sucht
in der Unterwelt die Seele, der er am zärtlichsten zugetan ist: die des Vaters.
Dante eilt durch Hölle und Purgatorium Beatrice zu. Hölderbns Hyperion
klagt um Diotima. Und Brochs Vergü findet in seiner Todesstunde zwei Seelen

wieder: einen Knaben und die Geliebte seiner Jugend. Im Knaben erkennt
Vergü sich selbst. Es ist ohne Belang, daß im Leben des historischen VergÜ
die Gebebte vielleicht nur eine unbedeutende Rolle gespielt hat. DerKnabe und
die Geliebte sind Vergils verlorene Seele. Sie gehören zusammen, und sie

ergänzen Vergib Sie sind selbständig und seinem WiUen nicht Untertan. Darum
sind sie auch sichtbare Gestalten, und darum kann Vergü sie beim Namen
nennen: den Knaben Lysanias, die Gebebte Plotia. Und sind sie nicht seinem

214



Wülen, so sind sie Höherem: dem Schicksal unterworfen. Der Knabe führt
ihn, die Gehebte lockt ihn. Wohin? In seine eigenthche Heimat: zu sich selbst.
Die Ankunft bedeutet Tod.

Dichten ist Suche nach der verlorenen Seele. Es ist ein Hinabsteigen in
tiefhegende Wirklichkeiten. Wie die Unterwelt, sind diese verborgen. Die Pforte
der Unterwelt liegt aber im Dichter selbst. Das Leben, das sich dem Dichter
hier auftut, ist der Pulsschlag, der das Leben auf der Oberfläche mit Blut
versorgt. Das Leben oben ernährt sich von jenem kaum zugänglichen Leben da

unten. Das Spürbar-Machen jenes Lebens ist das Dichten. Dichtung ist die

Kluft, durch welche die Unterwelt sichtbar wird. Dichtung ist Suche und
Rückkehr. Dichter wissen, womit sie Suche und Rückkehr bezahlen.

Broch schreibt, es gäbe im Tod des Vergil kein Wort, das er nicht erlebt und
erlitten hätte. Das Wort selbst hat in keiner Dichtung Eigenleben. Nicht vom
Wort her wird gedichtet. Das Erlebte und das Erschaute hegen jenseits jeglicher

Sprache, jenseits selbst der Büder. Der Urgrund, in den der Dichter
eindringt, ist namenlos und gestaltlos. Die Seele, von ihm einmal erfaßt, beginnt,
sich in Visionen zu entladen. Die Vision, in welcher Büder Gestalt gewinnen,
ist die Geburt der Sprache. Nicht Worte und Sätze werden zusammengefügt,
sondern Bilder, diese auch nicht wülkürUch, sondern dem Erschauten gemäß.
Worte und Sätze sagen erst dann SinnvoUes aus, wenn sie von Bildern getragen
werden. Bilder aber leben nur, wenn Symbolgehalt in sie eingeht. Symbole
kann niemand suchen, sie steUen sich ein. Broch konnte nachweisen, daß er in
seinem symbolträchtigen Werk kein einziges Symbol aufgesucht hat. Er wußte
nicht einmal, solange es ihm nicht entgegengehalten wurde, daß seine
auftretenden Symbole (wie Pferd, schwere Vögel) Todessymbole waren. Zum Symbol

wird ein Bild, wenn es aus der Tiefe des Erschauten entsprießt. Die Dichtung

deckt auf, daß Handlungen, die der Mensch begeht, aber für sinnlos
erklärt, symbobscher Art sind, sinnvoUer als manches Tun. Die Sprache sagt
das Bild aus, das Bild als Symbol reißt die Erde auf, so wird das Unsichtbare
erschaubar. Rhythmus, Spannung und Intensität der Sprache sind Rhythmus,
Spannung und Intensität verborgener Zusammenhänge. Dichtung liegt erst
dort vor, wo die Einheit von Sprache, Büd und Urgrund spürbar ist. Das

Nichtgesagte weist in die Tiefe.
Die Begegnung mit der verlorenen Seele hebt die Grenze zwischen Diesseits

und Jenseits auf. Die Vereinigung mit ihr löscht die Spannung aus, die die
Suche vorantreibt. Aus der Spannung jedoch lebt die Dichtung. Die Einheit
des Dichters mit seiner wiedergefundenen Seele hebt das Dichten auf, die

Dichtung wird überflüssig. Ist der Dichter auf der Suche, so dichtet er: die

Dichtung ist Zeugnis seines Suchens. Nähert er sich seiner Seele, so muß er
sich zwischen Dichtung und Vereinigung entscheiden. Solange der Dichter
dichten wül, muß er die Vereinigung aufschieben. Da er aber immer zwingender

erfährt, daß sein ganzes Leben auf diese Vereinigung angelegt ist, strebt

215



er nach ihr. Seine Dichtung hindert ihn. Was er in seiner Dichtung ausspricht,
wird zum Trennenden. Brochs Vergü erkennt dies in der Todesagonie. Er
hört seine Seele, Plotia rufen: «Vernichte die Dichtung, gib mir dein Schicksal:
wir müssen uns lieben »

Plotia, die nur für Vergü sichtbare Plotia, ruft dies, während Vergü mit
Augustus spricht. Augustus, der den sterbenden Freund besucht, erfährt
bestürzt, daß dieser die Äneis vernichten wiU. Begreifen kann er den Wunsch
nicht. Wie soUte er auch! Er ist derjenige, der die Oberfläche der Erde ordnet.
Seine Sicht richtet sich gegen den Horizont, nicht in die Tiefe. Er sieht in der
Äneis die Verklärung der äußeren Ordnung der Dinge, die er geschaffen hat.

Verklärung ist Schönheit. Schönheit hält Augustus für Selbstzweck, sie genügt
ihm. Daß Schönheit für die Dichtung zweitrangig ist, weiß er nicht. Er weiß
nicht oder wül nicht wissen, was Vergü ihn durch den Epos erkennen lassen
möchte : nicht er, Augustus, sondern das Schicksal, das durch ihn wirkte, schuf
die neue Weltordnung und brachte den Frieden. Sein Urahn, Äneas, erkannte
dies. Darum war er götthch. Und ist auch Augustus götthch, so nur, weil er
das Schicksal erfüUt.

Erfaßt Augustus die Beweggründe des Freundes nicht, so muß Vergü
erkennen, wie vergeblich er Einsicht von dem Freund erwartet. Er kennt
Augustus besser als dieser sich selbst. So weiß Vergü, noch bevor er seinen
Wunsch äußert, die Äneis zu verbrennen, daß dieser es ihm abschlagen wird.
Seine Dichtung belastet ihn, mehr noch als die Freundschaft zu Augustus.

Die Freundschaft ist echt. Sie verbindet zwei Persönlichkeiten, die innerlich
frei sind und deren beider Leistung groß ist. Sie umfaßt aUe Seelenschichten,
so auch die homoerotische. Broch deutet meisterhaft an, wie jede ihrer
Beziehungen von dieser Zuneigung gespeist wird. Sie schimmert im Doppelspiel
von Besitzenwollen und Hingabe auf. Vergü, der bereits den Weg des Todes
beschreitet, merkt die Gefahr. Es bedarf keiner körperlichen Anziehung, die
Hingabe der Seele an den Freund genügt, damit die Seele sich von der Erde
nicht befreien kann. Erst als im Gespräch ein Todessymbol, ein Pferd, zufälbg
auftaucht, gewinnt er die Kraft, sich vom Freund versöhnlich, aber endgültig
zu lösen.

Die Ablösung vom Freund bedeutet zugleich Ablösung vom Werk. Augustus

fühlt sich in Vergils Werk bestätigt. In der Schönheit des Werkes spiegelt
sich seine geordnete Welt. Und Vergü sieht ein, daß die Schönheit, die sein
Werk an die Erde bindet, dieses gefährdet.

Schönheit ist jenes eigentümliche Strahlen des Kunstwerkes, das die Sehnsucht

nach einer Heimat erweckt. VieUeicht hegt diese in der Seele, vieUeicht
liegt sie im Reich der Toten. Der Dichter, der der Schönheit erhegt, hält die
Sehnsucht schon für die Suche. So verwechselt er das Strahlen des Werkes mit
jener Tiefe, aus der heraus das Werk erstrahlt. Gibt er der Versuchung der
Schönheit nach, so wird er in der Schönheit der Sprache verharren. Diese

216



scheint unvergängbch, weü sie vom Tode abgelöst zu sein scheint. Die Schönheit

wiU den Tod überwinden. Die Schönheit der Sprache ist voUkommen,
wenn die Ablösung von dem Tode gebngt. Sie gilt dann für sich : sie wird zum
Selbstzweck. Sie vereitelt in der Dichtung gerade das, was die Dichtung wiU:
auf der Suche zu sein und auf der Suche in die Todesnähe zu gelangen. Darum
gefährdet Schönheit die Dichtung. Das Überwinden-WoUen des Todes durch
die Schönheit ist Flucht, Flucht vor dem Tode. Broch nennt sie «Fluchtspiel».
Gelingt die Flucht und ist die Schönheit der Sprache vollkommen, so wird das

Werk steril. Die Unebenheiten einer Dichtung hingegen sind die Stellen, die
den Blick in die Tiefe lenken. Broch bekannte, er hätte den Tod des Vergil
des öfteren umarbeiten müssen, damit er seine Dichtung schön gestaltete. Er
verzichtete bewußt darauf, denn er erkannte, die Schönheit der Gestalt hätte
den Zugang zu den Abgründen verschüttet. Doch der Sinn von Schönheit
kehrt sich in diesem Bekenntnis unmerkhch um. Aus je größerer Erdenferne
eine Dichtung entsteht, um so mehr innere Schönheit offenbart sie. Diese
Schönheit ist nicht die der Sprache. Der Dichter, der die Sterihtät der sprachlichen

Schönheit durchbrechen will, muß zu den schlichten Worten vordringen.

Diese nennen die Dinge wie sie sind. Sie sagen nur aus, was der Dichter
sieht. Die verfemte Bedeutung des Wortes «Dichtung» erlischt: nicht wirk-
bchkeitsfremde Phantasietätigkeit bezeichnet es, sondern die schbchte Aussage
über die Wirklichkeit. Sie ist die Wirkbchkeit der Dinge und jenseits der Dinge
die einer anderen Welt. Der Dichter spricht, der Hauch des Todes trägt seine

Sprache, die nun schön wird. Die Dichtung erstrahlt in der Schönheit der
Todesnähe.

Selbst diese, in ihrer Schbchtheit und Großartigkeit kaum noch als Schönheit

empfundene Schönheit muß aber der Dichter opfern, wenn er die gesuchte
Seele wiederfindet. Er muß sie opfern, weil er seine Dichtung opfern muß.
Die Erde, wie Broch sagt, «vom Schweigen geschwängert», hält ihn nicht
mehr, er aber lebt noch in seiner Dichtung. Das Opfer ist unermeßbch groß.
Der Dichter lebt, indem er dichtet. Einmal erkannt, was er verloren, lebt er
nur, wenn er es sucht. Er sucht seine Seele. Er sucht, weil er liebt. Der Raum
seiner Liebe ist die Dichtung. Nicht aber Dichtung wird von ihm verlangt,
sondern Liebe, Liebe, so rein, daß sie aus ihrem Raum : aus der Dichtung gerissen

werden muß. Die Herstellung der Reinheit der Liebe heißt Opfer. Und
ist Dichtung noch so rein, sie fesselt die Liebe. Sie fesselt sie, weil sie sie mit
jeder Aussage beschränkt. Die Liebe erstarrt in ihr und stirbt, das Erlebnis
rückt ab. Es ist eine Doppelbewegung, die der Dichter vollzieht. Er dringt
bebend, das heißt suchend in immer entlegenere Wirkhchkeiten ein; diese

aussagend aber rückt er von ihnen immer weiter ab. Broch durchschaute die

Gefährdung. Er berichtete, je mehr sein Werk fortschritt, desto mehr entrückte
ihm das eigenthche Erlebnis. Seine Dichtung bezahlte er mit einem nicht wieder

gutzumachenden menschbchen Verlust. Die Rückkehr aus der Todesnähe

217



ist schmerzhch, schmerzhcher als das Hinsinken in den Tod. Die Dichtung
erzwingt die Rückkehr. Der Dichter überlebt, doch die Liebe stirbt. Er muß sie

neu entfachen und suchen. Will er sie aber festhalten, so muß er auf die Rückkehr

verzichten. Die ErfüUung seiner Liebe bedeutet den Tod. Die Befreiung
seiner Liebe vollzieht sich erst, wenn er seine Dichtung vernichtet. Darum
wül Vergü die Äneis verbrennen lassen.

Die Erkenntnis, daß das Werk auf dem Wege zum Tod Hindernis ist, zeigt
den ersten Schritt zur Ablösung vom Werk an. Das Opfer ist die Bejahung des

Verzichtes. Das Opfer des Dichters ist wie das Opfer Abrahams : einmal bejaht,
ist es schon vollzogen. Der Sohn darf leben, das Werk des Dichters wird nicht
vernichtet. Allein, es gehört ihm nicht mehr. Der Dichter hat sich aus ihm
zurückgezogen, das Werk beginnt sein Eigenleben. Was es lebendig macht,
sind nicht des Dichters Liebe, Leiden und Erkennen, sondern das, worauf sich

Liebe, Leiden und Erkennen richten. Augustus und Vergils Freunde retteten
das Werk, weü sie den Wunsch des Dichters nicht begriffen. Die Rettung aber

gelang ihnen nur, weil das Opfer voUzogen war und das Werk bereits sein

Eigenleben lebte.

Jenseits des Opfers, wo das Werk den Dichter nicht mehr erreicht, hegt
die Einöde. Lysanias und Plotia, der Knabe, der den Dichter aus der Welt
geleitete, und die Frau, die ihn in seine Heimat lockte, sind seine Führer auch
durch die Einöde. Der Aufbruch zum weiten Weg bedeutet das Aufbrechen
der Seele. Sie öffnet sich. Der Knabe und die Frau scheinen sich zu verflüchtigen.

Ihre Verflüchtigung ist jedoch nichts anderes als ihre Vereinigung mit dem
Dichter. Dieser findet, was er verloren hat. Die ErfüUung seiner Seele wird
voUbracht.

Doch die Erfüllung der Seele ist nicht der Gang eines Einzelnen. Im Todesgang

voUzieht sich ein kosmisches Geschehen. In der Auflösung der Seele

kehrt das WeltaU in sich zurück.
Die Seele löst sich auf, indem sie jede ihrer Schichten, die sie getragen haben,

in jenen Zustand der Erde zurückgleiten läßt, aus dem sie entstammen. Die
Schöpfung voUendet sich rückläufig. Die Seele begegnet sich selbst als Ur-
getier, als Urwald, der in karge Vegetation übergeht, als Gestein, als Erde,
Wasser und Himmel, als Licht, als Finsternis. Der Rücklauf der Schöpfung
endet mit dem Anfang der Schöpfung: nur Gottes Atem ist spürbar in der
Finsternis.

Würde der Todesgang des Dichters mit dieser kosmischen Apokalypse
enden und hätte also Broch den sterbenden Vergü in diesem letzten Zustand
verlassen und sein Werk damit geschlossen, so hätte er die Ansicht ausgesprochen,

daß die Seele nach dem Tode der völligen Auflösung anheimgegeben
ist. Der Tod mündete ins Nichts.

An die Beschreibung der rückläufigen Schöpfung schbeßen sich noch einige
Seiten an. Broch bestätigte die Einsicht seiner Freunde, daß diese wenigen

218



Seiten einen selbständigen zweiten Teil des ganzen Werkes darsteUen, auf
dessen Wichtigkeit er mehrfach hinwies.

Im Zustand, der wie das Nichts ist, erschaut die Seele die UrqueUe aUen

Lebens. Die QueUe versiegt nie. So vernimmt die Seele, was aus dieser Quelle
je entsprang und immer wieder entspringt: das Wort. Sie erschaut, wie das

Wort das WeltaU durchpulst. Sie sieht den Weg des Wortes. Sie sieht die

jungfräubche Mutter und das Kind, deren Gegenwart ewig ist. Und auch die

Gegenwart der Seele wird ewig. Sie fühlt sich im Wort aufgehoben und
begreift den Sinn.

Mythos berichtet über die Seele. Er berichtet über Leben, Leiden und
ErfüUung. Indem er berichtet, eröffnet er die Wirkbchkeit der Seele.

Der antike Mythos sah die Wirkbchkeit der Seele als fugenlose Verlängerung

der aUtägUchen Wirkbchkeit. Die Mythen galten als Erinnerungen
derjenigen, die sie noch miterlebt haben. Sie verwoben sich mit dem Erinnerungsgut

ganzer Völker. Sie erhellten menschliche Zusammenhänge und gaben über
den Sinn des Lebens Auskunft. Sie waren wirksam, weü sie von jedem immer
wieder miterlebt werden konnten. Die Seele erbtt sie und wurde durch sie

erfüllt. Die Götter lebten.
Der moderne Mythos lebt nicht aus der Erfahrung der Ahnen. Er entsteht

in der Erfahrung der eigenen Seele. Broch schritt durch die Seele hindurch und
gelangte zu ihrer Wirklichkeit. In der Wirkbchkeit der Seele hegt das Schicksal.
Es ist Gegenwart. Auch seine Erfüllung ist Gegenwart. Die Erfüllung des

Schicksals heißt Tod. Er liegt in der Gegenwart der Seele. Darum konnte Broch
ihn lebend berühren.

Brochs Dichtung berichtet über den Tod. Der Tod erscheint in ihr als

ErfüUung des Kosmos. Jede Seele ist auf diese Erfüllung hin angelegt. Jede Seele

lebt nur von der Wirkbchkeit dieser Erfüllung. Sie ist die einzig wirksame
Wirkbchkeit. Broch legt sein schlichtes Wort in Plotias Mund: «Die Wirklichkeit

ist die Liebe. »

219


	Hermann Broch und der moderne Mythos

