Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 2

Artikel: Hermann Broch und der moderne Mythos
Autor: Gosztonyi, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lichungen zur vergleichenden Literaturwissenschaft, in: Die Neueren Sprachen, H. 2 (1961),
75—84, bes. 78ff. Vgl. ferner René Etiemble: Littérature comparée ou Comparaison n’est
pas raison, in: Hygitne des Lettres III — Savoir et goit, Paris 1958, 154—173, $Darm-
stadt 1959 bzw. — zusammen mit Austin Warren — Homburg v. d. Hohe 1959. *Vgl
beispielsweise Friedrich Gundolf: Cisar — Geschichte seines Ruhms, Betlin 1924; Eliza-
beth Teichmann: La Fortune d’Hoffmann en France, Genéve-Paris 1961. °I—II, 5. Aufl.,
Stuttgart 1958. I—II, Miinchen 1960. 12Stuttgart 1961, 388—427. ®Neue Ausg., Ziirich
1945. Ferner: Die Schweiz als geistige Mittlerin von Muralt bis Jacob Butckhardt, Ziirich
1932; Europiische Schweiz, Ziitich 1961. 1#Simtl. Tragédien I (Th. Thomann), Ziirich-
Stuttgart 1961. 1*Vgl. Martin Bodmer: Variationen — Zum Thema Weltliteratur, Frankfurt
a. M. 1956; dazu Horst Riidiger: Prolegomena zum Thema Weltliteratur, in: Schweizer
Monatshefte XXXVI 10 (Jan. 1957), 830—832; ders.: Literatur ohne «Klassiker»? — Tra-
dition und Kanonbildung, in: Wort und Wahtheit XIV 12 (Dez. 1959), 771—784, bes. 781ff.

Hermann Broch und der moderne Mythos

ALEXANDER GOSZTONYI

Der Mythos ist der Bericht iiber das kosmische Geschehen. Das kosmische
Geschehen bedeutet nicht die sichtbaren und mef3baren Vorginge im Kosmos.
Mythos ist auch keine unterhaltende Erzihlung tiber Gotter. Was im Kosmos
geschieht, formt die Denkweise und die Handlungsweise der Menschen. Es
1763t Ideen entstehen und bestimmt das Schicksal ganzer Volker.

Der Mythos entsteht, wenn Menschen reif sind, Zusammenhinge im kos-
mischen Geschehen zu verstehen. Versteht der Mensch den Ursprung seiner
Ideen, so versteht er auch sich selbst. Mythos gewihrt immer auch Einsicht
in die menschliche Seele.

Der Mythos vermittelt das Geschehen in Bildern. Die Bilder des Mythos
zeichnen nicht die alltigliche Wirklichkeit nach, sondern sie sind Bilder der

211



Seele. Sie heien Symbole. Sie wurzeln in einer nur ihnen eigentiimlichen
Welt, aus der heraus sie Denken und Handeln unbemerkt lenken.

Die Welt des Mythos ist die Welt der Symbole. Sie offenbart sich in Traum
und Vision, ihren Ausdruck findet sie aber in der Dichtung. Dichtung erfindet
nicht: sie stellt unsichtbare Wirklichkeiten dar. GroBe Dichtung ertffnet selbst
die kosmische Wirklichkeit, wodurch sie zum Mythos wird. So gibt es Mythos
nicht nur in der Antike, er kann auch heute entstehen.

Einer jener Dichter, denen es gelang, Mythisches auszusprechen, ist Her-
mann Broch. Brochs Dichten war ein unablissiges Bemiihen um den modernen
Mythos. In jedem seiner Werke entfalten sich — verdeckt oder offenkundig —
mythische Zusammenhinge. Damit er aber den giiltigen Mythos gestalten
konnte, mufBlte dieser sich in seinem eigenen Schicksal ereignen.

Die Romantrilogie Die Schlafwandler analysiert die Griinde, die dieVerddung
des menschlichen Geistes und damit die Krise des XX. Jahrhunderts verur-
sacht haben. Das Spitwerk Die Schuidlosen ist eine Abwandlung desselben
Themas. Was in der Zeit um die Jahrhundertwende gedacht, gefiihlt und er-
litten wurde, verdichtet sich in den Gestalten der Romane. Diese leben und
handeln so, wie es der unsichtbar, unbegreiflich, doch iiberall waltende Geist
der Zeit verlangt. Derjenige, der sich ihm widersetzt, geht zugrunde; derjenige,
der — wie im Wahn — betriigt, vergewaltigt und mordet, {iberlebt. Er ist der
Mensch der Zukunft.

Mit der Absicht, Mythisches auszusprechen, begann Broch den Roman, der
unter dem Titel Der Versucher votliegt. Er erzihlt darin die Geschichte eines
Bergdotfes, in das sich ein Fremder verirrt. Der Fremde, vom Bosen besessen,
schiirt das Lodern unheimlicher Vorahnungen und verleitet die Leute zum
Ritualmord. Nach dreimaligem Ansetzen brach Broch den Roman ab. Er be-
trachtete seinen Versuch als gescheitert. Woran scheiterte er?

Im Gegensatz der Gestalten der Schlafwandler treten im Versucher die Roman-
figuren von vornherein als Symbolgestalten auf. Der Fremde, der Versucher,
ist die Verkorperung des Bosen, seine Gegenspielerin, eine der weillen Magie
kundige Alte, die der Weisheit. Aus der Begegnung des Bésen mit den Men-
schen, die weder gut noch bose sind, und aus der Gegeniiberstellung des Bosen
mit der Weisen soll Mythos entstehen. Broch entwirft das Mythische und
kleidet es in die Handlung ein. Das Mythische lafit sich jedoch nicht herbei-
zwingen. Nicht der Dichter entwirft den Mythos, sondern der Mythos offen-
bart sich, wenn es an der Zeit ist. Das Thema: die Entstehung des Massen-
wahnes ist aktuell, vielleicht bereits zu aktuell, als daf es in der Dichtung noch
als Mythos erscheinen kénnte. Mythos geht der Zeit voran. Der Verstand kann
den Mythos nur deuten. Broch fand auch den angemessenen Ausdruck fiir das
Problem in der Philosophie. Fiir die dichterische Gestaltung fehlte ihm jedoch
das Wesentlichste, das selbst die Idee vorwegnehmen muf: die visionire Er-
fahrung.

212



Mit elementarer Wucht bricht dagegen der Mythos in Brochs Hauptwerk
hervor. Dieses ist nicht blof3 ein Mythos der Zeit, es ist der Mythos des Lebens
iiberhaupt. Ein Mythos, der Broch in duBerster existenzieller Not, unter Be-
drohung seines Lebens offenbar wurde. Er ist der Mythos der Todesnihe. Er
offenbart, wie von der Todesnihe her das Leben begreiflich wird. Er deckt
die Seele desjenigen auf, der das Leben von der Todesnihe her begreifen kann.
Er ist der Mythos des schopferischen Menschen. Broch beschreibt darin die
letzten Stunden eines Sterbenden. Der Sterbende ist keine erfundene Gestalt,
er ist ein Dichter, ein groBer Dichter: Vergil. Das Werk heif3t: Der Tod des
Vergil.

Warum Vergil?

Soweit zuginglich, beniitzte Broch simtliche Aussagen tiber Vergils Ster-
ben. Doch Broch will keine historischen Vorginge erzihlen. Er beschreibt das
Sterben selbst, mit einer Genauigkeit, als ob er mitsterben wiirde. Vergil fithrt
ihn, er fithrt ihn in den Tod und durch den Tod hindurch. Der Vergleich mit
Dante dringt sich auf.

Dante ging durch den Tod. Vergil begleitete ihn. Vergil erschien, als wire
er ein realer Mensch. Sein Erscheinen war dennoch symbolischer Art. Vergil,
der den Aneas an der entscheidenden Stelle des Schicksalsweges in die Unter-
welt sandte, war — wie vielleicht niemand vorher — von der Schwere des
Todes beschattet. So sehr, daf} er als erster zu ahnen begann: der Tod ist nicht
einfach Abbruch des Lebens, der die Seele in ein ewiges, aber leeres Schatten-
dasein versetzt. Der Tod ist in Vergils Welt dem Leben nicht entgegengesetzt.
Wohl sah Vergil im Tode keine Erfillung: Erfiilllung des Lebens. Er sah in
ihm jedoch ein Mysterium, das nicht begriffen, nicht gedacht, sondern nur er-
fahren werden kann, erfahren im Leben selbst. Die Erfahrung des Todes als
Mysterium erfillt das Leben mit einem neuen Sinngehalt. Ansitze zu dieser
Art Todeserfahrung zeichneten sich in Philosophie und Dichtung der Antike
kaum ab, wohl aber im religitsen Kult. Dante erkannte in Vergil einen Seher
des Christentums. Nicht, weil Vergil vor der Zeitwende ein bevorstehendes
goldenes Zeitalter besang, sondern weil er den Tod als Mysterium erlebte.

Dante sah jedoch zugleich Vergils Beschrinkung. Was Dante mit erschiit-
ternder Gewalt an sich erfuhr, war Vergil fremd. Vergil kannte nicht die er-
l6sende Kraft der Liebe. Erlosung heifB3t: lebend durch den Tod gehen. Wer
lebend durch den Tod geht, gelangt ins Paradies. Dante wihlte Vergil zum
Seelenfiihrer, weil dieser in seinem Werk die erste christliche Erfahrung des
Todes vermuten lieB3. Vergils Fiihrerschaft mufite jedoch beschrinkt bleiben.
Nicht blo die Ordnung des Jenseits forderte, dafl er Dante iiber Holle und
Purgatorium hinaus nicht weiter begleitete. Dante begriff, da dem Dichter
Vergil der Weg zur hochsten und letzten Erkenntnis verschlossen blieb. Nicht
Vergil, sondern Beatrices Liebe errang, dal Dante durch den Tod schritt. Sie
fithrte ihn durch den Tod, lebend. Dante wurde erlost.

213



Auch der junge Vergil kannte ein seliges Land: Arkadien. Arkadien liegt
abseits der gewalterfiillten Welt. Der Weg nach Arkadien heillt Dichtung.
Der Aufenthalt in ihr hilft, die Widerlichkeiten der Welt zu ertragen, er erlost
aber nicht. Leiden und Tod beherrschen auch Arkadien. Da3 Kunst nicht er-
16st, erfuhr auch Vergil. DaBl Kunst die Erlosung sogar gefihrden kann, er-
kannte er auf seinem Totenbett. Er bestimmte testamentarisch, da3 man die
Aneis verbrennen sollte. Der mutmaBliche Konflikt von kiinstlerischer Exi-
stenz, Tod und Erlosung bewog Broch, Vergil zu seinem eigenen Seelenfiihrer
zu wihlen.

Brochs Beziehung zum Vergil seines Werkes ist Dantes Beziehung zu Vergil
gerade entgegengesetzt. Vergil tritt Broch nicht als reale Gestalt entgegen.
Die Gegeniiberstellung Broch-Vergil wiirde die Einheit von Brochs dichteri-
scher Welt spalten. Dante und Vergil gehen nebeneinander in einer sie beide um-
fassenden Welt: im Jenseits. Broch versenkt sich in Vergil. Er identifiziert sich
mit dem Sterbenden, damit er selbst sterben kann. Vergils Gestalt, Konflikt
und selbst sein Tod sind zunichst Symbole, durch die Broch fiihlt, denkt und
erleidet. Indem aber Broch in Vergil lebt, gewinnt Vergil zunehmend an Reali-
tit. Wird der real auftretende Vergil am Ende von Dantes Todesgang zum Sym-
bol: Symbol fir ein partielles Erkennen, so gleitet Vergils Gestalt in Brochs
Erleben der Todesagonie aus dem blof Symbolisierenden ins Reale: er lebt
durch den Dichter Broch.

Der antike Mythos, der im Hintergrund von Brochs Werk steht, ist ein
Urmythos: der der Dichtung.

Der Urmythos aller Dichtung ist der Mythos von Orpheus. Orpheus ver-
liert die Gattin, Eurydike. Sie ist seine Seele. Orpheus geht auf die Suche nach
der Gattin. Er steigt in die Unterwelt hinab, um sie heraufzuholen. Der Ver-
such miBlingt, Orpheus’ Seele bleibt verloren. Sein Bemiihen um sie und seine
Klage sind sein Gesang.

Jedes Dichten beginnt mit der Entdeckung, daf3 die eigene Seele verloren-
gegangen ist. Und jede grofle Dichtung gestaltet den Orpheus-Mythos in einer
Abwandlung. Vergil schlieBt die Georgica mit der Erzihlung von Orpheus.
Doch erst in der Aneis stellt er den inneren Sinn des Mythos dar. Aneas sucht
in der Unterwelt die Seele, der er am zirtlichsten zugetan ist: die des Vaters.
Dante eilt durch Hoélle und Purgatorium Beatrice zu. Hoélderlins Hyperion
klagt um Diotima. Und Brochs Vergil findet in seiner Todesstunde zwei Seelen
wieder: einen Knaben und die Geliebte seiner Jugend. Im Knaben erkennt
Vergil sich selbst. Es ist ohne Belang, dall im Leben des historischen Vergil
die Geliebte vielleicht nur eine unbedeutende Rolle gespielt hat. Der Knabe und
die Geliebte sind Vergils verlorene Seele. Sie gehoren zusammen, und sie er-
ginzen Vergil. Sie sind selbstindig und seinem Willen nicht untertan. Darum
sind sie auch sichtbare Gestalten, und darum kann Vergil sie beim Namen
" nennen: den Knaben Lysanias, die Geliebte Plotia. Und sind sie nicht seinem

214



Willen, so sind sie Hoherem: dem Schicksal unterworfen. Der Knabe fiihrt
ihn, die Geliebte lockt ihn. Wohin? In seine eigentliche Heimat: zu sich selbst.
Die Ankunft bedeutet Tod.

Dichten ist Suche nach der verlorenen Seele. Es ist ein Hinabsteigen in tief-
liegende Wirklichkeiten. Wie die Unterwelt, sind diese verborgen. Die Pforte
der Unterwelt liegt aber im Dichter selbst. Das Leben, das sich dem Dichter
hier auftut, ist der Pulsschlag, der das Leben auf der Obetfliche mit Blut ver-
sorgt. Das Leben oben ernidhrt sich von jenem kaum zuginglichen Leben da
unten, Das Splirbar-Machen jenes Lebens ist das Dichten. Dichtung ist die
Kluft, durch welche die Unterwelt sichtbar wird. Dichtung ist Suche und
Rickkehr. Dichter wissen, womit sie Suche und Riickkehr bezahlen,

Broch schreibt, es gibe im Tod des Vergil kein Wott, das er nicht erlebt und
erlitten hitte. Das Wort selbst hat in keiner Dichtung Eigenleben. Nicht vom
Wort her wird gedichtet. Das Erlebte und das Erschaute liegen jenseits jegli-
cher Sprache, jenseits selbst der Bilder. Der Urgrund, in den der Dichter ein-
dringt, ist namenlos und gestaltlos. Die Seele, von ihm einmal erfal3t, beginnt,
sich in Visionen zu entladen. Die Vision, in welcher Bilder Gestalt gewinnen,
ist die Geburt der Sprache. Nicht Worte und Sitze werden zusammengefiigt,
sondern Bilder, diese auch nicht willkiirlich, sondern dem Erschauten gemiB.
Worte und Sitze sagen erst dann Sinnvolles aus, wenn sie von Bildern getragen
werden. Bilder aber leben nur, wenn Symbolgehalt in sie eingeht. Symbole
kann niemand suchen, sie stellen sich ein. Broch konnte nachweisen, daB er in
seinem symboltrichtigen Werk kein einziges Symbol aufgesucht hat. Ex wulBte
nicht einmal, solange es ihm nicht entgegengehalten wurde, daf3 seine auftre-
tenden Symbole (wie Pferd, schwere Vogel) Todessymbole waren. Zum Sym-
bol wird ein Bild, wenn es aus der Tiefe des Erschauten entspriet. Die Dich-
tung deckt auf, dal Handlungen, die der Mensch begeht, aber fiir sinnlos er-
klirt, symbolischer Art sind, sinovoller als manches Tun. Die Sprache sagt
das Bild aus, das Bild als Symbol reiBt die Erde auf, so wird das Unsichtbare
erschaubar. Rhythmus, Spannung und Intensitit der Sprache sind Rhythmus,
Spannung und Intensitit verborgener Zusammenhinge. Dichtung liegt erst
dort vor, wo die Einheit von Sprache, Bild und Urgrund spiitbar ist. Das
Nichtgesagte weist in die Tiefe.

Die Begegnung mit der verlorenen Seele hebt die Grenze zwischen Diesseits
und Jenseits auf. Die Vereinigung mit ihr 1éscht die Spannung aus, die die
Suche vorantreibt. Aus der Spannung jedoch lebt die Dichtung. Die Einheit
des Dichters mit seiner wiedergefundenen Seele hebt das Dichten auf, die
Dichtung wird {berfliissig. Ist der Dichter auf der Suche, so dichtet er: die
Dichtung ist Zeugnis seines Suchens. Nihert er sich seiner Seele, so mul3 er
sich zwischen Dichtung und Vereinigung entscheiden. Solange der Dichter
dichten will, muf} er die Vereinigung aufschieben. Da er aber immer zwingen-
der erfihrt, daB sein ganzes Leben auf diese Vereinigung angelegt ist, strebt

215§



er nach ihr. Seine Dichtung hindert ihn. Was er in seiner Dichtung ausspricht,
wird zum Trennenden. Brochs Vergil erkennt dies in der Todesagonie. Er
hort seine Seele, Plotia rufen: «Vernichte die Dichtung, gib mir dein Schicksal:
wir miissen uns lieben!»

Plotia, die nur fiir Vergil sichtbare Plotia, ruft dies, wihrend Vergil mit
Augustus spricht. Augustus, der den sterbenden Freund besucht, erfihrt be-
stiirzt, daB dieser die Aneis vernichten will. Begreifen kann er den Wunsch
nicht. Wie sollte er auch! Er ist derjenige, der die Oberfliche der Erde ordnet.
Seine Sicht richtet sich gegen den Horizont, nicht in die Tiefe. Er sieht in der
Aneis die Verklirung der duBeren Ordnung der Dinge, die er geschaffen hat.
Verklirung ist Schonheit. Schonheit hilt Augustus fiir Selbstzweck, sie geniigt
ihm. Daf3 Schénheit fiir die Dichtung zweitrangig ist, weill er nicht. Er wei3
nicht oder will nicht wissen, was Vergil ihn durch den Epos erkennen lassen
mochte: nicht er, Augustus, sondern das Schicksal, das durch ihn wirkte, schuf
die neue Weltordnung und brachte den Frieden. Sein Urahn, Aneas, erkannte
dies. Darum war er géttlich. Und ist auch Augustus géttlich, so nur, weil er
das Schicksal erfillt.

ErfaBBt Augustus die Beweggriinde des Freundes nicht, so muf3 Vergil et-
kennen, wie vergeblich er Einsicht von dem Freund erwartet. Er kennt
Augustus besser als dieser sich selbst. So weil Vergil, noch bevor er seinen
Wunsch duBert, die Aneis zu verbrennen, dafB} dieser es ihm abschlagen wird.
Seine Dichtung belastet ihn, mehr noch als die Freundschaft zu Augustus.

Die Freundschaft ist echt. Sie verbindet zwei Personlichkeiten, die innerlich
frei sind und deren beider Leistung groB ist. Sie umfaft alle Seelenschichten,
so auch die homoerotische. Broch deutet meisterhaft an, wie jede ihrer Be-
ziehungen von dieser Zuneigung gespeist wird. Sie schimmert im Doppelspiel
von Besitzenwollen und Hingabe auf. Vergil, der bereits den Weg des Todes
beschreitet, merkt die Gefahr. Es bedarf keiner korperlichen Anziehung, die
Hingabe der Seele an den Freund gentigt, damit die Seele sich von der Erde
nicht befreien kann. Erst als im Gesprich ein Todessymbol, ein Pferd, zufillig
auftaucht, gewinnt er die Kraft, sich vom Freund versohnlich, aber endgtltig
zu losen.

Die Ablosung vom Freund bedeutet zugleich Ablosung vom Werk. Augu-
stus fithlt sich in Vergils Werk bestitigt. In der Schonheit des Werkes spiegelt
sich seine geordnete Welt. Und Vergil sieht ein, daB die Schonheit, die sein
Werk an die Erde bindet, dieses gefihrdet.

Schénheit ist jenes eigentiimliche Strahlen des Kunstwerkes, das die Sehn-
sucht nach einer Heimat erweckt. Vielleicht liegt diese in der Seele, vielleicht
liegt sie im Reich der Toten. Der Dichter, der der Schénheit etliegt, hilt die
Sehnsucht schon fiir die Suche. So verwechselt er das Strahlen des Werkes mit
jener Tiefe, aus der heraus das Werk erstrahlt. Gibt er der Versuchung der
Schénheit nach, so wird er in der Schonheit der Sprache verharren. Diese

216



scheint unverginglich, weil sie vom Tode abgeldst zu sein scheint. Die Schén-
heit will den Tod tiberwinden. Die Schénheit der Sprache ist vollkommen,
wenn die Ablésung von dem Tode gelingt. Sie gilt dann fiir sich: sie wird zum
Selbstzweck. Sie vereitelt in der Dichtung gerade das, was die Dichtung will:
auf der Suche zu sein und auf der Suche in die Todesnihe zu gelangen. Darum
gefihrdet Schonheit die Dichtung. Das Uberwinden-Wollen des Todes durch
die Schonheit ist Flucht, Flucht vor dem Tode. Broch nennt sie « Fluchtspiel ».
Gelingt die Flucht und ist die Schénheit der Sprache vollkommen, so wird das
Werk steril. Die Unebenheiten einer Dichtung hingegen sind die Stellen, die
den Blick in die Tiefe lenken. Broch bekannte, er hitte den Zod des Vergil
des 6fteren umarbeiten miissen, damit er seine Dichtung schén gestaltete. Er
verzichtete bewul3t darauf, denn er erkannte, die Schonheit der Gestalt hitte
den Zugang zu den Abgriinden verschiittet. Doch der Sinn von Schonheit
kehrt sich in diesem Bekenntnis unmerklich um. Aus je groflerer Erdenferne
eine Dichtung entsteht, um so mehr innere Schonheit offenbart sie. Diese
Schénheit ist nicht die der Sprache. Der Dichter, der die Sterilitit der sprach-
lichen Schonheit durchbrechen will, mufl zu den schlichten Worten vordrin-
gen. Diese nennen die Dinge wie sie sind. Sie sagen nur aus, was der Dichter
sieht. Die verfemte Bedeutung des Wortes « Dichtung» erlischt: nicht wirk-
lichkeitsfremde Phantasietitigkeit bezeichnet es, sondern die schlichte Aussage
iber die Wirklichkeit. Sie ist die Wirklichkeit der Dinge und jenseits der Dinge
die einer anderen Welt. Der Dichter spricht, der Hauch des Todes trigt seine
Sprache, die nun schon wird. Die Dichtung erstrahlt in der Schonheit der
Todesnihe.

Selbst diese, in ihrer Schlichtheit und GroBartigkeit kaum noch als Schén-
heit empfundene Schénheit muB aber der Dichter opfern, wenn er die gesuchte
Seele wiederfindet. Er muB3 sie opfern, weil er seine Dichtung opfern muf.
Die Erde, wie Broch sagt, «vom Schweigen geschwingert», hilt ihn nicht
mehr, er aber lebt noch in seiner Dichtung. Das Opfer ist unermeBlich groB.
Der Dichter lebt, indem er dichtet. Einmal erkannt, was er verloren, lebt er
nur, wenn er es sucht. Er sucht seine Seele. Er sucht, weil er liebt. Der Raum
seiner Liebe ist die Dichtung. Nicht aber Dichtung wird von ihm verlangt,
sondern Liebe, Liebe, so rein, daf sie aus ihrem Raum: aus der Dichtung geris-
sen werden muB. Die Herstellung der Reinheit der Liebe heilt Opfer. Und
ist Dichtung noch so rein, sie fesselt die Liebe. Sie fesselt sie, weil sie sie mit
jeder Aussage beschrinkt. Die Liebe erstarrt in ihr und stirbt, das Erlebnis
riickt ab. Es ist eine Doppelbewegung, die der Dichter vollzieht. Er dringt
liebend, das heiBt suchend in immer entlegenere Wirklichkeiten ein; diese aus-
sagend aber riickt er von ihnen immer weiter ab. Broch durchschaute die
Gefihrdung. Er berichtete, je mehr sein Werk fortschritt, desto mehr entriickte
ihm das eigentliche Erlebnis. Seine Dichtung bezahlte er mit einem nicht wie-
der gutzumachenden menschlichen Verlust. Die Riickkehr aus der Todesnihe

2577



ist schmerzlich, schmerzlicher als das Hinsinken in den Tod. Die Dichtung er-
zwingt die Riickkehr. Der Dichter iiberlebt, doch die Liebe stirbt. Er mul} sie
neu entfachen und suchen. Will er sie aber festhalten, so mul} er auf die Riick-
kehr verzichten. Die Erfilllung seiner Liebe bedeutet den Tod. Die Befreiung
seiner Liebe vollzieht sich erst, wenn er seine Dichtung vernichtet. Darum
will Vergil die Aneis verbrennen lassen.

Die Erkenntnis, dafl das Werk auf dem Wege zum Tod Hindernis ist, zeigt
den ersten Schritt zur Ablosung vom Werk an. Das Opfer ist die Bejahung des
Verzichtes. Das Opfer des Dichters ist wie das Opfer Abrahams: einmal bejaht,
ist es schon vollzogen. Der Sohn darf leben, das Werk des Dichters wird nicht
vernichtet. Allein, es gehort ihm nicht mehr. Der Dichter hat sich aus ihm
zurlickgezogen, das Werk beginnt sein Figenleben. Was es lebendig macht,
sind nicht des Dichters Liebe, Leiden und Erkennen, sondern das, worauf sich
Liebe, Leiden und Erkennen richten. Augustus und Vergils Freunde retteten
das Werk, weil sie den Wunsch des Dichters nicht begriffen. Die Rettung aber
gelang ihnen nur, weil das Opfer vollzogen war und das Werk bereits sein
Eigenleben lebte.

Jenseits des Opfers, wo das Werk den Dichter nicht mehr erreicht, liegt
die Eindde. Lysanias und Plotia, der Knabe, der den Dichter aus der Welt ge-
leitete, und die Frau, die ihn in seine Heimat lockte, sind seine Fihrer auch
durch die Einéde. Der Aufbruch zum weiten Weg bedeutet das Aufbrechen
der Seele. Sie 6ffnet sich. Der Knabe und die Frau scheinen sich zu verfliichti-
gen. Ihre Verfliichtigung ist jedoch nichts anderes als ihre Vereinigung mit dem
Dichter. Dieser findet, was er verloren hat. Die Erfiillung seiner Seele wird
vollbracht.

Doch die Erfilllung der Seele ist nicht der Gang eines Einzelnen. Im Todes-
gang vollzieht sich ein kosmisches Geschehen. In der Auflosung der Seele
kehrt das Weltall in sich zuriick.

Die Seele 16st sich auf, indem sie jede ihrer Schichten, die sie getragen haben,
in jenen Zustand der Erde zuriickgleiten liB3t, aus dem sie entstammen. Die
Schopfung vollendet sich riickliufig. Die Seele begegnet sich selbst als Ut-
getier, als Urwald, der in karge Vegetation iibergeht, als Gestein, als Erde,
Wasser und Himmel, als Licht, als Finsternis. Der Riicklauf der Schopfung
endet mit dem Anfang der Schopfung: nur Gottes Atem ist spiirbar in der
Finsternis.

Wiirde der Todesgang des Dichters mit dieser kosmischen Apokalypse
enden und hitte also Broch den sterbenden Vergil in diesem letzten Zustand
verlassen und sein Werk damit geschlossen, so hitte er die Ansicht ausgespro-
chen, daf3 die Seele nach dem Tode der volligen Auflésung anheimgegeben
ist. Der Tod miindete ins Nichts.

An die Beschreibung der riickliufigen Schopfung schlieBen sich noch einige
Seiten an. Broch bestitigte die Einsicht seiner Freunde, daf} diese wenigen

218



Seiten einen selbstindigen zweiten Teil des ganzen Werkes darstellen, auf
dessen Wichtigkeit er mehrfach hinwies.

Im Zustand, der wie das Nichts ist, erschaut die Seele die Urquelle allen
Lebens. Die Quelle versiegt nie. So vernimmt die Seele, was aus dieser Quelle
je entsprang und immer wieder entspringt: das Wort. Sie erschaut, wie das
Wort das Weltall durchpulst. Sie sieht den Weg des Wortes. Sie sieht die
jungfriuliche Mutter und das Kind, deren Gegenwart ewig ist. Und auch die
Gegenwart der Seele wird ewig. Sie fiihlt sich im Wort aufgehoben und be-
greift den Sinn.

Mythos berichtet tiber die Seele. Er berichtet tiber Leben, Leiden und Er-
fiillung. Indem er berichtet, eroffnet er die Wirklichkeit der Seele.

Der antike Mythos sah die Wirklichkeit der Seele als fugenlose Verlinge-
rung der alltiglichen Wirklichkeit. Die Mythen galten als Erinnerungen der-
jenigen, die sie noch miterlebt haben. Sie verwoben sich mit dem Erinnerungs-
gut ganzer Volker. Sie erhellten menschliche Zusammenhinge und gaben iiber
den Sinn des Lebens Auskunft. Sie waren wirksam, weil sie von jedem immer
wieder miterlebt werden konnten. Die Seele erlitt sie und wurde durch sie
erfiillt. Die Gotter lebten.

Der moderne Mythos lebt nicht aus der Erfahrung der Ahnen. Er entsteht
in der Erfahrung der eigenen Seele. Broch schritt durch die Seele hindurch und
gelangte zu ihrer Wirklichkeit. In der Wirklichkeit der Seele liegt das Schicksal.
Es ist Gegenwart. Auch seine Erfiillung ist Gegenwart. Die Erfillung des
Schicksals hei3t Tod. Er liegt in der Gegenwart der Seele. Darum konnte Broch
ihn lebend beriihren.

Brochs Dichtung berichtet tiber den Tod. Der Tod erscheint in ihr als Er-
fullung des Kosmos. Jede Seele ist auf diese Exrfiillung hin angelegt. Jede Seele
lebt nur von der Wirklichkeit dieser Erfillung. Sie ist die einzig wirksame
Wirklichkeit. Broch legt sein schlichtes Wort in Plotias Mund: «Die Wirklich-
keit ist die Liebe.»

219



	Hermann Broch und der moderne Mythos

