
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 2

Artikel: Nationalliteraturen und europäische Literatur : Methoden und Ziele der
vergleichenden Literaturwissenschaft

Autor: Rüdiger, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nationalliteraturen und europäische Literatur

METHODEN UND ZIELE DER VERGLEICHENDEN
LITERATURWISSENSCHAFT

HORST RÜDIGER

Im Jahre 1797 schrieb der 27jährige Friedrich Schlegel eine programmatische
Vorrede zu seiner Abhandlung «Über das Studium der griechischen Poesie».

Darin heißt es1:

«... bei aUer EigentümUchkeit und Verschiedenheit der einzelnen Nationen verrät das

europäische Völkersystem dennoch durch einen auffallend ähnUchen Geist der Sprachen, der
Verfassungen, Gebräuche und Einrichtungen.. den gleichartigen und gemeinschaftlichen
Ursprung seiner Kultur. Dazu kommt noch eine gemeinschaftliche, von aüen übrigen sehr
abweichende Religion. Wie die moderne Bildung überhaupt, so ist auch die moderne Poesie
ein zusammenhängendes Ganzes.. Schon der durchgängige gegenseitige Einfluß der
modernen Poesie deutet auf innern Zusammenhang. » Seit der Renaissance « fand unter den
verschiedenen Nationalpoesien der größten und kultiviertesten europäischen Völker eine stete
Wechselnachahmung statt. Sowohl die italienische als die französische und engUsche Manier
hatte ihre goldne Zeit, wo sie den Geschmack des ganzen übrigen gebildeten Europas despotisch

beherrschte. Nur Deutschland hat bis jetzt den vielseitigsten fremden Einfluß ohne
Rückwirkung erfahren..

Wenn die nationeUen Teile der modernen Poesie aus ihrem Zusammenhang gerissen und
als einzelne für sich bestehende Ganze betrachtet werden, so sind sie unerklärlich. Sie bekommen

erst durcheinander Haltung und Bedeutung. Je aufmerksamer man aber die ganze Masse
der modernen Poesie selbst betrachtet, je mehr erscheint auch sie als das bloße Stück eines
Ganzen. Die Einheit, welche so viele gemeinsame Eigenschaften zu einem Ganzen verknüpft,
ist in der Masse ihrer Geschichte nicht sogleich sichtbar... Wir müssen... nach einer
doppelten Richtung nach ihrer Einheit forschen: rückwärts nach dem ersten Ursprünge ihrer
Entstehung und Entwicklung, vorwärts nach dem letzten Ziele ihrer Fortschreitung.
Vielleicht gelingt es uns auf diesem Wege, ihre Geschichte voUständig zu erklären und nicht nur
den Grund, sondern auch den Zweck ihres Charakters befriedigend zu deduzieren. »

Unter anderem stellt also Friedrich Schlegel mit einem gewissen Bedauern
fest, die deutsche Literatur habe noch kein goldenes Zeitalter erlebt; bisher
habe sie von den anderen Völkern nur empfangen, ihnen aber noch nichts
geben können. Er konnte damals nicht wissen, daß die Wende nahe bevorstand,

ja daß sein eigener Bruder es sein würde, der an der Befreiung der
deutschen Literatur aus ihrer nur rezeptiven Isolierung unmittelbaren Anteil haben
soUte. Seit 1804 begleitete August Wühelm Schlegel die Tochter des
schweizerischen Bankiers und mehrfachen französischen Finanzministers Jacques
Necker, Germaine de Staël, auf ihren ausgedehnten Reisen durch die Schweiz,

!95



Italien, Frankreich, Österreich, Rußland und Schweden. Aus den Gesprächen
mit Schlegel sowie aus eigener Anschauung und Sachkenntnis entstand ihr
dreibändiges Deutschland-Buch, «De l'AUemagne2». Die erste Auflage des

Werkes wurde 1810 von der napoleonischen Zensur unterdrückt und
vernichtet. Erst der zweite Druck, London 1813, konnte Wirkung ausüben. Diese
bestand einerseits darin, daß die deutsche Literatur, mit geringen Ausnahmen
außerhalb ihrer Sprachgrenzen bisher kaum bekannt, durch die Vermittlung
einer bedeutenden SchriftsteUerin mit einem Schlage europafähig geworden
war. Anderseits geriet die in klassizistischen Traditionen erstarrte französische
Literatur durch den Hinweis der Madame de Staël auf die geistige Revolution,
welche sich mit der Romantik jenseits des Rheines vollzogen hatte, nun selbst
in Bewegung : Ohne Übertreibung kann man sagen, daß das Deutschland-Buch
der Madame de Staël die Entstehung der französischen Romantik entscheidend

gefördert hat.
Die Vorgänge, die wir in Kürze geschildert haben, zeitigten aber auch Folgen

außerhalb der schönen Literatur. Zehn Jahre nach dem Tode der Madame
de Staël, 1827, zeigte der französische Literarhistoriker Abel-François Vüle-
main eine Vorlesung an der Sorbonne als «littérature comparée» an3; es war
in ebendem Jahre, als Goethe den Begriff «Weltliteratur» zum ersten Male
gebrauchte und entschieden auf die Aktuahtät der Betrachtung von
übernationalen Literaturzusammenhängen hinwies i. Die Komparatistik, wie man das

neue Fach auch in deutscher Sprache zu bezeichnen pflegt, ist also eine Tochter
der Romantik und geht unmittelbar auf die Anregungen der Madame de Staël

zurück. Ihre Wurzeln liegen freilich bereits im 18. Jahrhundert, dessen
kosmopolitischer Charakter dazu beitrug, den Bbck über die sprachbchen oder nationalen

Grenzen hinaus schweifen zu lassen. So hatte Voltaire 1734 in den
«Lettres anglaises» seinen Landsleuten die britischen Ideale der Duldsamkeit
und der Glaubensfreiheit als nachahmenswert gerühmt, und für Herder waren
alle Völker gleich nahe zu Gott. Doch diesen frühen Versuchen mangelt es an
wissenschaftlichem Charakter im modernen Sinne. Es fehlt ihnen das methodische

wie das historische Gerüst; ihr Anlaß ist das ästhetische Vergnügen am
gelungenen literarischen Werk, ihr Ziel die Verbreitung von Ideen oder
Ideologien, nicht die Erkenntnis von Sachverhalten.

Vergleichen als Methode

Es bedurfte 'der Empfänghchkeit der Romantik für alles Historische, um in
der Verschiedenheit beziehungsweise Übereinstimmung literarischer Erscheinungen

überhaupt ein Problem wahrzunehmen. Hinzu kommt ein weiteres

Ereignis, das ebenfalls mit dem Komplex Romantik zusammenhängt. Gegen
Ende des 18. Jahrhunderts war in Europa das Sanskrit bekanntgeworden;

196



Friedrich Schlegel hatte als erster bemerkt, daß zwischen der altindischen

Schriftsprache auf der einen Seite und dem Griechischen, Lateinischen,
Germanischen auf der anderen enge historische und morphologische Zusammenhänge

bestanden. 1816 erschien dann die Schrift des Mainzer Linguisten Franz

Bopp «Über das Konjugationssystem der Sanskritsprache im Vergleich mit
jenem der griechischen, lateinischen, persischen und germanischen Sprache».
Hier wurde nachgewiesen, daß aUen diesen Sprachen eine gemeinsame Wurzel
zugrundeliegt; es war die Geburtsstunde der Indogermanistik oder
vergleichenden Sprachwissenschaft. Um dieselbe Zeit schufen die Brüder Grimm die

vergleichende Märchen- und Sagenforschung ; sie hat sich unterdessen zu einer

selbständigen Disziplin entwickelt, die gewöhnhch im Rahmen der Volkskunde

behandelt wird. Auch auf naturwissenschaftlichem Gebiet machten sich
verwandte Bestrebungen bemerkbar; die vergleichende Anatomie diente der

Erhellung einander ähnlicher Erscheinungen bei Mensch und Tier. Einer ihrer
bekanntesten Erfolge war die Entdeckung des Zwischenkieferknochens beim
Menschen, den Goethe auf vergleichend anatomischem Wege zunächst
erschlossen und dann nachgewiesen hat. Mit einem Wort : neben der historischen

erwies die vergleichende Methode ihre Brauchbarkeit für die wissenschaftliche

Untersuchung bestimmter Zusammenhänge.
Wie bei den meisten methodischen Neuerungen im Bereiche der

Geisteswissenschaften handelt es sich nicht so sehr um eine eigenthche Neuentdeckung
als um das Bewußtmachen eines bereits seit langem geübten Verfahrens. Denn
das Vergleichen liegt zahlreichen ästhetischen Urteilen zugrunde. Wenn wir
sagen, Goethe sei ein bedeutenderer Dichter als sein Schwager Vulpius, so
fäUen wir ein zunächst nicht näher begründetes ästhetisches Urteil, das auf
einem Vergleich zweier bekannter Größen beruht. Ein solches Urteilen kann
aber auch unbewußt vor sich gehen; unserem gesamten literarischen
Wertsystem hegen traditioneUe, oft unüberprüfte Maßstäbe zugrunde, deren
Relativität wir meist erst aus einem gewissen historischen Abstand erkennen.
Zwischen 1910 und 1930 galt Stefan George als einer der bedeutendsten Lyriker
in deutscher Sprache. Dieses Urteil war nicht allein durch sein Werk bestimmt,
sondern auch durch die gleichzeitige Wiederentdeckung Hölderlins : man ver-
ghch, bemerkte bestimmte Ähnlichkeiten und rückte — oft in unkritischer
Weise — George in Hölderlins Nähe. Der Unterschiede wurde man erst
gewahr, als Georges Lyrik den Erfahrungen unter der Diktatur und dem
Bombenkrieg nicht recht standhielt, während Hölderlins Gedichte sich als

wertbeständiger erwiesen. Das Beispiel zeigt deutlich die Gefahr des nur
gefühlsmäßigen Vergleichens, der auch bedeutende Kritiker und Literarhistoriker
nicht immer entgangen sind.

Indessen wäre es verfehlt, von solchen Irrtümern auf einen inhärenten Mangel

des Verfahrens zu schließen. Mit kritischem Bewußtsein angewandt, erweist
es sich durchaus als nützlich. Eines der Hauptziele jeder literarhistorischen

!97



Tätigkeit besteht in der Herausarbeitung der charakteristischen Merkmale eines

bestimmten Autors, einer Epoche, einer Gattung und so weiter. Das Charakteristische,

Unverwechselbare, Eigentümliche aber läßt sich am einfachsten durch
den Vergleich mit einem Andersartigen, in seiner Art ebenfaUs Charakteristischen

darstellen. Wer das Drama der Gegenwart charakterisieren wül, muß
über das Drama der Vergangenheit Bescheid wissen, nicht allein um die
historische Entwicklung darstellen, sondern um sagen zu können, durch welche
Merkmale sich das gegenwärtige Drama vom jüngstvergangenen, etwa vom
naturahstischen, expressionistischen, symbobstischen, wesensmäßig
unterscheidet. Und wer das dramatische Schaffen eines einzelnen Autors, etwa
Sartres, charakterisieren wül, wird sein Ziel verfehlen, wenn er die Leistungen
von Camus, Giraudoux, Audiberti, Anouilh nicht beständig gegenwärtig hat,
wenn er nicht sagt, was Sartres Dramen ihr charakteristisches persönhches
Gepräge gibt — eben das, was wir als «typisch sartrisch» empfinden. Die großen

Charakterisierungskünstler unter den Literarhistorikern von Sainte-Beuve
über Brandes bis zu Gundolf und Croce haben dieses Verfahren immer geübt,
so wie sich bereits die Brüder Schlegel und Madame de Staël seiner bedient
hatten.

Indessen ist Vergleichen zunächst noch kein spezifisch komparatistisches
Verfahren. Um es zu einem solchen zu machen, bedarf es der Präzisierung der
Methode. Die bisher gewählten Beispiele lagen im Bereiche einzelner National-
hteraturen. Doch dabei haben wir uns der Fiktion schuldig gemacht, als ob es

sinnvoll wäre, im Kreise einer Nationalliteratur zu verharren. Wir haben uns
des Wortes von Friedrich Schlegel nicht erinnert, daß die «nationeUen Teüe»
des Gesamtphänomens Poesie unerklärlich bleiben, wenn sie «aus ihrem
Zusammenhang gerissen und als einzelne für sich bestehende Ganze betrachtet
werden». Dieser Zusammenhang ist für uns Europäer zunächst der europäische,

jedoch im weitesten Sinne des Wortes. Wir schheßen ein, was in der
Vergangenheit auf die europäische Literatur eingewirkt hat : etwa das orientalische

und ägyptische Element in der Antike, das hebräische durch die Bibel,
das arabische im spanischen Mittelalter, das türkische während der Barockzeit,
das fernöstliche im Zeitalter der Aufklärung und des Rokoko, das persische
auf Goethe, das nordamerikanische seit Baudelaire und dieses in unserem
Jahrhundert so konzentriert, daß man bereits von einer europäisch-nordamerikanischen

Literatureinheit sprechen kann; auch das jüngst in unser Bewußtsein

getretene neoafrikanische Element wäre hier einzureihen. Mit anderen Worten:
die Komparatistik bemüht sich im Rahmen des Möglichen um die Verwirkbchung

des Goetheschen Welt/iteratur-Progta.mmes, zunächst einmal im
extensiv-geographischen Sinne. Selbstverständlich schließt diese Betrachtungsweise
die nationalhterarische nicht aus ; aber sie ergänzt und korrigiert sie. Auch die
nationale Literaturgeschichtschreibung ist ja eine Tochter der Romantik, und
sie lebte von ihrer komparatistischen Schwester ursprünghch keineswegs ge-

198



trennt, sondern in der innigsten Harmonie mit ihr. Friedrich Schlegel hat über
die griechische Poesie geschrieben, doch ebenso über die deutsche, nordische
und indische. Sein Bruder hat nicht nur Shakespeare übersetzt, sondern auch

Griechen, Italiener, Spanier und Portugiesen. Die Brüder Grimm und ihre

Nachfolger wären schlechte Märchenforscher gewesen, hätten sie nicht die
Märchen der anderen Völker vergleichend betrachtet. Karl Lachmann hat nicht
nur das Nibelungenhed und Walther von der Vogelweide mustergültig
herausgegeben, sondern zuvor schon die römischen Elegiker; denn er kam von der
klassischen Philologie her und wandte deren Editionsprinzipien zum ersten
Male auch auf einen neuzeitbchen Dichter an, nämhch auf Lessing. Ein zu
Unrecht vergessener Literarhistoriker, Theodor Wilhelm Danzel, hat 1847/48
in Leipzig «Über die Behandlung der Geschichte der deutschen Literatur»
gesprochen und deren Betrachtung im Zusammenhang der Welthteratur
gefordert. Die Reihe heße sich mühelos fortsetzen — freilich auch in der

entgegengesetzten, höchst bedenkbchen Richtung, die in Deutschland unter der
Herrschaft des Nationalsoziabsmus in ihrer Sünden Maienblüte stand. Sie

vertrat die Auffassung, gerade die deutsche Literatur sei besonders autochthon
und autark oder nordisch «ausgerichtet», was aUein durch den Taschenspielertrick

beweisbar ist, daß man wegläßt oder verunghmpft, was sich dem
Vorurteil nicht fügen wül.

Krise der Komparatistik

Doch lassen sich gegen die komparatistische Betrachtungsweise auch ernst

zu nehmende Einwände erheben. Den gewichtigsten könnte man in Kürze
so formuberen: Der Epoche entsprechend, in der das komparatistische
Programm entstanden ist, trägt es eindeutig universalistische Züge. Wir leben
aber nicht mehr im Zeitalter des Universalismus, sondern unter einer
fortschreitenden Speziabsierung ; folgbch ist die Komparatistik nicht mehr auf der
Höhe der Zeit. Diesem Bedenken ist entgegenzuhalten, daß Universalismus
und Speziabsierung keine prinzipieUen Gegensätze sind; vielmehr ist zu
unterscheiden zwischen einem pobtisch-wirtschaftbchen Universahsmus, der infolge
des zweiten Weltkrieges rapide zugenommen hat, und einer wissenschaftlich-
technischen Speziabsierung, die bereits seit einem Jahrhundert in stetem
Wachstum begriffen ist. Für beide Aspekte der interdependenten Entwicklung
fühlt sich die komparatistisch-europäische Betrachtungsweise jedoch gerüstet.
Gerade aus der Tatsache der «durchaus erleichterten Kommunikation»
zwischen den Völkern, der «sich immer vermehrenden Schnelbgkeit des

Verkehrs» hat bereits der praktisch denkende Goethe die Forderung nach einer
übernational-welthterarischen Betrachtungsweise abgeleitet; es besteht also

kein zureichender Grund, weshalb seine Forderung im Zeitalter der Düsen-

199



flugzeuge geringere Geltung haben sollte als während der Anfänge des

Eisenbahnverkehrs. Schwieriger zu entkräften scheint die andere Seite des Ein-
wandes. Wir hatten ja selbst darauf hingewiesen, daß in die bterarische
Betrachtung alles einzubeziehen sei, was auf die europäische Literatur eingewirkt
hat. Nun erschbeßen sich durch die Leistung der Forschung immer neue
Räume, die der einzelne Forscher auch bei angestrengtester Tätigkeit nicht
mehr zu überblicken, geschweige denn zu beherrschen vermag. Macht er sich
also nicht des Dilettantismus schuldig, wenn er der allgemeinen Tendenz zur
Speziabsierung nicht folgt? Mangelt es ihm nicht einfach an den sprachbchen
Voraussetzungen, die den Anfang alles bterarischen Verstehens büden?

Doch auch in diesem FaUe wird man genauer unterscheiden müssen.
Zunächst darf ein gewisses Maß von literarhistorischer Allgemeinbildung bei

jedermann vorausgesetzt werden, der sich über bterarische Erscheinungen
äußern möchte. Das Rezensionswesen beweist, wohin die literarische Kritik
führt, wenn sich Unberufene ihrer bemächtigen. Die Komparatistik verlangt
nun in der Tat einen mehr als oberflächlichen Überbbck über die Entwicklung
der europäischen Literaturen und richtet ihre erhöhte Aufmerksamkeit auf die
zeithchen Übergänge, die regionalen Nahtstellen und die geistesgeschichthchen
Wendepunkte. Dazu bedarf es ferner der Kenntnis der beiden klassischen

Sprachen sowie einiger moderner Fremdsprachen. Dieses Rüstzeug bildet aber

erst die Voraussetzung der eigentbchen Forschung. Wo es zum Selbstzweck

wird, entstehen jene traurig stimmenden Versuche, in denen ein einziger Autor
die Weltbteratur in einem einzigen Bande abhandelt, von der Sappho bis zur
Sagan, von Homer bis Hamsun, von Aischylos bis Dürrenmatt, wobei sich der
Leser nur fragt, wie der Autor all das, was er angeblich aus eigener Erfahrung
kennt, selbst unter Aufopferung des Schlafes auch nur zu lesen, geschweige
denn zu verarbeiten imstande war. Weniger suspekt, doch für europäische
Ohren verdächtig genug ist der amerikanische Brauch, über die «great books »

Vorlesungen zu halten oder in kondensierter Form zu berichten. Doch lassen
sich für diese Unternehmungen gute Gründe soziologischer Art anführen, etwa
die Tatsache, daß es bei der Herkunft der amerikanischen Bevölkerung aus
nahezu aUen Teilen der Erde angebracht sei, einander auch durch die bterarische
Produktion der Heimatländer genauer kennenzulernen5. Niemand aber wird
uns veranlassen woUen, dieses System auf die ganz anders gelagerten
europäischen Verhältnisse mechanisch zu übertragen. Vielmehr scheint es gerade
im Hinblick auf die fortschreitende Speziabsierung notwendig, daß wir uns —
nach dem unerläßhchen Überbbck über die bterarische Gesamtentwicklung
Europas — sehr bald für bestimmte, eng umrissene, spezifische Fragestellungen
entscheiden, denn Aby Warburgs Wort hat seine Gültigkeit nicht verloren :

«Der bebe Gott steckt im Detaü6. » Es fragt sich nur, welche spezieüen
Probleme wissenschaftlich wertvoUe Ergebnisse versprechen.

Im Laufe der letzten Jahrzehnte hat sich nämbch herausgesteUt, daß die



einst so bebebte Jagd auf «Einflüsse» mangels jagdbaren Wildes allmählich
erschöpft ist und auch methodisch nicht mehr den Forderungen der Stunde

entspricht. Die Stoff- und Motivgeschichte, die lange Zeit verhältnismäßig
leicht zu behandelnde Dissertationsthemen anbot, ist zwar ein unentbehrhches
Hilfsmittel der Forschung gebbeben und wird es immer bleiben; doch sie

verharrt aUzu oft in der bloßen Materialsammlung; es mangelt ihr die geistige
Durchdringung des Stoffes. Auch gibt sie sich gern der Täuschung hin, daß

ein hterarisches Kunstwerk aUein durch «Einflüsse» erklärbar sei. So ist es

nicht erstaunhch, wenn einer der führenden amerikanischen Komparatisten,
der an der Yale University lehrende René WeUek, nun von einer « Krise » der

vergleichenden Literaturwissenschaft spricht ' : « Eine künstliche Beschränkung
des Stoffes und der Methodologie, eine mechanistische Auffassung von QueUen
und Einflüssen, die Motivierung auf Grund eines — vielleicht durchaus
achtbaren — kulturellen Nationahsmus : dies scheinen mir die Symptome der seit

langem schwelenden Krise der Komparatistik zu sein.» WeUeks auch ins
Deutsche übersetzten Werke, «Geschichte der Literaturkritik» und «Theorie
der Literatur8», weisen den Weg, den er zur Lösung der Krise vorschlägt. Die
Komparatistik, ursprünglich als Sonderdiszipbn konzipiert, welche durch das

Aufzeigen der Wechselwirkungen die Verbindung zwischen den National-
bteraturen hersteUen soUte, nähert sich in WeUeks Arbeiten dem Problemkreis,
den man als «Allgemeine Literaturwissenschaft» zu bezeichnen pflegt, das

heißt der Theorie der Literatur und der aUgemeinen Poetik. Sie tendiert also,

überspitzt ausgedrückt, von der « Subdisziplin » oder Sonderdisziplin zur Su-

perdiszipbn.
Nun sprechen freibch beachthche Erwägungen für diese Entwicklung. Ein

sachbcher Grund ist der Umstand, daß sich Literaturtheorie und Poetik nur
von übernationalen Gesichtspunkten her sinnvoU behandeln lassen, und zwar
seit der Antike. So ist die Geschichte der europäischen Poetik auf weite Strek-
ken im Grunde identisch mit der Nachwirkung von Aristoteles' «Poetik» und
von Horaz' «Ars poetica»; eine genuin deutsche Poetik ist ebenso fiktiv wie
eine itahenische, spanische, engbsche oder französische. Ähnbches gilt für die
Geschichte der Gattungen : Selbst bei einem anscheinend so modernen Erzeugnis

wie dem Roman kommt man ohne Berücksichtigung der hellenistischen
Vorformen nicht aus. — WeUek führt aber noch einen schwerwiegenden
psychologischen Grund gegen die traditionelle Komparatistik an. Wie jeder
Disziphn, so haften auch ihr die erbhchen Mängel ihrer Geburt an. Liest man das

Deutschland-Buch der Madame de Staël mit Aufmerksamkeit, so wird man
nicht allein ihren echten Kosmopobtismus bewundern; man wird sich ebenso
über ihre nationalen Vorurteile wundern, welche keineswegs gegen die Deutschen

gerichtet sind und deretwegen die Verfasserin ihren Landsleuten auch
nicht etwa Kritik erspart. Aber sie sind überall sichtbar, ja sie verleihen dem
Buche den Reiz der Naivität, und offenbar haben es weder die Auslandsreisen

201



noch der deutsche Freund Schlegel vermocht, sie ihr auszureden. Bei weniger
souveränen Geistern sowie infolge der nationalstaathchen Entwicklung in
Europa blieben die später geäußerten nationalen Vorurteüe jedoch nicht mehr
naiv. Zahlreiche Untersuchungen dienten der geheimen oder unverhohlenen
Glorifizierung der eigenen Nation oder bemühten sich um den (meist
überflüssigen) Nachweis, daß das eigene Bildnis durch den jeweibgen Nachbarn

von Grund auf verzeichnet, daß der angebbche Spiegel in Wahrheit ein
Zerrspiegel sei. In der Tat büden weder der aggressive noch der defensive
Nationahsmus günstige Voraussetzungen für fruchtbare wissenschafthche Tätigkeit.
Nun hat der belgische Komparatist Hugo Dyserinck gegen WeUek zu bedenken

gegeben, man müsse von Fall zu Fall unterscheiden, ob es sich bei
Entgleisungen dieser Art um wesensmäßig bedingte oder um zufällige,von menschbchen

Schwächen abhängige Erscheinungen handle. Daß überlegene Geister
selbst sehr «heiße Eisen» mit Ruhe und wissenschaftlichem Ethos anfassen

können, beweist etwa die gegen Ende des zweiten Weltkrieges erschienene
Schrift Benedetto Croces über den «Dissidio spirituale della Germania con
l'Europa» (Bari 1944). Würde man sich freüich für das Deutschland-Bild der
Italiener auf den Nachkriegsfüm verlassen, so kämen ähnliche Zerrbilder heraus,

wie wenn man Kleists «Hermannsschlacht» oder Hans Grimms Roman
«Volk ohne Raum» zum Maßstab für das Frankreich- beziehungsweise Eng-
landbüd der Deutschen nähme. Doch weder die rechten noch die schlechten
Bilder anderer Nationen gehören zu den Themen der Literaturwissenschaft;
sie sind Gegenstände der Völkerpsychologie.

Wohl aber erhebt sich gegen WeUeks Vorschlag ein anderes Bedenken. Es
ist richtig, daß die allgemeine Literaturwissenschaft in sinnvoUer Weise
überhaupt nur vergleichend betrieben werden kann, und wo sie verbindliche
Ergebnisse erzielt hat, ist es auf komparatistischem Wege geschehen. Ein Werk
wie Ernst Robert Curtius' «Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter»

ist nicht nur im Titel, sondern in der Gesinnung europäisch, weü für
den Autor wie für die Epochen, die er behandelt, die nationalen Grenzen ohne

Belang sind. Freibch kam Curtius bei der Arbeit auch die Tradition seines

Faches zugute : Die Romanistik ist im deutschen Sprachbereich ein kompara-
tistisches Fach gebbeben, so wie es die Germanistik ursprünghch ebenfaUs war
und die klassische Philologie oder die Slawistik heute noch sind. Doch neben
aUen Gründen, welche für das komparatistische Verfahren bei der Behandlung
bterarischer Prinzipienfragen sprechen, lassen sich einige fundamentale
Tatsachen anderer Art nicht übersehen. Sprachkunstwerke von Rang gehen fast
ausnahmslos auf QueUen zurück und rufen Wirkungen hervor; beide hegen
oft außerhalb der nationalen Grenzen, und diese Erscheinungen werfen
wissenschaftlich relevante, das heißt für das Verständnis der Dichtung entscheidende

Fragen auf. Denn es ist eine Selbsttäuschung, zu glauben, man könne

Dichtungen «aus sich selbst heraus» zureichend interpretieren. Einfach die



Tatsache, daß sie auf die Sprache als ihren Urstoff angewiesen sind, steUt sie

in den unendhchen Traditionszusammenhang des Geistes, macht sie darum
aber auch anfäUiger für geseUschaftliche, psychologische, geistesgeschichtliche
Einwirkungen aber Art, als es musikaUsche Kunstwerke vergleichweise sind.
Kein Dichter — auch nicht der esoterischste — kann in abstrakten ästhetischen
Räumen schaffen; indem er sich der Sprache bedient, spricht er notgedrungen
die Sprache seines Volkes, seiner Zeit oder vielleicht (wie viele Humanisten
oder D'Annunzio, Rilke, Ionesco) gelegentbch auch die Sprache seiner geistigen

Ahnen oder eines anderen Volkes. Immer aber unterhegt der Schreibende
dem «Ausdruckszwang» jenes geseUschafthchen und vergeseUschaftenden
Mediums, welches die Sprache nun einmal darsteUt. Diese elementaren
Tatsachen hat die Literaturwissenschaft zur Kenntnis zu nehmen; sonst begibt sie

sich auf den gefährhchen Weg philosophischer Abstraktionen.

Wirkung — Rezeption — Nachleben

Die Untersuchung der gegenseitigen Wechselwirkungen bleibt also nach wie
vor eine Hauptaufgabe der Komparatistik; sie schließt die Behandlung von
Problemen der allgemeinen Literaturwissenschaft selbstverständbch nicht aus,
sondern ergänzt sie aufs glücklichste. Mit der Darstellung von «Einflüssen»
scheint es nun freüich nicht mehr getan. Wenn wir statt dessen den Ausdruck
«Wirkung» gebrauchen, so gießen wir nicht einfach neuen Wein in alte Schläuche,

sondern meinen etwas prinzipieU anderes. Wirkungen gehen von Kräften
aus — von lebendigen Kräften, denen die Fähigkeit eigen ist, eine Verwandlung
hervorzurufen. Das Ziel der komparatistischen DarsteUung kann sich nicht
darin erschöpfen, zu zeigen, welche europäischen oder orientabschen QueUen
etwa Goethe benutzt hat, um den «Divan» zu komponieren, wo er sie

übernimmt, wo er von ihnen abweicht und so weiter; damit wäre erst die materieUe
Vorarbeit geleistet. Vielmehr besteht das Ziel darin, die ganz spezifische Art
und Weise der Anverwandlung des überbeferten Stoffes durch Goethe zu
erklären und umgekehrt die Verwandlung der lyrischen Sprache des alten
Goethe infolge der Einwirkung seiner QueUen. Diesen Vorgang bezeichnen
wir mit einem Ausdruck der Rechtsgeschichte als Rezeption. Wirkung und
Rezeption sind voneinander abhängige und einander ergänzende Vorgänge.
Je bedeutender die Kraft ist, von der eine Wirkung ausgeht, um so stärker
wird die Verwandlung sein, die sie bewirkt; und je stärker die rezipierende
Kraft ist, in um so wesentlicheren Zügen wird sie das überheferte Büd
umformen. Damit ist gleichzeitig dem traditioneUen Themenkreis vom Bude des

einen Volkes im Spiegel der Literatur eines anderen sein Platz und seine

Grenze angewiesen. Die Tatsache aUein, daß die Völker ihren Nachbarn meist
in einem ungünstigen oder in einem verklärten Lichte erscheinen, ist kein bte-

203



raturwissenschaftbches Problem, auch wenn die Wirkung von bterarischen
Dokumenten ausgehen oder durch bterarische Mittel erzielt worden sein soUte.

Erst die ganz spezifische Art der literarischen Wirkung und Rezeption ist
Gegenstand der literaturwissenschaftlichen Forschung ; erst die kombinierte
Wirkung zweier Kräfte, der Quelle wie des rezipierenden Geistes, läßt ein neues
Zentrum von Kräften entstehen, von dem seinerseits Wirkungen ausgehen
können. Eine methodisch mustergültige DarsteUung dieser Art ist Friedrich
Gundolfs 1911 erschienene Monographie über «Shakespeare und den
deutschen Geist». Sie zeigt eine der gewaltigsten poetischen Kräfte, die je in einem
Menschen konzentriert waren, in ihrer Wirkung auf die Dichter eines anderen

Volkes, sowohl durch die Anverwandlung von Shakespeareschem Stoff,
Shakespearescher Form, Shakespeareschem Geist wie durch die Umgestaltung der

rezipierenden Kräfte unter der Gewalt von Shakespeares schöpferischer Ur-
kraft. Die Erkenntnis, welche die Vergleichende Literaturwissenschaft auf
diesem Gebiete erhoffen darf, läßt sich am reinsten durch Goethes Verse aus
dem Gedicht «Eins und AUes» umschreiben:

Und umzuschaffen das Geschaffne,
Damit sichs nicht zum Starren waffne,
Wirkt ewiges, lebendiges Tun...
Es soU sich regen, schaffend handeln,
Erst sich gestalten, dann verwandeln...

Mit diesem Aufgabenkreis steht die Komparatistik in der Tradition der
deutschen Klassik und ihrer Lehre von den lebendigen Kräften, die neben Goethe

vor aUem Herder und Wilhelm von Humboldt ausgebildet haben. Sie braucht
sich dieser Tradition nicht zu schämen.

Doch damit sind ihre Aufgaben nicht erschöpft. Wenn wir die europäische
Literatur als Einheit verstehen, so setzen wir einheitbildende literarische
Faktoren voraus. Deren gibt es vornehmhch zwei : die griechisch-römische Literatur

und die Bibel. Beide haben Form und Gehalt der europäischen Literatur
für mehr als anderthalb Jahrtausende bestimmt, haben sie erst zu einem
europäischen, das heißt trotz allen sprachbchen, ethnischen, nationalen Unterschieden

einheitlichen Gebilde gemacht, das sich von den Literaturen des Nahen
und Fernen Ostens in wesentlichen Zügen unterscheidet. Zwar bestehen auch
mit diesen Literaturen noch Gemeinsamkeiten, beispielsweise in den großen
«Naturformen» der Dichtung, wie Goethe das epische, dramatische und
lyrische Verhalten des Dichters zutreffend nennt; doch die Untersuchung solcher

naturgegebener Zusammenhänge wäre vor allem eine Aufgabe der AUgemeinen

Literaturwissenschaft. Die Komparatistik beschäftigt sich einerseits mit
den Wechselwirkungen der europäischen Literaturen untereinander,
gegebenenfalls auch mit der Einwirkung der außereuropäischen Literaturen auf die

europäische und umgekehrt ; anderseits verfolgt sie die gemeinsame Entwicklung

der europäischen Literaturen aus ihren Wurzeln. In diesem FaUe ist sie

204



mit dem Problemkreis identisch, den wir — vom Bhckpunkt der alten Literaturen

her — als deren Nachleben bezeichnen ; die westeuropäische und die anglo-
amerikanische Literaturwissenschaft gebrauchen dafür das lateinische Wort
«fortuna» oder seine Ableitungen, das wir, soweit es das Nachleben einer
geschichthchen Gestalt betrifft, am besten als « Geschichte des Ruhmes » wiedergeben

9. Selbstvertändlich beschränkt sich die Nachleben-Forschung nicht auf
historische oder mythische Gestalten, sondern umfaßt auch das Nachleben
und die Rezeption einzelner Gattungen, etwa der Ode, der Ekloge und so

weiter, oder einzelner Werke und Motive, etwa des Buches Hiob oder des

Ödipus-Stoffes, oder bestimmter Versmaße wie des Hexameters oder der
lyrischen Metren, oder großer stilistischer Komplexe wie der sogenannten Topoi.
Die Werke von Eduard Norden über die «Antike Kunstprosa10», von Ernst
Robert Curtius über «Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter»,
Heinrich Lausbergs «Handbuch der literarischen Rhetorik11» haben den
Gesichtskreis der Forschung auf diesem Gebiete außerordentlich erweitert und
auf Jahrzehnte hinaus Aufgaben gestellt, aus deren Lösung zu hoffen ist, daß
sich der heute noch wenig konkrete Begriff einer europäischen Literatur
aUmähhch festigen wird.

Wenn wir mit Curtius den großen Traditionszusammenhang der
europäischen Literatur aus lateinischem Geiste etwa um die Mitte des 18. Jahrhunderts

zu Ende gehen lassen, so bedeutet dieser Einschnitt, der für die komparatistische

Betrachtung weit brauchbarer ist als die schwankende Ghederung der
Nationalliteraturen nach Epochen, keineswegs das Ende der antiken Tradition
überhaupt. Für die Aktualität des Komplexes zeugt etwa die Behandlung
klassischer Stoffe im Drama der Gegenwart. Trotz allgemeiner humanistischer
Beflissenheit stand das 19. Jahrhundert dem antiken Mythos im Grunde fremd
gegenüber und brachte am Ende allenfalls jenes klassizistische Oberlehrerdrama

hervor, das im «Raub der Sabinerinnen» unter melancholischem Spott
zu Grabe getragen wurde. Der Naturabsmus bevorzugte Stoffe aus der
unmittelbaren Gegenwart. Erst die Impressionisten und Symbolisten entdeckten den
antiken Mythos von neuem. Dabei verfuhren sie prinzipieU nicht anders als

die französischen und die deutschen Klassiker: Sie projizierten ihre eigene
Problematik in die Überlieferung hinein und leiteten eine Renaissance des
antiken Dramas ein, für deren Umfang überhaupt nur das Zeitalter des Humanismus

eine Vergleichsmögbchkeit bietet. Sucht man nach einer allgemeinen (und
deshalb unzureichenden) Formel, so läßt sich der Vorgang als eine symbolische
Ausdeutung des antiken Mythos umschreiben, derart, daß die traditioneUen
Motive und Gestalten zu willkommenen Gefäßen einer unter Traditionsverlust
leidenden Symbolsprache werden, welche die Probleme unserer Zeit in
zeitlosen Sinnbildern zu fassen versucht. Die Wendung zum antiken Drama ist
also nur insofern noch «humanistisch» zu nennen, als die dort dargesteUten
Mythen als ewig gültige Verhaltensmuster, als eine Art psychologischer

205



«Archetypen» verstanden werden. Und es ist ja gewiß kein ZufaU, daß die

Rezeption des antiken Dramas unter der Einwirkung Nietzsches, der Psychoanalyse

und der Tiefenpsychologie schubartig zunahm. Der gesamte Vorgang,
der zu den aufschlußreichsten Erscheinungen der modernen Literatur gehört,
ist unseres Wissens bisher noch nicht komparatistisch dargesteUt worden.
Margret Dietrich berichtet in dem Kapitel «Antiker Mythos » ihres Buches über
das «Moderne Drama12» von «Hunderten von Dramen und musikahschen

Bühnenwerken, die sich im 20. Jahrhundert dem antiken Mythos zuwandten»,
und nennt Dutzende von Autoren und Motiven. Aus der FüUe greifen wir nur
einige bekannte Namen heraus. Den Ausgang bilden nach Margret Dietrich
die Odysseus- und Hippodameia-Dramen des Wegbereiters der modernen
tschechischen Dichtung, Jaroslav Vrchbckys, aus den Jahren 1882 beziehungsweise

1891. (Der Dichter war übrigens als Dozent für Vergleichende
Literaturgeschichte an der Universität Prag tätig.) Seit der Jahrhundertwende entstehen
Dramen nach klassischen Motiven von Hofmannsthal, Werfel, André Gide,
D'Annunzio, dem Niederländer Croisset, dem Schweden HaUström, dem
Griechen Kazantzakis, dem Spanier Perez de Ayala; verhältnismäßig spät
folgen die Engländer und Amerikaner, vor allem Ebot, O'NeiU, Pound und
Wüder. In Europa greifen seit dem Expressionismus alle wichtigen dramatischen

Stilrichtungen auf den klassischen Mythos oder die antike Geschichte

zurück, in erhöhtem Maße nach dem zweiten Weltkrieg : von Hasenclever über
Gerhart Hauptmann und Brecht bis zu Leopold Ahlsen, in Frankreich besonders

Sartre, Giraudoux, Anouüh, Cocteau. Oper und BaUett bemächtigen sich
ihrerseits der dankbaren Stoffe: Richard Strauß, Krenek, Strawinskij, Honegger,

Orff seien andeutend nur genannt. Kaum einer von den großen Mythen
der alten Welt bheb unbearbeitet: Prometheus, die homerischen Helden,
insbesondere Odysseus als Prototypus des verspäteten Heimkehrers, der Ödipus-,
Phädra-, Medea-, Elektra-, Alkestis-, Orpheus-, Amphitryon-Stoff feiern auf
der modernen Bühne ihre Auferstehung. Hier liegen Forschungsaufgaben
bereit, die sich in besonderem Maße zur Untersuchung eignen : nicht nur weil
der Mythos meist schon in der Antike in exemplarischer Weise dichterisch
gestaltet worden ist, was unseren schwankenden kritischen Maßstäben Halt
verleiht, sondern weil dem Forscher mit ihm ein gemeineuropäisches Bezugssystem

gegeben ist, ein unverrückbarer, durch nationale Vorurteile unbelasteter,

in diesem Sinne also wertneutraler Fixpunkt.

Die Rolle der Vermittler

Gewiß sind nur wenige von den genannten Dramatikern in der Lage gewesen,

die griechischen Mythen in der Originalsprache zu lesen; die meisten
dürften sich moderner Vermittler bedient haben. Obwohl sie oft die RoUe von

206



Schlüsselgestalten spielen, werden diese Vermittler in den DarsteUungen der
Nationalbteraturen in der Regel zu wenig beachtet. Einige von ihnen haben

wir bereits genannt : die Madame de Staël, oder Nietzsche, Freud und Jung als

Hauptanreger für das moderne psychologische Drama nach klassischen
Motiven. Vermittler im spezifischen Sinne aber sind vor aUem jene SchriftsteUer,
die freiwiUig oder unter Zwang in ein anderes Land auswandern und dort die
Literatur ihrer Heimat bekannt machen, oft sogar in der fremden Sprache.
Nach Madame de Staël ist Heinrich Heine die bedeutendste Schlüsselgestalt für
die deutsch-französischen Geistesbeziehungen im 19. Jahrhundert. Was die
Romantikerin in verklärtem Lichte gezeigt hatte, korrigierte der Jungdeutsche
mit Witz und Bosheit; seine Schrift über die «Romantische Schule» heß die
Franzosen die menschlichen Schwächen der deutschen Romantiker ebenso

deutlich erkennen, wie seine Berichte über die pobtischen Zustände Frankreichs

den Deutschen seine Wahlheimat im Glänze der hberalen Fortschrittsideale

zeigten. Auch in unserem Jahrhundert haben sich einige Deutschfranzosen

oder Elsässer als Vermittler zwischen den beiden Nationen ausgezeichnet :

Annette Kolb, René Schickele, Yvan Goll und Ernst Robert Curtius. Vor
allem ist hier auch der traditionellen MittlerroUe der Kleinstaaten zu gedenken,
in denen die Mehrsprachigkeit der Gebildeten das europäische Literaturideal
nahelegt, an erster SteUe der Schweiz, Hoüands und Belgiens. Eines der edelsten

Zeugnisse komparatistischer Gesinnung ist die in einer schwierigen Situation

der neuesten Schweizer Geschichte, im Jahre 1939, erschienene Schrift des

Zürcher Komparatisten und Essayisten Fritz Ernst über die «Helvetia
mediatrix13». Literarische Zirkel und Salons, Universitätslehrer, Bühnen, allgemeine
und Fachzeitschriften, Tageszeitungen, der Rundfunk und das Fernsehen
bilden seit langem jene Nahtstellen zwischen den Literaturen, denen die
komparatistische Forschung erhöhte Aufmerksamkeit schuldet. In Itahen war
beispielsweise der im altösterreichischen Trient geborene Literarhistoriker Arturo
Farinelh der eigenthche Begründer der Hochschulgermanistik; seine Schüler
besetzten die neubegründeten Lehrstühle und übernahmen von ihrem Meister
die Mittlerfunktion. In Deutschland wiederum ist von 1887 bis 1910 die erste
Fachzeitschrift erschienen, die « Zeitschrift für Vergleichende Litteraturge-
schichte und Renaissance-Litteratur»; sie wurde zunächst von Max Koch und
Ludwig Geiger, später von Koch aUein herausgegeben. Während bisher keine

deutschsprachige Zeitschrift die seit mehr als einem halben Jahrhundert
ruhende Tradition wieder aufgenommen hat, verfügen Frankreich mit der «

Revue de Littérature comparée», die Vereinigten Staaten mit der Zeitschrift
«Comparative Literature» und dem «Yearbook of Comparative and General
Literature», Italien mit der «Rivista di Letterature moderne e comparate» und

sogar Dänemark mit dem komparatistisch gerichteten «Orbis Litterarum»
über hervorragende Fachorgane.

Zu den wesentlichen Vermittlern im bterarischen Leben Europas gehört

207



auch der Humanismus. Wenn das moderne Drama so vielfältig auf den antiken
Mythos zurückgreift, so wäre dieser Vorgang ohne die Vorleistungen der
Humanisten überhaupt nicht denkbar. Dabei meinen wir nicht allein die
klassischen Philologen der Neuzeit, sondern ebenso die von Itaben ausgehende
gemeineuropäische Bewegung vom 14. bis zum 16. Jahrhundert, von Petrarca
bis Erasmus. AUein die Tatsache, daß sich die meisten Humanisten des
Lateinischen als einer gemeinsamen Sprache bedienten, um die ersehnte «Wiedergeburt»

des klassischen und christbchen Altertums ins Werk zu setzen, gibt
der Bewegung ihren übernationalen Charakter — auch wenn es wahr ist, daß

unter den Humanisten die ersten fanatischen Nationalisten zu suchen sind.
Unter dieser Bildungelite aller europäischen Völker, einschheßhch der Ungarn,
Slawen und Skandinavier, blieb Europa keine rhetorische Fiktion, sondern war
im Zeichen der gemeinsamen Liebe zu den klassischen Studien geistige
Wirkbchkeit geworden. Soweit das Thema Humanismus die bterarischen Erscheinungen

betrifft, gehört es also in den spezifisch komparatistischen Aufgabenkreis.

Die Tatsache, daß es bisher von zahlreichen Einzeldisziplinen und meist
ohne organische Verbindung untersucht worden ist, kann unsere These nur
stützen. Hätte die Komparatistik nicht in einseitiger Weise die modernen
Literaturen bevorzugt, wäre sie nicht der fatalen Zwangsvorstellung erlegen, der
Blick sei vornehmbch auf die wechselseitigen Mißverständnisse der Völker
oder ihrer Schriftsteller zu richten, so hätte sie — von einer typischen Mittlergestalt

wie dem Ureuropäer Erasmus von Rotterdam ausgehend — einen
gemeineuropäischen Grund gefunden, auf dem sich ein festes Gebäude wohl
hätte errichten lassen. Wer europäische Literatur oder gar Welthteratur ernstbch

betreiben will, muß zunächst einmal wissen, was «europäisch» eigentbch
sei. Bei den Humanisten kann er es lernen.

Übersetzen und Weltliteratur-Programm

Zahlreiche Humanisten zeichneten sich überdies als Vermittler im engeren
Sinne aus : sie übersetzten hebräische und griechische Literatur ins Lateinische
und später literarische Werke aus den drei klassischen Sprachen in die jungen
Nationalsprachen. Damit leiteten sie den gewaltigen Vermittlungsprozeß ein,
den das Übersetzen fremdsprachiger Literaturwerke darstellt. Die Voraussetzung

bildet das geschärfte Gewissen für den Wert des Wortes, ja die Ehrfurcht
vor dem Wort, die wir dem Humanismus verdanken. Soweit wir die Geschichte
des Übersetzens bisher überblicken können — es fehlt leider auch hier an den
Vorarbeiten —, zeichnen sich zwei Vorgänge deutbch ab. Auf der einen Seite
führt der Weg von der Interlinearversion, dem wörtlichen Nachstammeln der
fremden Sprache, über die Paraphrase, welcher es darum geht, fremdes Geistesgut

bedenkenlos zu nationabsieren, bis zu jenen Meisterleistungen, die im 18.

208



Jahrhundert einsetzen und deren Ziel darin besteht, die rechte Mitte zwischen
Fremdheit und Eigenart zu finden. Parabel dazu verläuft der Weg von der
bloßen Stoffvermittlung zur angemessenen Übertragung der künstlerischen
Formen. Auch diese Vorgänge beschränken sich nicht auf einige National-
bteraturen, sondern folgen gemeineuropäischen Gesetzen. Doch sie sind für
bestimmte Nationalbteraturen von höchster Bedeutung, so beispielsweise für
die römische und die deutsche. Unsere Literatur ist durch das Schaffen der

großen Übersetzer wesentlich bestimmt. An der Spitze steht Notker der
Deutsche, der an der Wende des io. und n. Jahrhunderts in der Sankt GaUer
Klosterschule der deutschen Sprache die Bereiche des Geistigen recht eigentbch
erschloß, indem er die Fachausdrücke für den philosophischen Bereich schuf;
sodann Luther und seine Gehilfen, deren Bibelübersetzung das Schicksal der
deutschen Schrift- und Dichtersprache bis heute bestimmt hat; weiter Johann
Heinrich Voß, August Wühelm Schlegel, Ludwig Tieck und Johann Diederich
Gries, die mit ihren Verdeutschungen von Homer, Shakespeare, den itabeni-
schen Versepen und den spanischen Dramen unsere Klassik und Romantik
haben formen helfen; endlich die Übersetzer aus den slawischen und
skandinavischen Literaturen seit dem späten 19. Jahrhundert, durch deren Wirken
diese Literaturen Weltliteraturen in qualitativem Sinne geworden sind, indem
sie ihrerseits auf Westeuropa Wirkung ausgeübt haben. Gehört bereits dieser

vielfältig verschlungene geschichtliche Prozeß zu den besonderen
Forschungsgegenständen der Komparatistik, so in noch höherem Maße die Theorie des

Übersetzens, die in jüngster Zeit beachtliche Ergebnisse erzielt hat. Sie grenzt
an sprachphilosophische Probleme, weil sie von der Frage ausgehen muß, ob
Übersetzen, das heißt das Kongruentsetzen zweier verschiedener Denk- und
Ausdrucksweisen, überhaupt möghch und mit welchen Mitteln es durchführbar

sei. Soweit sie es mit sprachbchen Kunstwerken zu tun hat, steht sie aber
auch der ästhetischen Problematik nahe, denn die Formen der Ursprache lassen

sich ja nicht immer in die Formen der Übersetzersprache pressen.
Wenn die Komparatistik Goethes Weltliteratur-Programm ausführen wül,

darf sie auch vor schwierigen Aufgaben nicht kapituberen. Entscheidend ist —
wie in jeder Wissenschaft — die Fähigkeit, sinnvoUe und zeitgemäße Fragen
zu steUen. Wenn schon von einer «Krise» der Vergleichenden Literaturwissenschaft

die Rede sein soü (doch auf welchem Gebiete des Geistes befänden wir
uns nicht in krisenhaften Kalamitäten!), so empfiehlt sich, wie stets in
kritischen Lagen, die Besinnung auf die Ausgangskonstellation. Die Romantiker
und Goethe haben in kühner Intuition ein Programm aufgesteUt; es lautet in
Anlehnung an Friedrich Schlegels Formulierung: Die Dichtung der
europäischen Völker hat gemeinsame Ursprünge und befindet sich in einem dauernden

Austauschverhältnis ; aus diesem inneren Zusammenhang gerissen, bleiben
die einzelnen Nationalbteraturen notwendig unverständlich; folglich müssen
wir versuchen, sie als Ganzes zu verstehen. Oder nach Goethes Hinweis:

209



«Nationalliteratur wül jetzt nicht viel sagen»; wir stehen bereits seit anderthalb
Jahrhunderten im Kraftstrom der Weltliteratur. Daß bei diesem Umdenken
bebgewordene VorsteUungen korrigiert werden müssen, läßt sich nicht ändern.
Wir werden uns zum Beispiel daran gewöhnen müssen, daß der Ruhm
Homers, den wir als « Originalgenie » lieben, anderthalb Jahrtausende lang durch
seinen «Nachahmer» Vergü verdunkelt worden ist, besonders in den
romanischen Ländern; daß ein Dichter wie Seneca, das Muster aber Barockdramatiker,

jedoch seit anderthalb Jahrhunderten erst jüngst wieder vollständig ins
Deutsche übersetzt14, gerade auch während dieses Zeitraumes in Itaben,
Frankreich und England hohes Ansehen genossen hat; daß die deutschen
Schriftsteller und Dichter von weltweiter Wirkung im 19. Jahrhundert nicht
Schiller, Schleiermacher, Eichendorff, Mörike, GriUparzer, Storm, Hebbel oder
Raabe hießen, sondern Goethe, Hegel, Hoffmann, Heine, Alexander von Humboldt,

Marx, Nietzsche und — Richard Wagner, welchen die Deutschen als

Dichter nicht sehr ernst zu nehmen pflegen. Damit befinden sie sich gewiß
nicht im Irrtum; doch europäisches Denken erfordert neben der Bereitschaft
zur Selbstkritik vor aüem Toleranz, gelegentlich auch Nachsicht gegen die
Urteile anderer Völker, die ja nicht auf WiUkür oder Bosheit beruhen, sondern
auf geschichthchen Ursachen, welche es zu erkennen gilt. Die Verschiebung
der Maßstäbe, die das Umdenken der traditioneUen nationalbterarischen
Kategorien mit sich bringt, kommt am Ende den Literarhistorikern selbst zugute :

sie sind gezwungen, das Problem des Wertes und der kanonischen Geltung der
großen Dichter immer von neuem zu durchdenken15.

1Kritische Schriften (W. Rasch), München, o. J., i2of., I22f. — Im ersten Satz habe ich
den Salözismus «ihrer Kultur» geändert in «seiner Kultur». 2Nouv. éd. I—V (Comtesse
Jean de Pange), Paris 1958—1960. 3Vgl. Paul van Tieghem: La Littérature comparée, 3.
Aufl., Paris 1946, 19. Auch im folgenden nehme ich hin und wieder Bezug auf diese knappe
und klare Darstellung. S. 215—222 eine «Bibliographie sommaire» unter einseitiger
Berücksichtigung französischer Arbeiten. UnzulängUch, wenn auch unentbehrUch: Fernand Bal-
densperger—Werner P. Friederich: Bibliography ofComparative Literature, Chapel Hill 1950;
ferner Hanns W. Eppelsheimer : Handbuch der WeltUteratur, 3. Aufl., Frankfurt a. M. i960;
dazu die weiter unten im Text genannten Zeitschriften, die aber für unsere Gesichtspunkte
so wenig ausreichen wie etwa Franz Anselm Schmitt : Stoff- und Motivgeschichte der
deutschen Literatur, Berün 1959. Was fehlt, sind vor allem Werke wie die Kulturwissenschaftliche

Bibliographie zum Nachleben der Antike I (H. Meier, R. Newald, E. Wind u. a.),
hg. von der BibUothek Warburg, Leipzig-BerUn 1934. 4Fritz Strich: Goethe und die
WeltUteratur, 2. Aufl., Bern 1957, 369a". Danach die folgenden Zitate. 6Werner P. Friederich
— David Henry Malone: Outline of Comparative Literature from Dante Alighieri to Eugene
O'Neill, Chapel HiU 1954. Dazu Friederich: Zur Vergleichenden Literaturgeschichte in
den Vereinigten Staaten, in: Forschungsprobleme der Vergleichenden Literaturgeschichte
II (F. Ernst f, K. Wais), Tübingen 1958, 179—191, bes. 180, 185. 6Zit. nach Ernst Robert
Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 1948, 43; 3. Aufl., 1961.
7 The Crisis of Comparative Literature, in : Proceedings of the Second Congress of the
International Comparative Literature Association (W. P. Friederich), Chapel HiU 1959, 149—159,
bes. 15 5 ; 151 : « subdiscipline ». Dazu die Erwiderung von H. Dyserinck : Neuere Veröffent-



üchungen zur vergleichenden Literaturwissenschaft, in: Die Neueren Sprachen, H. 2 (1961),
75—84, bes. 78 ff. Vgl. ferner René Etiemble: Littérature comparée ou Comparaison n'est

pas raison, in: Hygiène des Lettres III — Savoir et goût, Paris 1958, 154—173, Darmstadt

1959 bzw. — zusammen mit Austin Warren — Homburg v. d. Höhe 1959. "Vgl.
beispielsweise Friedrich Gundolf: Cäsar — Geschichte seines Ruhms, Berün 1924; Elizabeth

Teichmann : La Fortune d'Hoffmann en France, Genève-Paris 1961. 10I—II, 5. Aufl.,
Stuttgart 1958. UI—II, München i960. "Stuttgart 1961, 388—427. 13Neue Ausg., Zürich
1945. Ferner: Die Schweiz als geistige Mittlerin von Muralt bis Jacob Burckhardt, Zürich
1932; Europäische Schweiz, Zürich 1961. 14Sämtl. Tragödien I (Th. Thomann), Zürich-
Stuttgart 1961. 15Vgl. Martin Bodmer: Variationen — Zum Thema Weltliteratur, Frankfurt
a. M. 1956; dazu Horst Rüdiger: Prolegomena zum Thema Weltliteratur, in: Schweizer
Monatshefte XXXVI 10 (Jan. 1957), 830—832; ders.: Literatur ohne «Klassiker»? —
Tradition und Kanonbildung, in: Wort und Wahrheit XIV 12 (Dez. 1959), 771—784, bes. 781 ff.

Hermann Broch und der moderne Mythos

ALEXANDER GOSZTONYI

Der Mythos ist der Bericht über das kosmische Geschehen. Das kosmische
Geschehen bedeutet nicht die sichtbaren und meßbaren Vorgänge im Kosmos.
Mythos ist auch keine unterhaltende Erzählung über Götter. Was im Kosmos
geschieht, formt die Denkweise und die Handlungsweise der Menschen. Es
läßt Ideen entstehen und bestimmt das Schicksal ganzer Völker.

Der Mythos entsteht, wenn Menschen reif sind, Zusammenhänge im
kosmischen Geschehen zu verstehen. Versteht der Mensch den Ursprung seiner
Ideen, so versteht er auch sich selbst. Mythos gewährt immer auch Einsicht
in die menschbche Seele.

Der Mythos vermittelt das Geschehen in Bildern. Die Büder des Mythos
zeichnen nicht die alltägbche Wirkbchkeit nach, sondern sie sind Bilder der

211


	Nationalliteraturen und europäische Literatur : Methoden und Ziele der vergleichenden Literaturwissenschaft

