Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 2

Artikel: Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ruft zu Mission und Einheit
Autor: Schnyder, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ruft zu Mission
und Einheit |

CHRISTOPH SCHNYDER

Vom 19. November bis 5. Degember 1961 tagte in Neu-Delbi die IT1. Vollversammiung des Ofkume-
nischen Rates der Kirchen. Die Verarbeitung des reichhaltizen Stoffes, der den Teilnebmern im Vor-
bereitungsmaterial ( Arbeitsbuch» und « Evanston — Nen-Delbi») und — wiéhrend der Konfereng —
in den Referaten vorgelegt worden war, erfolgte in 3 Sektionen, die den Aunftrag hatten, unter den Themen
«Zeugnis», «Dienst» und «Einbeit» die Richtlinien fiir die Arbeit in den Mitgliedskirchen und ibren
Gemeinden u erarbeiten; auflerdem in 15 Kommissionen, welche die Richtlinien fiir die verschiedenen
Abteilungen und Unterabteilungen des Weltkirchenrates festlegten. — Der Verfasser des folgenden Be-
richtes nabm an den Beratungen der Sektion Zeugnis teil. So mufSten fiir ibn die Fragen um Zeugnis und
Mission groffes Gewicht erbalten. Er glaubt aber nicht, daff dadurch ein vergerrtes Bild von der Voll-
versammiung entstebt, da die Frage nach Auftrag und Sendung der Christen in der heutigen Welt fiir die
ganze Konferenz, bestimmend war, — Zitiert wird nach dem eben im Luther-Verlag (Witten| Rubr) von
Dr. Focko Liipsen herausgegebenen Buch Neu-Delhi- Dokumente. Die Redaktion

Der Ruf von Neu-Delbi zum Zeugnis

Ldentifikation

«Das Evangelium ist eine Saat. Wenn sie gesit wird, wichst eine Pflanze dar-
aus, die sowohl die Merkmale der Saat wie auch des Bodens trigt, in den sie
gesit wurde. Die Schwierigkeit mit den Missionaren war, dal3 sie uns das
Christentum als eine Topfpflanze brachten. Wir sind nun dabei, den Topf zu
zerbrechen und die Pflanze in unsere eigene Erde zu setzenl. »

D. T. Niles prigte dieses Bild, um Probleme und Aufgaben der Christen in
Indien zu umschreiben. Er schaffte damit aber zugleich den plastischen Aus-
druck fir eine der brennendsten Fragen der III. Weltkirchenkonferenz: Wie
wird das Zeugnis « Jesus Christus, das Licht der Welt» richtig weitergegeben?

Der Bericht der Sektion Zeugnis antwortet: «Die Weitergabe des Evan-
geliums schlieBt die Bereitwilligkeit und die Fihigkeit des Evangelisten ein,
sich mit denen zu identifizieren, die er anspricht. An die Seite unseres Horers
zu treten, dort zu sitzen, wo er sitzt, ist die entscheidende Voraussetzung, auf
Grund deren wir allein den Anspruch erheben kénnen, gehort zu werden.
Durch solche einfithlende Identifikation, durch die die Liebe Christi weiter-
gegeben wird, zeigt der christliche Zeuge, da8} er nicht seine eigene Botschaft

1 Zitiert nach «Die Tat», 27. Jahrgang, Nr. 32, Seite 15: «Christentum als Topfpflanze. »

113



oder seine iiberlegenen Gaben verkiindet, sondern die Wahrheit Christi; es ist,
als ob ein Bettler dem anderen weitersagte, wo man das Brot des Lebens emp-
fangen kann?. »

Das Stichwort, mit dem in Neu-Delhi auf die Frage nach der Weitergabe
des Evangeliums geantwortet worden ist, lautet also: «Identifikation». Besser
noch wird das, worum es geht, durch das englische Wort «indigenisation»
ausgedriickt, welches deutsch wohl am ehesten durch das substantivierte Verb
«Einheimischmachen» wiedergegeben werden kann. Es bedeutet, daB3 die
christliche Botschaft eindringen soll in die Strukturen der heutigen Gesell-
schaft und des heutigen Denkens.

Ldentifikation mit den Strukturen der heutigen Gesellschaft

Macht der Pfarrer keine Hausbesuche, so wird ihm das von den treuen Ge-
meindegliedern tbel vermerkt. Dagegen wird es ihm niemand verargen, wenn
er wihrend seines ganzen Lebens keinen Ful3 in die Hallen, Buden und Biiros
setzt, wo dieselben Gemeindeglieder arbeiten. Vor 200 Jahren wire diese Fest-
stellung kein Anlafl zur Beunruhigung gewesen, da damals Wohnort und Ar-
beitsplatz weitgehend zusammenfielen. Das ist aber heute bei fast niemandem
mehr so. Weshalb werden dann vom Pfarrer «nur» Hausbesuche und nicht
auch Arbeitsplatzbesuche verlangt? Gewil3, viele praktische Griinde sprechen
dagegen. Dennoch konnen wir uns die unangenehme Frage nicht ersparen,
ob das eben Festgestellte nicht ein Zeichen dafiir ist, dal die Arbeitswelt heute
weitgehend aus der christlichen Verkiindigung ausgeklammert ist.

Es wird in diesem Zusammenhang jeweils gern und schnell auf Industrie-
pfarrer und Arbeiterpriester hingewiesen (warum eigentlich nicht auf die viel
groBere Zahl von Theologen, die in Presse, Radio, Psychiatrie usw. titig sind?).
Ob und wie weit der zugrunde liegende Gedanke, daB3 der Theologe iiberall
dabei und drin sein miisse, richtig ist, wird die Zukunft weisen. Die Teilnehmer
der Konferenz von Neu-Delhi haben die Antwort in einer anderen Richtung
gesucht: sie gingen von der Feststellung aus, dal3 die christliche Botschaft in
den Mitgliedern der Kirche, die Tag fir Tag zur Arbeit fahren, schon am Ar-
beitsplatz ist. Es ginge also nur darum, daB die Laien, «die Kirche in der
Welt », wie sie in Neu-Delhi immer wieder genannt wurden, wirklich als Zeu-
gen an ihrer Front stinden. Dazu miiBten sie ausgeriistet werden, und solches
Ausriisten sollte die erste und wichtigste Aufgabe des Pfarrers sein. Pfr. HR.
Weber, einer der Direktoren des Okumenischen Institutes Bossey, hat fiir das
rechte Verhiltnis von Pfarrern und Laien folgendes Bild geprigt: Vergleichen
wir die Kirche mit einer Armee, so haben die Pfarrer die Funktion der Ver-
pflegungstruppe. Frontkimpfer sind die Laien. Das Bild schliet die Forderung
nach guter Orientierung von der Front zur Verpflegungstruppe in sich, damit

% Neu-Delhi-Dokumente (im folgenden abgekiirzt als ND), Luther-Verlag, Witten/Ruhr
1962, S. 31.

114



die Verpflegung an den rechten Ort gebracht wird. — Der Bericht der Sektion
Zeugnis schliet daraus:

«Pfarrer und Laien miissen es lernen, als Team zusammenzuatbeiten, beiderseits stets des-
sen bewulit, dal der andetre ein wesentliches Amt und eine Gnadengabe fiir seine eigene
besondere Aufgabe in dem einen Leib Christi hat. GewiBl wird sich eine viel reichere Ge-
meinschaft und Zusammenarbeit einstellen, sobald die ganze Kirche ihre Aufgabe als Volk
Gottes begriffen hat, als Volk Gottes, das Gott selbst mit mancherlei Arten des Amtes aus-
gestattet hat, von denen die eine besondere Art des Amtes, nimlich das des ordinierten Geist-
lichen, dazu ausgesondert ist, all die verschiedenen Zeugen in ihten mannigfaltigen Berufen,
deren Amt mitten in der vielgestaltigen Aktivitit der sikularen Welt auszuiiben ist, zu stirken,
zu schulen, zu ermutigen und zu vereinigen 3. »

Man méchte unseren Gemeinden wiinschen, dafl méglichst bald viele dieser
ForderungenWirklichkeit wiirden,damit die Gemeindeglieder sichentsprechend
ihrer Begabung vermehrt einsetzen konnten, ihre Talente gentitzt wiirden und
unsere Pfarrer die Kraft auf ihre eigentlichen Aufgaben konzentrieren kénnten:
Verkiindigung, Lehre und Seelsorge.

Wenn vom Zeugendienst an der Front die Rede ist, darf man sich darunter
keine marktschreierische Propaganda vorstellen. Prof. Takenaka berichtet in
seinem Referat «Zu dienen berufen», wie er anliBlich eines «Pfarrer-in-der-
Industrie-Projektes » 4 Monate als Kranfiithrer arbeitete. Kurz bevor er wieder
auf die Universitit zuriickkehrte, fragte ihn ein Arbeiter: Masao, warum bist
du niemals wiitend geworden? Nach vier Monaten erst war der Moment fiir
das gesprochene Zeugnis da. Dr. Visser ’t Hooft gibt die Faustregel: Wir sollten
ein schlechtes Gewissen haben, wenn wir nicht jede gute Gelegenheit benutz-
ten, die uns gegeben ist, das Evangelium zu verkiindigen. Aber wir sollten
kein schlechtes Gewissen haben, wenn wir lange auf eine Gelegenheit dieser Art
warten mii3ten, oder wenn sie nie kime?4. Denn ein Mensch, auch wenn er
nicht spricht, kann nicht anders denn Zeuge sein; fraglich ist allein, wofiir er
Zeugnis ablegt. Das Zeugnis des Christen ist der Dienst. — Doch hier erhebt
sich einmal mehr die Frage: Wie und wo soll christlicher Dienst heute ge-
schehen? Neu-Delhi hat mit erfreulicher Eindeutigkeit festgehalten, daf3 dieser
Dienst iiberall geschieht und gerade dort am nétigsten ist, wo es scheinbar am
schwierigsten ist, die Hinde reinzuhalten. Christen sollen Verantwortung
ibernehmen in Politik und Wirtschaft. — Doch es bleibt die Frage der zahl-
reichen bestehenden christlichen Verbinde und Institutionen, ob es nicht so
etwas wie einen spezifisch christlichen Dienst gebe, der der Erfiillung durch
Christen harre. Sie wurde mit groer Zuriickhaltung beantwortet. Immerhin
gehen verschiedene Konferenzbeitrige darauf ein; sie versuchen den Weg fiir
einen spezifisch christlichen Dienst zu markieren. Ein Blick auf die Geschichte
der sozialen Arbeit vermag die formale Vorlage zu geben. Takenaka weist
darauf hin, daBl die Kirche geschichtlich die Mutter der sozialen Arbeit war.

3ND, S. 37.

% Prof. Masao Takenaka: Zu dienen berufen. ND, S. 297f.

11§



«Das trifft sowohl fiir die Geschichte des sozialen Dienstes im Westen zu wie
auch fiir das sogenannte Missionsfeld. Vor einigen Jahren bat die Regierung
von Frankreich den Minister fiir Soziales in der japanischen Regierung um die
Namen der hervorragendsten Sozialarbeiter in Japan... Nach sorgfiltiger
Prifung empfahl die japanische Regierung folgende vier Leute: Jyuji Ishii, der
das erste Waisenhaus in Okayama eréffnete ; Kosuke Tomeoka, der der Griinder
einer Einrichtung fiir jugendliche Straffillige ist; Gunpei Yamamura, der ver-
schiedene soziale Einrichtungen durch die Heilsarmee griindete, und Takeo
Iwahashi, einen Blinden, der sein Leben dem Wohl der Blinden widmete, Alle
diese, ohne eine einzige Ausnahme, sind Christen®. » Takenaka stellt im nich-
sten Abschnitt sehr realistisch fest, da3 die von Christen geschaffenen Typen
der Sozialhilfe mehr und mehr vom Staat tibernommen werden (ein Prozef,
der bei uns sozusagen abgeschlossen ist). Er beklagt diese Entwicklung keines-
wegs. Vielmehr stellt er fest, dal dadurch Krifte in der Kirche frei werden, die
auf anderen sozialen Gebieten wirksam werden konnen. Fiir welche? Wir ha-
ben davon gesprochen, daf die christliche Botschaft in die Strukturen der heu-
tigen Gesellschaft eindringen miisse. Offnet sich nicht gerade im Blick auf
diese Strukturen eine unermeBliche soziale Aufgabe? Geht es nicht darum, daf3
immer wieder festgehalten werden muf3: Die Strukturen und Ordnungen der
Wirtschaft und Politik sind um des Menschen willen geschaffen, nicht umge-
kehrt. Ist der spezifisch christliche Dienst heute nicht der, daB diese Ordnung
als vollig unumkehrbar bekannt wird und die christlichen «Sozialpioniere »
alles in ihren Kriften Stehende tun, damit sie nicht umgekehrt werden kann.
Das ist ein miihseliger Kleinkrieg, vielleicht sogar ein langwihrender GroB3-
kampf. Enttiuschend wird sein, daBB man dabei keine groBen Werke sichtbar
wird vorweisen konnen, wie die japanischen christlichen Sozialpioniere. Den-
noch ist dieser Dienst dringlich, die Aufgabe faszinierend. Christus nennt seine
Junger nicht nur das Licht der Welt, das die Menschen sehen. Er nennt sie
auch das Salz der Erde, das unsichtbar werden mul3, um wirken zu kdnnen.

Identifikation mit dem heutigen Denken

Als in einer Diskussionsgruppe, die sich mit der missionarischen Struktur der
Gemeinde befafite, viele praktische Moglichkeiten erwidhnt wurden, wie die
Gemeinde am Zeugnisauftrag der christlichen Kirche beteiligt werden kénne,
wandte ein ostdeutscher Delegierter ein, dal diese Vorschlige fiir ihn und seine
Landsleute groBtenteils nicht durchfiihrbar seien. Fiir sie sehe das Problem der
Identifikation vollig anders aus. Der Staat himmert unter schirfster Polemik
gegen die Kirche und all ihr Lehren den Atheismus ein. Schépfungsbericht,
Wunder und Auferstehung werden als wissenschaftlich iiberholt licherlich ge-
macht, vor allem in den Schulen. Das bedeutet, daB3 die Biirger der DDR ge-

5 .m0, Biags,

116



waltsam in die Zweifel an den biblischen und kirchlichen Lehren hineingesto-
Ben werden. Was heil3t hier Identifikation? Die Zweifel dieser Menschen zu
seinen eigenen machen? Selbst unsicher werden? Nur so wiirde doch wahr,
was als Merkmal der Identifikation genannt wurde: dal wir das Brot des Le-
bens nicht selbst geben, sondern nur als Bettler den anderen Bettlern erzihlen
konnen, wo wir es empfangen.

Von einem englischen Akademiker wurde richtig bemerkt, es wire vollig
verkehrt, diese Frage nur im Blick auf die kommunistischen Linder zu stellen.
Denn alle modernen Schulen lehren das naturwissenschaftliche Denken, welches
Zweifel an Schopfungsbericht, Wunder und Auferstehung weckt. Man glaube
nicht, daf} die kirchliche Verkiindigung den damit verbundenen Problemen
irgendwo auf die Linge werde ausweichen koénnen. Identifikation heifle hier
zumindest: auf diese Zweifel eingehen, ja mehr: zeigen, daB3 die Christen nicht
auflerhalb des naturwissenschaftlichen Denkens leben, sondern davon zutiefst
betroffen sind, daB3 sie aber mitten in diesem Denken daran festhalten: Jesus
Christus lebt. Dieser Widerspruch misse denkerisch und existentiell bewiltigt
werden, wenn es uns mit dem Schlagwort «Identifikation», dem Eingehen auf
den heutigen Menschen, wirklich ernst sei.

Diese harte Rede hat im SchluB8bericht der Sektion Zeugnis keine Aufnahme
gefunden. Ein Grund dafiir ist, daB die Fragestellung in dieser Form von ver-
schiedenen Delegierten und Kirchen nicht anerkannt wird: weil sie aus einer
ganz anderen kirchlichen und theologischen Tradition kommen? weil sie die
Richtigkeit der Behauptung des Englinders bezweifeln? oder aus Angst vor
der Frage? Der letzte Grund hat sicher auch mitgespielt: Wie weit datf, soll,
mull man auf die tatsichlich vorhandenen Zweifel eintreten? Wo muf3 unmil-
verstindlich Halt geboten werden: Halt, bis hierher und nicht weiter, weil
sonst die Sache Christi selbst verraten wird? Uber diesen Fragen wire mit
groBBer Wahrscheinlichkeit Streit und Hader entstanden. Das Problem war fiir
das Gesprich in der Vollversammlung noch nicht reif. Das dndert aber nichts
daran, daB} es fiir die kumenische Diskussion wichtig ist und wohl je linger
desto wichtiger werden witd.

Dadurch, daB das Anliegen der Identifikation ganz etnst genommen worden
ist, drohten Streit und Spaltung. Wir haben damit ein Hauptproblem der
Identifikation angeschnitten: Werden dadurch, dal man das Evangelium ein-
heimisch macht, nicht neue Spaltungen geschaffen? Die Frage wird durch die
beiden folgenden Abschnitte «Identifikation in Indien» und «Identifikation
in der Tschechoslowakei» noch verschirft.

Ldentifikation in Indien

«Als die Christuszeugen sich aus der Welt jiidischen Denkens und Verstehens in die weitere
Welt griechischer Sprache, Denkens und Lebens hinausbegaben, vollzog sich eine der tiefst-
greifenden Wandlungen und Krisen det Kirche. Griechische Denkformen, Sprache und Weise

117



des Begteifens wutden iibernommen und sind seither in das Leben detr Kitrche selbst einge-
gangen. Sie sind so seht zu einem Stiick christlicher Theologie geworden, dal man leicht
einsieht, warum manche Asiaten meinen, das christliche Evangelium sei mit dem westlichen
Menschen unlosbar verkniipft. .. Vor uns steht nun die Frage: Li6t sich der radikale Bruch
mit det rein westlichen Denkweise vollziehen, konnen wir in Asien tun, was die Christen
des ersten Jahrhunderts in der griechischen Welt taten? Ist es moglich, asiatische Strukturen
und Weisen des Denkens und Lebens in Dienst zu nehmen, so wie man bisher griechische
Ausdrucksformen gebraucht hat?... Ein solcher Vetsuch kann und mull gewagt werden.
Dies mag sich einmal als die schwerste Entscheidung erweisen, in der die Kirche seit der
Zeit gestanden hat, als sich der Ubergang von jiidischem auf griechischen Boden vollzog6.»

U Ba Hmyin, Pfarrer der Baptistenkirche in Burma, welcher diese Worte
in der Predigt des Konferenzeroffnungsgottesdienstes gesprochen hat, gibt ein
konkretes Beispiel: Konnen und miissen die 6stliche Begreifensweise in der
Meditation, das System des Joga und die Beherrschung des Willens nicht von
der Kirche verwertet werden? Verleihen sie der Theologie nicht mehr Gewicht
und einen weiteren Horizont?

Eine der groBen Tageszeitungen Delhis druckte lange Ausschnitte der Pre-
digt auf der Titelseite ab. Ein Deutscher zuckte die Achseln: « Unser Freund
U Ba Hmyin hat ein biBchen in Synkretismus gemacht.» Er sprach wohl fiir
viele Europider. Andere machten bedenkliche Gesichter: «Er verkennt die
Macht von Joga und 6stlicher Meditation und wie sehr beides in den 6stlichen
Religionen wurzelt. »

Verrat des Evangeliums? Kithnste Identifikation? Das Problem liegt noch
komplizierter: Was den einen die christliche Botschaft in einem vollig neuen
Licht erscheinen 14Bt, also daB sie daran Interesse gewinnen, wird fiir die an-
deren zu einem AnlaB3, im christlichen Glauben unsicher zu werden. So wird
denn die Gemeinde, in der Hmyins kithne Identifikationsgedanken sich als
fruchtbar erweisen, sich dafiir einsetzen, die andere, in der dadurch Verwirrung
und Unsicherheit hervorgerufen werden, sich schroff dagegen wenden. Weil
das Anliegen der Identifikation ernst genommen wird, drohen Streit und Spal-
tung.

Identifikation in der Tschechoslowakei 7

Die folgenden Sitze fassen den Inhalt verschiedener Gespriche zusammen, die
ich mit einem tschechischen Delegierten hatte: Du kannst in Prag das Evan-
gelium nicht gleich verkiindigen wie in Zirich. Wenn alle deine Landsleute
unter einer kommunistischen Regierung leben, so muflt du — wie das auch

¢ ND, S. 16f.

7 Es geht in diesem Abschnitt ausschlieBlich datrum, das Problem der Identifikation in
seiner — fiir das deutschschweizerische Verstindnis — wohl schirfsten Zuspitzung zu zeigen,
nicht um eine Auseinandersetzung mit der Ansicht des Tschechen und auch nicht um eine
Stellungnahme dazu.

118



immer geschehen mag — darauf eingehen. Es wire falsch, wenn wir an der
sozialistischen Gesellschaftsordnung vorbeiredeten und vorbeizuleben ver-
suchten. Hier und jetzt kommt Chtistus zu den Menschen im roten Lande und
nimmt sich ihrer an. Da kann es nicht anders sein, als daB3 dir unsere Predigt
iiber ihn manchmal «rot» vorkommt.

Wo verlauft die Grenze zwischen Christi Ja zum tschechischen Menschen
und seinem Nein zum Atheismus? Je nachdem, wie sie gezogen wird, steht der
erwihnte tschechische Delegierte auBlerhalb oder innerhalb der christlichen
Gemeinschaft. Die Grenze wird gezogen: Spaltung geschieht.

Halten wir fest: Gerade dadurch, dafl das Anliegen der Identifikation ganz
ernst genommen wird, drohen neue Spaltungen. Wir miissen uns daher im
nichsten Hauptabschnitt mit Problemen der Spaltung auseinandersetzen.

Probleme der Spaltung

Es gibt nur einen Grund fiir die Spaltung der christlichen Kirche: Die Untreue
gegeniiber dem Evangelium8. Doch diese Untreue hat tausend verschiedene
Gesichter. Wir unterscheiden im folgenden zwei Hauptgriinde fiir Kirchen-
spaltung:
— Starrheit, die die Liebe und das Leben des Evangeliums verrit.
— Anpassung an die Welt, die den Kampf des Evangeliums gegen das Bose
(und dadurch ebenfalls die Liebe) verrit.
Am besten werden die beiden Positionen durch das Gesprich zwischen zwei
verschiedenen Glaubenshaltungen dargestellt.

Das Gesprich zwischen U Ba Hmyin und den Orthodoxen

Der Verkiindigung der westlichen Kirchen liegt das europiisch-griechische
Denken zugrunde. U Ba Hmyin vertritt die Ansicht, daB diese Grundlage fiir
die christliche Verkiindigung in Asien ungilinstig, wenn nicht gar untauglich
ist und asiatische Denkstrukturen an ihre Stelle treten miissen (vgl. Abschnitt
Identifikation in Indien, S. 117/118).

Damit entfernt sich aber die christliche Botschaft in Asien so weit von der
Verkiindigung in Europa (und wohl auch Amerika), daB} eine Verstindigung
wesentlich erschwert, wenn nicht gar verunmoglicht wird. — Am schirfsten
tritt das Problem in Erscheinung, wenn wir zwei prominenten orthodoxen
Theologen das Wort erteilen:

8 Der Begriff « Evangelium » wird absichtlich nicht definiert. Er soll hier der schillernden
Vieldeutigkeit unterworfen bleiben, die ihm in den anschlieBenden Gesprichen eignet.

119



Florovsky:

«La théologie ne peut étre catholique que dans I’héllénisme historicisé par le contact avec
la Bonne Nouvelle. Patristique et catholicité, historicité et hellénisme, sont les aspects con-
jugués d’'une donnée unique et indivisible. »

Schmemann:
«L’hellénisme chrétien des Péres grecs de la liturgie et de I'icone, des mystiques hésy-

chastes, reste la source unique de linspiration comme de la croissance dans le corps de
I’Eglise Orthodoxe?. »

Fir U Ba Hmyin wie fiir die zitierten orthodoxen Theologen geht es in
ihrer Stellungnahme um die Treue gegeniiber Christus: um die Grundlage.
So scheint denn eine Verstindigung ausgeschlossen. Um so erstaunlicher ist
es, daBl in Neu-Delhi gerade von seiten eines orthodoxen Theologen, Dr.
Nikos Nissiotis, das Tor weit aufgetan worden ist, durch das der Weg der
gegenseitigen Verstindigung angetreten werden kann: «Es ist ginzlich un-
orthodox, wenn man mit Schlagworten wie «Kommt zu uns zuriick» oder
«LaBt uns zu den ersten acht Jahrhunderten zuriickkehren» operiert, so als
forderten wir andere auf,ihre eigenen Traditionen zu verleugnen. Wer so denkt,
leugnet das Wirken des Heiligen Geistes in getauften Christen tiber lange Zeit-
abschnitte der Kirchengeschichte hin. Die orthodoxe Christenheit fillt in einen
falschen, westlichen Konservatismus ab, der sich nach einem idealisierten
ersten Jahrhundert zuriicksehnt, wenn sie andere dazu aufruft, zu ihr und in-
sofern zur Vergangenheit zuriickzukehren. Thren rechten Ausdruck finde die
Orthodoxie etwa folgendermaBen: «Dasein und Zeugnis der ostlichen ortho-
doxen Kirchen und ihr Zeugnis fir die ungebrochene orthodoxe Tradition
konnen allen anderen geschichtlichen Kirchen helfen, ihr eigenes wahres Leben
zu entdecken19. »

Das Gespréich zwischen den Kirchen protestantischer und denjenigen katholischer Tradition iiber die
Abendmablsfrage

Im Sommer 1960 fand in Lausanne eine europiische 6kumenische Jugend-
konferenz statt. An ihr nahmen hollindische Studenten teil, denen die Abend-
mahlsgemeinschaft zu einem Priifstein fur die Glaubwiirdigkeit ihres Zeug-
nisses geworden war. Denn Kommilitonen hatten ihnen vorgehalten, die Bot-
schaft von Christus als einer Kraft, die Versohnung und Frieden wirke, sei
doch reichlich unglaubwiirdig, so lange die Christen nicht einmal im Mahl der
Gemeinschaft zusammenfinden. — Nach Abendmahlsgemeinschaft riefen auch

® M.-]. Le Guillou: Mission et Unité. Les Editions du Cerf, Patis 1960. S. 208,

10 Dr. Nikos Nissiotis: «Zeugnis und Dienst der orthodoxen Christenheit fiir die eine
ungeteilte Kirche.» ND, S. 415.

Der Graben, welcher Nissiotis und U Ba Hmyin voneinander trennt, bleibt auch nach die-
sen Worten noch groB3 genug. Das Erstaunliche aber ist, wie weit der Briickenschlag von
der orthodoxen Seite aus vorangetrieben wotrden ist.

120



diejenigen, welche um die schmerzliche Erfahrung von Jugendlichen wuften,
die mehr als ein Jahr in einer orthodoxen Gemeinde freiwillig Sozialdienste
geleistet hatten, mit den Ortsbewohnern zu engster Gemeinschaft zusammen-
gewachsen, jedoch bis zuletzt vom Kommunionsfest der orthodoxen Gliubi-
gen, ihrer Freunde, ausgeschlossen geblieben waren. — Prof. Hoekendijk ver-
lieh diesen Wiinschen beredten Ausdruck: «Seid um Gottes willen ungeduldig
und fangt an, das Unmogliche einer gemeinsamen Abendmahlsfeier zu ver-
suchen.» — Der gemeinsame Abendmahlsgottesdienst kam zustande. Viele
nahmen daran teil, denen es von ihrer Kirche eigentlich verboten gewesen
wire. Andere blieben dem Gottesdienst fern. — Die Delegierten faBBten ihre
Erfahrung in die Worte zusammen:

«Wir kehren heim als Christen, die erlebt haben, was es heif3t, nicht eins werden zu kénnen
am Tisch des Herrn, und dieses Leiden nicht abschiitteln, diese Schuld sich nicht mehr ver-
bergen wollen. Wit kehren heim als Christen, die sich von Gott verantwortlich gemacht
wissen dafiir, daB in der eigenen Konfession die Beunruhigung tiber die Un-Einheit und das
leidenschaftliche Vetlangen nach sichtbarer Einheit stetig zunimmt. »

Sie forderten von den Kirchen und vom Weltkirchenrat:

«Arbeitet ernstlich hin auf die Herstellung einer immer umfassenderen Abendmahlsge-
meinschaft. Tretet nicht auf der Stelle. Wir hoffen und beten, daB3, noch bevor wir wieder
zu einer 6kumenischen Konferenz wie der in Lausanne zusammenkommen, in dieser Frage
geniigend Fortschritte gemacht worden sind % »

Der Text beeinfluBte die 6kumenische Jugendkonferenz, welche der III.
Vollversammlung vorausging, in starkem MaBe. Diese machte das Anliegen
der Interkommunion zu ihrem eigenen und veranlaBte die Weltkirchenkon-
ferenz, sich aufs intensivste mit der schwierigen Frage auseinanderzusetzen.
Einmal mehr prallten die Uberzeugungen der protestantischen und der katho-
lischen Tradition aufeinander und fanden schlieBlich ihren Niederschlag in
folgendem Text:

«Fiir einige Christen ist der Befehl des Herrn ,Tut dies‘ ein Imperativ, der iiber allen
unseren Unterschieden steht. Wenn das Heilige Abendmahl das uniibertreffliche Gnaden-
mittel zur Vergebung und Uberwindung der Siinde ist, dann gilt das auch fiir die Siinde der
Trennung. So ist es nicht tragbhar und unbegreiflich, daB eine gemeinsame Liebe zu Gott
nicht ausgedriickt und vertieft werden sollte durch eine gemeinsame Teilnahme am Abend-
mahl, das et anbietet.

Fiir einige Christen ist das Wesen des christlichen Lebens die Einfiigung in den Leib
Christi, der als Gemeinschaft in einer organischen und das Sichtbare iiberschreitenden Einheit
von Glauben, Leben und Liebe verwirklicht und sichtbar gemacht wird in einem Gesamt-
gefiige von Amt und Sakramenten, das nicht zertrennt werden darf. Dann ist es untragbar
und unbegreiflich, daB diejenigen, die sich an dem organischen Leben nicht beteiligen, er-
warten diirfen, an seinem eucharistischen Ausdruck Anteil zu haben.

1t Konferenzergebnisse der «Okumenischen Jugendkonferenz in Europa, Lausanne,
13.—24. Juli 1960»: S. 6.

I21



Fiir keine der beiden Ansichten kann es letztlich Frieden geben, solange andere, von
denen wir wissen, daB sie in Christus sind, nicht im Heiligen Mahl der Gemeinschaft bei uns
sind. Aber es gibt ernste und tief empfundene Unterschiede datiiber, wie wir uns angesichts
unserer gegenwirtigen Anerkenntnis, daBl Gott eine Einheit will, die wir nicht sichtbar ma-
chen, verhalten sollen!2. »

Die Not der Trennung am Tisch des Herrn ist in Neu-Delhi nicht iiberwun-
den worden. Eines aber ist geschehen. Die brennende Ungeduld der Jugend
hat sich unter die Roben der Bischofe, Kirchenfiirsten und Theologieprofes-
soren geschlichen: «Fir keine der beiden Ansichten kann es letztlich Frieden
geben, solange andere, von denen wir wissen, daB sie in Christus sind, nicht
im Heiligen Mahl der Gemeinschaft bei uns sind.»

Das Gesprach diber Proselytismus und Religionsfreibeit®

«Im 19. Jahrhundert sind in den Gebieten, die Missionsgesellschaften sich als ihr Tétigkeits-
feld ausersehen hatten, durch neue Begegnungen zwischen Christen aus verschiedenen Kir-
chen Spannungen entstanden. So sahen sich in einigen Fillen Missionen, die sich an Nicht-
christen wenden wollten, plotzlich unter den Mitgliedern anderer, vor langer Zeit in diesen
Lindern gegriindeten christlichen Kitchen arbeiten und sie zu sich heriiberziehen. Wiederum
in anderen Fillen richteten sich missionarische Bestrebungen auf Menschen, die man fiir
abgefallene oder ungeniigend evangelisierte Angehdrige anderer Kirchen hielt. In verschie-
denen Abstinden sind auch ,Freikirchen in solchen Gebieten entstanden, die bis anhin aus-
schliefflich Dominen von ,Volkskirchen® oder ,Staatskirchen® waren4. »

In diesen Zeilen kommen drei entscheidende Anliegen des Okumenischen
Rates der Kirchen zur Sprache, die sich je und je aneinander reiben werden. —
Den christlichen Korperschaften, welche oben unter der Bezeichnung Mis-
sionsgesellschaften und «Freikirchen» laufen (bei uns miiten hier noch die
Gemeinschaften genannt werden), geht es vor allem darum, daB3 eine so um-
fassend als moglich definierte Religionsfreiheit garantiert wird, damit sich ihre

12 Bericht der Sektion Einheit., ND, S. 73f., §§ 21—23.

18 «Proselytismus ist das Zerrbild des Zeugnisses. Das Zeugnis wird verzerrt, wenn —
heimlich oder offen — Uberredungskiinste, Bestechung, unetlaubter Druck oder Einschiich-
terung angewandt werden, um eine scheinbare Bekehrung zu erreichen; wenn wir die Erfolge
unserer Kirche der Ehre Christi iiberordnen; wenn wir die Unredlichkeit begehen, das Ideal-
bild unserer Kirche mit der Wirklichkeit einer andeten zu vergleichen; wenn wir den Vorteil
unserer Sache durch falsches Zeugnis gegen eine andere Kirche zu erreichen suchen; wenn
an die Stelle echter Liebe zu jedem einzelnen Menschen, mit dem wir es zu tun haben, pet-
sonliche oder Gruppenselbstsucht tritt. » — Klarer noch ist die Umschreibung der Haltung,
welche zum Proselytismus im Widerspruch steht: «Wir achten die Uberzeugungen der Kir-
chen, deren Auffassung und Praxis der Kitchenmitgliedschaft wir nicht teilen, und betrachten
es als unsere christliche Pflicht, fiir einander zu beten und einandet zu helfen, unsere jeweiligen
Schwichen durch freimiitigen theologischen Austausch, das Etlebnis gemeinsamen Gottes-
dienstes und durch konkrete gegenseitige Hilfeleistung zu iiberwinden.» (Evanston — Neu-
Delhi, Okumenischer Rat der Kirchen, Genf 1961, S. 269 u. 273.)

14 Evanston — Neu-Delhi, S. 270f., § 4.

122



missionarische und evangelistische Wirksamkeit ungestort entfalten kann. —
Dagegen werden die alteingesessenen Kirchen («Volkskirchen», «Staatskir-
chen») — insbesondere, wenn in ihnen ein starkes kirchliches BewuBtsein le-
bendig ist — zuerst darauf achten, dal3 ihre relative Einheit nicht in tausend
kleine Splittergruppen zerfillt und eine heillose geistige und geistliche Ver-
wirrung entsteht. Sie werden um Sicherungen gegen den Mibrauch der Re-
ligionsfreiheit ringen. — SchlieBlich legen die jungen Kirchen und Missionen
— also gerade diejenigen Korperschaften, welche am heftigsten Identifikation,
das Einheimischmachen des Evangeliums, verlangen! — den Finger auf die
katastrophalen Auswirkungen, die das Faktum der kirchlichen Zerspaltenheit
auf die Kraft und die Glaubwiirdigkeit des christlichen Zeugnisses hat. Sie
verlangen daher entschlossene Schritte in Richtung auf Frieden, Zusammen-
arbeit und Einheit zwischen den Kirchen.

Uber diesen Problemkreis ist vom Weltkirchenrat schon eingehend ge-
arbeitet worden. Ein Zeugnis dafiir ist die von der Vollversammlung in Neu-
Delhi angenommene Erklirung iiber Religionsfreiheit: «Die Freiheit, seine
Religion oder seinen Glauben in der Offentlichkeit oder zu Hause und allein
oder in Gemeinschaft mit anderen sichtbar zu bezeugen, ist fir die Verwirk-
lichung der inneren Freiheit wesentlich. — Sie umschlieSt die Freiheit des
Gottesdienstes, ...sowohl in der Offentlichkeit als auch zu Hause. — Sie um-
schlieBt die Freiheit der Lehre» und das Recht, «fiir seinen eigenen Glauben
zu werben und andere zur Annahme dieses Glaubens zu veranlassen. — Sie
umschlieBt die Freiheit, seine Religion und seinen Glauben zu praktizieren:
...mit Wort und Tat, in gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen
Angelegenheiten, sowohl im innenpolitischen Bereich als auch auf internatio-
naler Ebene. — .. .Religionsfreiheit umschlieBt die Freiheit, seine Religion
oder seinen Glauben zu 4ndern, ohne dalB3 das gesellschaftliche, wirtschaftliche
oder politische Nachteile der Personlichkeit zur Folge hat15.» Damit ist dem
Anliegen von Missionsgesellschaften, Freikirchen und Gemeinschaften im wei-
testen Malle Rechnung getragen worden.

Es wire aber vollig verkehrt, diese Erklirung als einen Freibrief zu mil3-
deuten, der den Kirchen erlaubt, sich gegenseitig ihre Mitglieder abspenstig
zu machen. Die Kirchen und die einzelnen Christen sind zur Freiheit gerufen
nicht gegeneinander, sondern fiireinander. Das Recht auf Religionsfreiheit mul3
zugesichert sein. Doch jede christliche Gemeinschaft sehe zu, daB} sie dieses
hohe Gut in Verantwortung gegen Gott und den Nichsten gebrauche. — Das
Zentralkomitee des Okumenischen Rates der Kirchen hat schon 1950 erklirt:

«Aus der gemeinsamen Mitgliedschaft im Okumenischen Rat ergibt sich die praktische
Folgerung, daB die Mitgliedskirchen sich miteinander solidarisch wissen, einander in der Not

15 Bericht der Kommission fiir Grundsatzfragen: Erklirung iiber Religionsfreiheit. ND
S. 105, §§ 8 u. g.

123



beistehen und sich solcher Handlungen enthalten, die zu ihren briidetlichen Beziehungen im
Widetspruch stehen wiirden®. »

Dadurch erfihrt der Proselytismus eine ebenso scharfe Verurteilung wie die
Unterdriickung der Religionsfreiheit. Dennoch ist das Problem bis zum heu-
tigen Tage an verschiedenen Orten noch weit von einer Losung entfernt. In
der Erklirung der Athiopisch-Orthodoxen Kirche finden sich folgende Worte:

«In diesem Zusammenhang macht uns die vetfehlte Begeisterung Sotge, mit der manche
Gruppen und Gemeinschaften, die sich christlich nennen, Gliedet det orthodoxen Kirche
in ihre eigenen Kreise hiniiberziehen. Sie meinen offenbat, solches ,Schafestehlen® gehore
mit zu ihrer rechtmiBigen missionarischen Arbeit. In dieser groBen Versammlung, in det
die Verschmelzung vom Internationalen Missionsrat und dem Okumenischen Rat der Kirchen
in Kraft treten soll, wollen wir mit besonderem Nachdruck betonen, wie wichtig es ist, daf3
endgiiltige Schritte unternommen werden, um dem unchristlichen Element in der Proselyten-
macherei dieser Gruppen entgegenzuwirken. » Die Kirchen bediitfen der Erneuerung. «Abet
das geschicht am besten so, daf3 die Glieder jeder Kirche zu festerer Treue und groBerem
Opfer in eben der Lage aufgerufen werden, in die Gott sie gestellt hat, und nicht so, da3 man
sie dazu verlockt, ihre Mutterkirche und deren Uberlieferungen preiszugeben. In vielen Fillen
eines solchen feindseligen Eindringens fehlgeleiteter Schwirmer geschieht es dann, daB das
Opfer einer solchen Proselytenmacherei nicht nur die eigene Mutterkirche, sondern Christus
selbst preisgibtl?. »

Mit dem letzten Satz wird die Hauptsorge der Missionen und jungen Kir-
chen getroffen. Das Neben- und Gegeneinander der Kirchen bewirkt oft, da3
der von verschiedenen Seiten «christlich» Umworbene sich endgiiltig vom
christlichen Glauben abwendet. — Wir haben uns an das Nebeneinander ver-
schiedener christlicher Konfessionen so weit gewohnt, daf3 dieser Zustand fiir
uns eine Selbstverstindlichkeit ist. Fiir die jungen Kirchen aber, deren Mitglie-
der fast iiberall als kleine Minderheit in einer riesigen Mehrheit von Nicht-
christen leben, bedeutet die Zerspaltenheit eine Schwichung, die man sich
weder leisten kann noch darf. — Afrikanische Delegierte haben darauf auf-
merksam gemacht, wie sehr der Islam aus der Uneinigkeit unter den Christen
Kapital schligt. Die mohammedanischen Missionare kniipfen bei dem Wunsche
der Afrikaner nach einem einigen «schwarzen» Kontinent an, preisen den
Islam als die Religion, in der in Glaubensfragen alle eins seienl®, verweisen
demgegeniiber auf die grofle Zerspaltenheit der Kirche und folgern daraus
schliissig: Die rechte Religion fiir Afrika ist der Islam. — Ahnliches berichtet
John Grant in seinem Buch «Gods People in India» mit Bezug auf Indien.
Er vermutet, dall die Masseniibertritte von Parias zum christlichen Glauben
dadurch zu einem gewissen Stillstand gekommen sind, dafl die Parias durch

16 «Die Kirche, die Kirchen und der Okumenische Rat der Kirchen » (meist als «Toronto-
Erklirung » zitiert), IV/7, Evanston — Neu-Delhi, S. 278.

17 BErklirung der Athiopisch-Orthodoxen Kirche. ND, S. 257f.

18 Wie weit diese Behauptung fiir Afrika stimmt, bleibe dahingestellt. Das Entscheidende
ist, daB3 diese Propaganda bei den Afrikanern einzuschlagen scheint.

124



den Eintritt in verschiedene Kirchen die Einheit verloren, die sie als Ange-
horige der gleichen Kaste doch hatten. So erhilt denn aus dem Auftrag der
Kirche zur Mission der Ruf zur Einheit je linger desto groBere Dringlich-
keit. Die Stimme der jungen Kirchen ruft in Erinnerung, daB3 Einheit un-
trennbar mit dem Leben und Wesen der Kirche verbunden ist.

«Einheit unter Christen mull mit der Einung des Vaters mit dem Sohn gleichgesetzt wet-
den... Die Eine ungeteilte geschichtliche Kirche ist das Ergebnis der Offenbarung Gottes
und seiner wirklichen Gegenwart. .. Die Kirche bewegt sich darum nicht dadurch auf die
Einheit zu, daBl Verstindnisse von Einheit nebeneinander gestellt werden; vielmehr lebt
sie aus der Einung von Gott und Mensch», wie sie sich in Christus verwirklicht19.

Der Ruf von Neu-Delhi ur Einbeit

Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ist eine dreifache Herausforderung

fir alle christlichen Kirchen und Gemeinschaften:

— Sie ist der Ruf zur Einheit in der Treue gegeniiber Gottes Wort und Auf-
trag.

— Sie ist der Ruf zur Einheit im Zeugnis: in der Bereitschaft, das Evangelium
so weit einheimisch zu machen, daB3 man dariiber zum Bettler wird und nur
noch als Bettler, als Bittender, davon reden kann, wo wir das Brot des
Lebens empfangen konnen.

— Sie ist der Ruf zur Einheit als Basis und Ziel des Weges der Kirche Christi.
Keine der drei Forderungen darf um einer anderen willen zuriickgestellt

werden.

Einbheit in der Treue gegentiber Gottes Wort

Militirische Einheit, die Einheit in einem Betrieb oder in einer Mannschaft
1468t sich in ziemlich weitem Ausmal organisieren; die Einheit der Kirche nicht.
Wohl konnen Kirchenfithrer durch geschickte Politik und psychologisches
Einfiihlungsvermogen eine institutionelle Einigkeit herstellen. Doch solche
Einigung ist noch lange nicht Einheit der Kirche, denn sie kdnnte gegen Gott
geschaffen worden sein. Altes und Neues Testament bezeugen gleichermallen
diese unheimliche Méglichkeit, daBl das Volk sich einigt gegen Gott und nicht
fir ihn. Einheit der Kirche ist also nicht zuerst eine Frage der menschlichen
Organisation, sondern des Gehorsams gegentber Gott: Sie hingt davon ab,
daB man Gott wirken, Gott organisieren liBt. Gehorsam gegeniiber Gott
kann niemals nur auf die Einheit der Kirche ausgerichtet sein, sondern sie be-
trifft die Gesamtheit des kirchlichen Lebens. Daher ist echte Einheit der Kirche

1% Dije Sitze stammen nicht von einem Vertreter der Jungen Kirchen, sondern von Dr.
Nissiotis, a. a, O, (vgl. Anm. 10), ND, 8. 408.

125



untrennbar verbunden mit ihrer Erneuerung: mit dem Kampf um Glaube,
Liebe, Hoffnung, Gerechtigkeit, Friede, Freiheit und Wahrheit.

Einbeit im missionarischen Auftrag

Der ZusammenschluB von Weltkirchenrat und Internationalem Missionsrat
ist ein Zeichen dafiir, dafl Kirche und Mission unzertrennlich zusammen-
gehoren. Bischof Newbegin verlangt daher mit Recht, daB die bleibenden

Merkmale christlicher Mission in den Mitgliedskirchen lebendigen Ausdruck

finden missen:

— Christliche Mission fordert personlichen Einsatz ohne jede Garantie auf
Erfolg.

— Sie ist getragen vom BewuBtsein und Willen, daB Gottes Auftrag und Ver-
heiBung iber die Grenzen der bestehenden christlichen Gemeinschaft hin-
aus will.

— Obwohl sie den Paternalismus schroff ablehnt, weil3 sie, dal3 geistige Vater-
schaft nicht geleugnet werden darf, sondern fortdauernde Verpflichtungen
mit sich bringt20.

Dieser Aufruf erfolgt nicht nur im Blick auf Afrika und Asien. Er ergeht
ebensosehr im Blick auf den missionarischen Auftrag bei uns. Die Mitglieds- -
kirchen des Weltkirchenrates sind aufgerufen, sich zu priifen, ob sie in ihrer
jetzigen Gestalt diesen Anforderungen Gentge leisten. Sie werden dabei den
Ruf von Neu-Delhi nach Identifikation, dem Eingehen auf die heutigen Struk-
turen der Gesellschaft und des Denkens ernst nehmen miissen. So ist es gut
moglich, daB sich der Zusammenschlu3 von Internationalem Missionsrat und
Weltkirchenrat als das geschichtswirksamste Ereignis der III. Weltkirchen-
konferenz erweisen wird.

Einbeit als Basis und Ziel

Die Versammlung von Neu-Delhi hat eine Erweiterung der Basis des oku-
menischen Rates der Kirchen sowie eine Erklirung tiber «Die Einheit, die wir
suchen» angenommen. Beide Texte verlangen von allen Mitgliedkirchen eine
intensive Auseinandersetzung. Die schweizerischen reformierten Kantonalkir-
chen werden sich mit Bezug auf die Basis die Frage gefallen lassen miissen, ob
das Bekenntnis zur Bekenntnislosigkeit ihre einzige Moglichkeit in der Be-
kenntnisfrage sei?l. Alle aber sollen zusehen, ob sie Jesus Christus wirklich
gemil der Heiligen Schrift bekennen. Im Blick auf die Einheit, die wir suchen,
bediirfen wohl vor allem die Fragen um die Lehre von der Kirche einer griind-

20 Nach Bischof Lesslie Newbegin: «Die missionarische Dimension der 6kumenischen
Bewegung.» ND, S. 316—3109.

2L Thesen der Vorbereitungstagung fiir die 3. Vollversammlung des Weltkirchenrates
(die Tagung fand vom 13.—15. Juli 1961 in der Reformierten Heimstitte Boldern statt), S. 3.

126



lichen Uberarbeitung. — Doch wie immer sich die Mitgliedkirchen zu den
beiden herausfordernden Texten verhalten, wird es eine denkwiirdige Tatsache
bleiben, daf sich in Neu-Delhi Kirchen protestantischer und katholischer Tra-
dition auf eine gemeinsame Basis ihres Glaubens und auf eine gemeinsame
Umschreibung der Einheit, die sie suchen, einigen konnten. So sollen denn
am SchluB unserer Ausfiilhrungen Einheitsbasis — gleichsam der lebenspen-
dende, alles nihrende Boden — und Einheitsziel — gleichsam der ferne, uner-
reichte Himmel — zitiert werden, zwischen denen sich die weiten Bogen der
6kumenischen Bewegung spannen:

«Der Okumenische Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn
Jesus Christus gemiB der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum ge-
meinsam zu erfiillen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehte Gottes des Vaters, des Sohnes
und des Heiligen Geistes 22 »

Diese Gemeinschaft bekennt:

«Wir glauben, daB3 die Einheit, die zugleich Gottes Wille und seine Gabe an seine Kirche
ist, sichtbar gemacht wird, indem alle an jedem Ort, die in Jesus Christus getauft sind und
ibn als Herrn und Heiland bekennen, dutch den Heiligen Geist in eine vollig verpflichtete
Gemeinschaft gefithrt werden, die sich zu dem einen apostolischen Glauben bekennt, das
eine Evangelium verkiindigt, das eine Brot bricht, sich im gemeinsamen Gebet vereint und
ein gemeinsames Leben fiihrt, das sich in Zeugnis und Dienst an alle wendet. Sie sind zu-
gleich vereint mit der gesamten Christenheit an allen Orten und zu allen Zeiten, in der Weise,
daB Amt und Glieder von allen anerkannt werden und daB alle gemeinsam so handeln und
sprechen konnen, wie es die gegebene Lage im Hinblick auf die Aufgaben etfordert, zu denen
Gott sein Volk ruft®.»

Anhang

Aufnabme der Russisch-Orthodoxen Kirche in den Weltkirchenrat

Bei der Beurteilung der Aufnahme der Russisch-Orthodoxen Kirche in den
Okumenischen Rat der Kirchen sollten mindestens die folgenden Fragen be-
ricksichtigt werden:

A. Prizedenzfille

Fir die Ablehnung des Gesuches der Russisch-Orthodoxen Kirche (=ROK)

auf Aufnahme in den Weltkirchenrat kamen zwei Griinde in Frage:

— Es handelt sich um eine orzhodoxe Kirche.

— Es handelt sich um eine Kirche, welche unter kommunistischer Herrschaft lebt.
Fir beides waren die Prizedenzfille geschaffen. Da als Grund fir eine

eventuelle Ablehnung nur das Leben im kommunistischen Machtbereich an-

22 ND, S. 99.
23 Bericht der Sektion Einheit, § 2, ND, S. 65.

127



gegeben wurde, werden wir im folgenden nur auf die damit verbundenen
Fragen eingehen.

Die Prizedenzfille: Kirchen der DDR, von Jugoslawien, Polen, Ruminien
und der Tschechoslowakei waren schon vor Neu-Delhi Mitglieder des Oku-
menischen Rates. Wollte man einer Aufnahme entgegentreten, so mufite man
entweder grundsitzliche Unterschiede gegeniiber diesen Prizedenzfillen auf-
weisen kénnen oder versuchen, jene Fille als bedauerliche Fehltritte riick-
gingig zu machen.

B. Theologische Grundlage

Der Bruder in Christus kann nicht gewihlt werden; er ist gegeben und auf-
gegeben. Wenn er darum bittet, dal man ihm die Bruderhand reicht, darf die
Bitte nicht abgeschlagen werden, es sei denn, man miusse ihm gegeniiber das
Anathema aussprechen. Das setzt aber eine griindliche Kenntnis des Verhand-
lungspartners voraus. Alles hingt daher von der Frage der Information ab:
Sind die offiziellen Vertreter der ROK Christen und reprisentieren sie wirklich
die leidende Kirche in SowjetruBBland? '

C. Information

Methodisches: M. L. Zander, Professor an der orthodoxen Universitit in Paris,
vergleicht die Lage der ROK derjenigen einer gefangenen Mannschaft in einer
besetzten Festung. Das bedeutet, dafl, was immer aus der Festung heraus-
kommt, je auch den Stempel der Besetzungsmacht trigt. Wer sich um eine
rechte Beurteilung der ROK miht, muBl diesem Umstand Rechnung tragen.
Er muf} die Texte der ROK, die notwendig den Stempel der Besetzungsmacht
tragen, lesen lernen, den Sinn oft zwischen den Zeilen herauslesen miis-
sen. Er mufBl Vertreter der ROK aus moglichst verschiedenen Kreisen
personlich kennenlernen und bei diesem Kontakt daran denken, daf3 der Ge-
sprichspartner wieder in die Festung zuriickkehren wird.
Informationsmaterial: Gesetzgebung und Ideologie der Sowjetunion: Danach
sollten Kirche und Religion eigentlich schon {iberwunden sein. Stichwort:
Abschaffung der Religion. Orientierung iber diese Fragen vermittelt der
NZZ-Artikel iber «Staat und Kirche im kommunistischen Machtbereich?%».
Seine Stirke ist die gute Darstellung des Willens des Staates, alle Religion ab-
zuschaffen. Seine Schwiche ist, dal3 die Frage, ob das Wunschbild des Staates
mit der Wirklichkeit iibereinstimmt, iiberhaupt nicht gestellt wird, ebensowenig
die kritischen Fragen, zu denen Zanders Bild nétigen sollte. So wird die ROK
zum vornherein als Kollaborationistin des Staates betrachtet, wofiir sich na-

2 Prof. J. Szikra: «Staat und Kirche im kommunistischen Machtbereich. » Neue Ziircher
Zeitung, Nrn. 497, 503 u. 520, Ziirich 1962.

128



tiirlich leicht die nétigen Belege beschaffen lassen. Man denke an den Stempel
der Besetzungsmacht!

Polemische Schriften gegen die Aufnahme der ROK in den Weltkirchenrat:
Die darin geduBerten Bedenken lassen sich in folgende Punkte zusammen-
fassen: Die offiziellen Vertreter der ROK sind Marionetten des Kremls. Wo
immer sie hinkommen, werden sie sich daher als Sendboten des Kommunis-
mus betitigen. Durch die Aufnahme der ROK wird der Okumenische Rat in
seiner Aktionsfreiheit eingeschrinkt. So wird zum Beispiel eine Verurteilung
des Totalitarismus nicht mehr méglich sein. Weiter wird gefragt, ob durch die
Aufnahme der ROK die christlichen Briider im Osten nicht mehr in Bedring-
nis gebracht werden, als daf3 ihnen dadurch geholfen wird. SchlieBlich bleibt
die Frage, ob die russisch-orthodoxen Emigrationskirchen im Weltkirchenrat
nicht allmihlich eliminiert oder kaltgestellt werden.

Direkte Informationen iiber das Leben innerhalb der ROK sickern leider
nur sehr spirlich durch. Um so eher haben wir Grund, denen, die zu uns kom-
men, die ndtige Publizitit zu verleihen. Es ist daher unverstindlich, dafl von
den Auseinandersetzungen zwischen ROK und Kreml im Jahre 1960 in un-
serer Presse kaum Notiz genommen worden ist. Am 16. Februar 1960 hatte
Patriarch Alexej anliBlich einer Abriistungskonferenz im Kremltheater in
Moskau die ROK als Kulturtrigerin gepriesen und ihre Verdienste von der
Vergangenheit bis in die Gegenwart aufgezihlt. Er prangerte an, dall der
Staat den Friedens- und Liebesdienst der Kirche mit schirfsten Angriffen be-
antworte. Doch «alle Anstrengungen des Menschenverstandes gegeniiber dem
Christentum» vermégen nichts. «Spricht doch seine zweitausendjihrige Ge-
schichte fiir es selbst und hat doch Christus selbst alle feindlichen Ausfille
gegen sich vorgesehen und der Kirche das Gelobnis der Unerschiitterlichkeit
gegeben, indem er sagte, die Pforten der Holle werden sie nicht Gberwilti-
gen?8,» Der Staat hat auf diese Worte mit einer ganzen Reihe schwerster
Schlige geantwortet. «Im Sommer 1960 sprach Alexej vor dem Heiligen Synod
sehr offen iiber die kiinftigen Beziehungen der Kirche zur Staatsmacht, worauf
sich aufler dem damaligen Leiter des AuBenamtes des Patriarchates, Metropolit
Nikolai, simtliche Mitglieder der Hierarchie fiir eine entschlossene Haltung
gegeniiber den politischen Instanzen erklirten. Der unmittelbar darauf erfolgte
Wechsel im AuBenamt, dessen Leitung an den erst 3zjihrigen Erzbischof
Nikodim iiberging, wird damit im Zusammenhang gestanden haben?6.» Der
Verfasser des Berichtes iiber die Rede Alexejs vom 16. Februar und ihre Folgen
vermutet, dal das Aufnahmegesucht der ROK im Zusammenhang mit diesen

% Rob. Hotz: «Die Russisch-Orthodoxe Kirche stellt ein Aufnahmegesuch an den Welt-
kirchenrat», Orientierung, 31. Mai 1961, Hg.: Apologetisches Institut des Schweiz. Kath.
Volksvereins, Ziirich.

* Evangelische Welt, 16. Nov. 1961, 8. 664f.: «Doppelgesichtige Kirchenpolitik des
Kremls». Evang. Presseverband fiir Westfalen, Bethel bei Bielefeld.

129



Ereignissen gesehen werden miisse. — Warum hat unsere Tagespresse von
diesen Begebenheiten keine Notiz genommen? Etwa weil dadurch ein Bild
von der ROK entstehen kénnte, das nicht in unser iibliches Schema hinein-
palit?

D. Vorbereitung der Aufnahme durch den Weltkirchenrat

Seit 1954 stand der Weltkirchenrat in Korrespondenz mit dem Patriarchat von
Moskau. Am 7./8. August 1958 trafen 3 Vertreter des Moskauer Patriarchates
mit 3 Vertretern des Weltkirchenrates in Utrecht zusammen. Im Juni 1959
weilten 2 Delegierte des Moskauer Patriarchates fiir mehrere Wochen in Genf.
Vom 3. bis 18. Dezember 1959 erfolgte der Gegenbesuch von § Stab-Mitglie-
dern des Weltkirchenrates in Moskau. Im August 1960 nahmen russisch-
orthodoxe Beobachter an der Sitzung des Zentralkomitees in St. Andrews teil.
Im gleichen Monat wurde im Moskauer Patriarchat eine Kommission fiir
zwischenkirchliche Beziehungen gegriindet. Am 11. April 1961 stellte die ROK
durch Alexej den Aufnahme-Antrag?’.

E. Verweigerung der Aufnahme hitte die Gefahr einer ostlichen Gegenokumene herauf-
beschworen?®

F. Das Risiko

Die Delegierten haben die Bedenken, die gegen die Aufnahme der ROK laut
geworden sind, ernst genommen. Unter den Delegierten aus den Lindern des
Westblocks hat es wohl keinen gegeben, der sich nicht im klaren dariiber war,
daBB der Okumenische Rat an dem dicken Brocken, den er in Neu-Delhi
schluckte, ersticken kénnte. Doch eine andere Uberlegung ging vor: Wo es
um den Gehorsam gegeniiber der christlichen Botschaft geht (vgl. B), da mul3
man es wagen, sein eigenes Leben aufs Spiel zu setzen. Christus spricht: Wer
sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es gewinnen. Damit soll nicht
gesagt werden, daB8 der Okumenische Rat schlieBlich schéner denn je zuvor
dastehen wird. Es ist moglich, daB er eines Tages — in welcher Form das auch

?" Eine ausfithrliche Darstellung findet sich im Juli/August-Heft von « Ost-Europa»
(DVA, Stuttgart), S. 54518

28 Diese Frage bediitfte einer eigenen Untersuchung. Hier sei lediglich darauf hingewiesen,
daB die Behauptung, eine dstliche Gegendkumene bestehe schon in Gestalt der «Prager All-
christlichen Friedenskonferenz» (Neue Ziircher Zeitung, Nr. 4347, 1961) als unrichtig zu-
riickgewiesen werden mul. Bei allen Untetschieden zwischen Weltkirchenrat und Prager
Friedenskonferenz mulB festgehalten werden, daB die beiden Bewegungen sich einander ni-
hern, nicht auseinanderstreben (vgl. «und Friede auf Erden», Dokumente der Ersten All-
christlichen Friedensversammlung, Prag 1961, S. 145f. (u. S. 126f.) und S. 158f. einerseits;
ND, S. 173, § 12, anderseits. AuBlerdem mul3 auf die Mitglieder des beratenden Ausschusses
der Prager Konferenz hingewiesen werden, welche direkt oder indirekt fiir den Weltkirchen-
rat arbeiten: «und Friede auf Erden», S. 183f.; ND, S, 489fL.).

130



immer geschehen mag — sein Leben einbuflen wird. Wenn das aber im Gehot-
sam gegeniiber Christus geschehen ist, so wird die Sache der Okumene dadurch
letztlich gestirkt werden.

G. Die «Weltmeinung »

Last and least, wirklich nur ganz zuletzt, soll noch auf eine Beobachtung hin-
gewiesen werden, die in Neu-Delhi in die Augen sprang. Unsere Haltung ge-
gentiber dem Kommunismus ist die Haltung der Menschen aus dem deutschen
Sprachraum. Schon der Amerikaner ist durchaus bereit, Kulturabkommen mit
der UdSSR zu treffen. Denn wenn er witrklich der geistig Stirkere ist, was
kann ihm ein solches Abkommen schaden? Die afrikanischen und asiatischen
Delegierten weigerten sich, sich auf den Ost-West-Gegensatz festlegen zu
lassen. Fiir sie sind und bleiben die beiden ersten Fragen Kolonialismus und
Rassendiskriminierung. Vielleicht mull es doch nachdenklich stimmen, dal3
von den rund 150 sich an der Abstimmung beteiligenden Kirchen nur drei
gegen die Aufnahme waren und vier sich der Stimme enthalten haben.

Beziehungen des Weltkirchenrates ur Rimisch-Katholischen Kirche (= RK)

A. Aus den Satzungen det Kommission fiir Glauben und Kirchenvetfassung

Fir Unionsverhandlungen ist innerhalb des Okumenischen Rates das Referat
fiir Glauben und Kirchenverfassung zustindig. § 4 (iv) seiner Satzungen lautet:
«Nur die Kirchen selbst sind befugt, der Wiedervereinigung dadurch praktisch
niher zu treten, dal sie Verhandlungen miteinander aufnehmen. Es ist nicht
die Aufgabe der Bewegung, Pline zu entwerfen und den Kirchen zu sagen,
was sie tun sollen, sondern als Gehilfin der Kirchen Vorarbeit zu leisten, indem
sie MiBlverstindnisse beseitigt, Hindernisse der Wiedervereinigung erortert
und Berichte herausgibt, die den Kirchen zur Erwigung unterbreitet wer-
den?®. » ‘

B. Einzelne Kirchen werden

in Texten des Okumenischen Rates, welche grundsitzliche Fragen behandeln,
sebr selten erwibnt. Um solche Texte handelt es sich sowohl beim Vorberei-
tungsmaterial fiir Neu-Delhi wie bei den Dokumenten der Konferenz selbst:
Will man die Frage beantworten, wie weit das Gesprich mit der Rémischen
Kirche im Weltkirchenrat ernst genommen wird, so mufl man den Sachge-
halt der Sektions- und Kommissionsberichte priifen.

2 Arbeitsbuch fiir die Ausschiisse det Vollversammlung, zusammengestellt fiir die Dritte
Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen. S. 107, Anmerkung.

131



C. Das Gesprich zwischen katholischer und protestantischer Tradition innerhalb des Welt-
kirchenrates

Eine Prifung der genannten Berichte ergibt, daB zwischen den Kirchen katho-
lischer und protestantischer Tradition innerhalb des Weltkirchenrates wohl alle
Fragen durchdacht und besprochen werden, welche das Gesprich mit der
Romischen Kirche betreffen, mit Ausnahme des monarchischen Episkopates
des Papstes. Dementsprechend beteiligen sich immer wieder rémisch-katholi-
sche Theologen an den Studienarbeiten des Weltkirchenrates und leisten wert-
volle Beitrige.

D. Konkrete Auftrige mit Bezug auf die Romische Kirche

Die Kommission fir Grundsatzfragen hat der Versammlung den folgenden
Text zur Annahme empfohlen:

«Der Ausschul} begriiit die engeren Kontakte, die in der letzten Zeit mit
gewissen romisch-katholischen Theologen und anderen rémisch-katholischen
Kirchenminnern, denen die christliche Einheit am Herzen liegt, zustande
gekommen sind, und hofft, daB3 sie sich in der Zukunft fruchtbar weiterent-
wickeln. Der Ausschull empfiehlt, die Vollversammlung moge ihrer Freude
dariiber Ausdruck verleihen, daf3 auf dieser Vollversammlung Beobachter einer
Anzahl von Kirchen, einschlieBlich der romisch-katholischen Kirche, anwe-
send sind; sie moge weiter allen Mitgliedskirchen die Wichtigkeit des bestin-
digen Gebetes fiir ihre christlichen Briider in allen Teilen der Welt auf Herz
und Gewissen legen 30.»

Diese Empfehlungen sind von der Konferenz angenommen worden und
sind damit bestimmend fiir die Politik des Okumenischen Rates bis zur nich-
sten Vollversammlung.

3% Bericht der Kommission fiir Grundsatzfragen: Beziehung zu Nichtmitgliedskirchen,
§§ 2 und 3. ND, S. 1o01.

132



	Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ruft zu Mission und Einheit

