
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 42 (1962-1963)

Heft: 2

Artikel: Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ruft zu Mission und Einheit

Autor: Schnyder, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ruft zu Mission
und Einheit

CHRISTOPH SCHNYDER

Vom 19. November bis j. Dezember 1961 tagte in Neu-Delhi die III. Vollversammlung des Ökumenischen

Rates der Kirchen. Die Verarbeitung des reichhaltigen Stoffes, der den Teilnehmern im
Vorbereitungsmaterial («Arbeitsbuch » und «Evanston — Neu-Delhi ») und — während der Konferenz —
in den Referaten vorgelegt worden war, erfolgte in 3 Sektionen, die den Auftrag hatten, unter den Themen

«Zeugnis», «Dienst» und «Einheit» die Richtlinien für die Arbeit in den Mitgliedskirchen und ihren

Gemeinden zu erarbeiten; außerdem in ij Kommissionen, welche die Richtlinien für die verschiedenen

Abteilungen und Unterabteilungen des Weltkirchenrates festlegten. — Der Verfasser des folgenden
Berichtes nahm an den Beratungen der Sektion Zeugnis teil. So mußten für ihn die Fragen um Zeugnis und

Mission großes Gewicht erhalten. Er glaubt aber nicht, daß dadurch ein verzerrtes Bild von der

Vollversammlung entsteht, da die Frage nach Auftrag und Sendung der Christen in der heutigen Weltfür die

ganze Konferenz bestimmend war. —Zitiert wird nach dem eben im Luther-Verlag (WittenjRuhr) von

Dr. Focko Lüpsen herausgegebenen Buch Neu-Delhi-Dokumente. Die Redaktion

Der Ruf von Neu-Delhi ^um Zeugnis

Identifikation

«Das Evangelium ist eine Saat. Wenn sie gesät wird, wächst eine Pflanze daraus,

die sowohl die Merkmale der Saat wie auch des Bodens trägt, in den sie

gesät wurde. Die Schwierigkeit mit den Missionaren war, daß sie uns das

Christentum als eine Topfpflanze brachten. Wir sind nun dabei, den Topf zu
zerbrechen und die Pflanze in unsere eigene Erde zu setzen1. »

D. T. Niles prägte dieses Bild, um Probleme und Aufgaben der Christen in
Indien zu umschreiben. Er schaffte damit aber zugleich den plastischen
Ausdruck für eine der brennendsten Fragen der III. Weltkirchenkonferenz: Wie
wird das Zeugnis «Jesus Christus, das Licht der Welt» richtig weitergegeben?

Der Bericht der Sektion Zeugnis antwortet: «Die Weitergabe des

Evangehums schließt die Bereitwilligkeit und die Fähigkeit des Evangelisten ein,
sich mit denen zu identifizieren, die er anspricht. An die Seite unseres Hörers
zu treten, dort zu sitzen, wo er sitzt, ist die entscheidende Voraussetzung, auf
Grund deren wir allein den Anspruch erheben können, gehört zu werden.
Durch solche einfühlende Identifikation, durch die die Liebe Christi
weitergegeben wird, zeigt der christliche Zeuge, daß er nicht seine eigene Botschaft

1 Zitiert nach «Die Tat», 27. Jahrgang, Nr. 32, Seite 15 : «Christentum als Topfpflanze. »

113



oder seine überlegenen Gaben verkündet, sondern die Wahrheit Christi ; es ist,
als ob ein Bettler dem anderen weitersagte, wo man das Brot des Lebens
empfangen kann2. »

Das Stichwort, mit dem in Neu-Delhi auf die Frage nach der Weitergabe
des Evangehums geantwortet worden ist, lautet also: «Identifikation». Besser
noch wird das, worum es geht, durch das englische Wort «indigenisation»
ausgedrückt, welches deutsch wohl am ehesten durch das substantivierte Verb
«Einheimischmachen» wiedergegeben werden kann. Es bedeutet, daß die
christliche Botschaft eindringen soll in die Strukturen der heutigen Gesellschaft

und des heutigen Denkens.

Identifikation mit den Strukturen der heutigen Gesellschaft

Macht der Pfarrer keine Hausbesuche, so wird ihm das von den treuen
Gemeindegliedern übel vermerkt. Dagegen wird es ihm niemand verargen, wenn
er während seines ganzen Lebens keinen Fuß in die Hallen, Buden und Büros

setzt, wo dieselben Gemeindeglieder arbeiten. Vor 200 Jahren wäre diese

Feststellung kein Anlaß zur Beunruhigung gewesen, da damals Wohnort und
Arbeitsplatz weitgehend zusammenfielen. Das ist aber heute bei fast niemandem
mehr so. Weshalb werden dann vom Pfarrer «nur» Hausbesuche und nicht
auch Arbeitsplatzbesuche verlangt? Gewiß, viele praktische Gründe sprechen
dagegen. Dennoch können wir uns die unangenehme Frage nicht ersparen,
ob das eben Festgestellte nicht ein Zeichen dafür ist, daß die Arbeitswelt heute

weitgehend aus der christlichen Verkündigung ausgeklammert ist.
Es wird in diesem Zusammenhang jeweils gern und schnell auf Industriepfarrer

und Arbeiterpriester hingewiesen (warum eigentlich nicht auf die viel
größere Zahl von Theologen, die in Presse, Radio, Psychiatrie usw. tätig sind?).
Ob und wie weit der zugrunde hegende Gedanke, daß der Theologe überall
dabei und drin sein müsse, richtig ist, wird die Zukunft weisen. Die Teilnehmer
der Konferenz von Neu-Delhi haben die Antwort in einer anderen Richtung
gesucht: sie gingen von der FeststeUung aus, daß die christliche Botschaft in
den Mitgliedern der Kirche, die Tag für Tag zur Arbeit fahren, schon am
Arbeitsplatz ist. Es ginge also nur darum, daß die Laien, «die Kirche in der
Welt », wie sie in Neu-Delhi immer wieder genannt wurden, wirkhch als Zeugen

an ihrer Front stünden. Dazu müßten sie ausgerüstet werden, und solches

Ausrüsten sollte die erste und wichtigste Aufgabe des Pfarrers sein. Pfr. HR.
Weber, einer der Direktoren des Ökumenischen Institutes Bossey, hat für das

rechte Verhältnis von Pfarrern und Laien folgendes Bild geprägt : Vergleichen
wir die Kirche mit einer Armee, so haben die Pfarrer die Funktion der
Verpflegungstruppe. Frontkämpfer sind die Laien. Das Bild schließt die Forderung
nach guter Orientierung von der Front zur Verpflegungstruppe in sich, damit

2 Neu-Delhi-Dokumente (im folgenden abgekürzt als ND), Luther-Verlag, Witten/Ruhr
1962. S. 31.

114



die Verpflegung an den rechten Ort gebracht wird. — Der Bericht der Sektion

Zeugnis schließt daraus :

«Pfarrer und Laien müssen es lernen, als Team zusammenzuarbeiten, beiderseits stets dessen

bewußt, daß der andere ein wesentliches Amt und eine Gnadengabe für seine eigene
besondere Aufgabe in dem einen Leib Christi hat. Gewiß wird sich eine viel reichere
Gemeinschaft und Zusammenarbeit einstellen, sobald die ganze Kirche ihre Aufgabe als Volk
Gottes begriffen hat, als Volk Gottes, das Gott selbst mit mancherlei Arten des Amtes
ausgestattet hat, von denen die eine besondere Art des Amtes, nämlich das des ordinierten
Geistlichen, dazu ausgesondert ist, all die verschiedenen Zeugen in ihren mannigfaltigen Berufen,
deren Amt mitten in der vielgestaltigen Aktivität der säkularen Welt auszuüben ist, zu stärken,
zu schulen, zu ermutigen und zu vereinigen 3. »

Man möchte unseren Gemeinden wünschen, daß möglichst bald viele dieser

ForderungenWirklichkeit würden,damit die Gemeindeglieder sich entsprechend
ihrer Begabung vermehrt einsetzen könnten, ihre Talente genützt würden und
unsere Pfarrer die Kraft auf ihre eigentlichen Aufgaben konzentrieren könnten :

Verkündigung, Lehre und Seelsorge.
Wenn vom Zeugendienst an der Front die Rede ist, darf man sich darunter

keine marktschreierische Propaganda vorstellen. Prof. Takenaka berichtet in
seinem Referat «Zu dienen berufen», wie er anläßlich eines «Pfarrer-in-der-
Industrie-Projektes» 4 Monate als Kranführer arbeitete. Kurz bevor er wieder
auf die Universität zurückkehrte, fragte ihn ein Arbeiter : Masao, warum bist
du niemals wütend geworden? Nach vier Monaten erst war der Moment für
das gesprochene Zeugnis da. Dr. Visser 't Hooft gibt die Faustregel : Wir sollten
ein schlechtes Gewissen haben, wenn wir nicht jede gute Gelegenheit benutzten,

die uns gegeben ist, das Evangebum zu verkündigen. Aber wir sollten
kein schlechtes Gewissen haben, wenn wir lange auf eine Gelegenheit dieser Art
warten müßten, oder wenn sie nie käme4. Denn ein Mensch, auch wenn er
nicht spricht, kann nicht anders denn Zeuge sein ; fraglich ist aUein, wofür er
Zeugnis ablegt. Das Zeugnis des Christen ist der Dienst. — Doch hier erhebt
sich einmal mehr die Frage: Wie und wo soll christbcher Dienst heute
geschehen? Neu-Delhi hat mit erfreuhcher Eindeutigkeit festgehalten, daß dieser
Dienst überall geschieht und gerade dort am nötigsten ist, wo es scheinbar am
schwierigsten ist, die Hände reinzuhalten. Christen sollen Verantwortung
übernehmen in Pohtik und Wirtschaft. — Doch es bleibt die Frage der
zahlreichen bestehenden christbchen Verbände und Institutionen, ob es nicht so
etwas wie einen spezifisch christlichen Dienst gebe, der der Erfüllung durch
Christen harre. Sie wurde mit großer Zurückhaltung beantwortet. Immerhin
gehen verschiedene Konferenzbeiträge darauf ein ; sie versuchen den Weg für
einen spezifisch christlichen Dienst zu markieren. Ein Blick auf die Geschichte
der sozialen Arbeit vermag die formale Vorlage zu geben. Takenaka weist
darauf hin, daß die Kirche geschichtlich die Mutter der sozialen Arbeit war.

3 ND, S. 37.
4 Prof. Masao Takenaka: Zu dienen berufen. ND, S. 297f.

115



«Das trifft sowohl für die Geschichte des sozialen Dienstes im Westen zu wie
auch für das sogenannte Missionsfeld. Vor einigen Jahren bat die Regierung
von Frankreich den Minister für Soziales in der japanischen Regierung um die
Namen der hervorragendsten Sozialarbeiter in Japan... Nach sorgfältiger
Prüfung empfahl die japanische Regierung folgende vier Leute : Jyuji Ishii, der
das erste Waisenhaus in Okayama eröffnete; Kosuke Tomeoka, der der Gründer
einer Einrichtung für jugendliche Straffällige ist; Gunpei Yamamura, der
verschiedene soziale Einrichtungen durch die Heilsarmee gründete, und Takeo
Iwahashi, einen Bhnden, der sein Leben dem Wohl der Blinden widmete. Alle
diese, ohne eine einzige Ausnahme, sind Christen5. » Takenaka stellt im nächsten

Abschnitt sehr realistisch fest, daß die von Christen geschaffenen Typen
der Sozialhilfe mehr und mehr vom Staat übernommen werden (ein Prozeß,
der bei uns sozusagen abgeschlossen ist). Er beklagt diese Entwicklung keineswegs.

Vielmehr stellt er fest, daß dadurch Kräfte in der Kirche frei werden, die
auf anderen sozialen Gebieten wirksam werden können. Für welche? Wir
haben davon gesprochen, daß die christliche Botschaft in die Strukturen der
heutigen Gesellschaft eindringen müsse. Öffnet sich nicht gerade im Bbck auf
diese Strukturen eine unermeßliche soziale Aufgabe? Geht es nicht darum, daß

immer wieder festgehalten werden muß : Die Strukturen und Ordnungen der
Wirtschaft und Politik sind um des Menschen willen geschaffen, nicht umgekehrt.

Ist der spezifisch christliche Dienst heute nicht der, daß diese Ordnung
als völbg unumkehrbar bekannt wird und die christlichen «Sozialpioniere»
alles in ihren Kräften Stehende tun, damit sie nicht umgekehrt werden kann.
Das ist ein mühseliger Kleinkrieg, vielleicht sogar ein langwährender
Großkampf. Enttäuschend wird sein, daß man dabei keine großen Werke sichtbar
wird vorweisen können, wie die japanischen christbchen Sozialpioniere. Dennoch

ist dieser Dienst dringlich, die Aufgabe faszinierend. Christus nennt seine

Jünger nicht nur das Licht der Welt, das die Menschen sehen. Er nennt sie

auch das Salz der Erde, das unsichtbar werden muß, um wirken zu können.

Identifikation mit dem heutigen Denken

Als in einer Diskussionsgruppe, die sich mit der missionarischen Struktur der
Gemeinde befaßte, viele praktische Möghchkeiten erwähnt wurden, wie die
Gemeinde am Zeugnisauftrag der christbchen Kirche beteibgt werden könne,
wandte ein ostdeutscher Delegierter ein, daß diese Vorschläge für ihn und seine

Landsleute größtenteils nicht durchführbar seien. Für sie sehe das Problem der
Identifikation völlig anders aus. Der Staat hämmert unter schärfster Polemik

gegen die Kirche und aU ihr Lehren den Atheismus ein. Schöpfungsbericht,
Wunder und Auferstehung werden als wissenschaftlich überholt lächerbch
gemacht, vor allem in den Schulen. Das bedeutet, daß die Bürger der DDR ge-

5 a. a. O., S. 293.

116



waltsam in die Zweifel an den bibbschen und kirchbchen Lehren hineingestoßen

werden. Was heißt hier Identifikation? Die Zweifel dieser Menschen zu
seinen eigenen machen? Selbst unsicher werden? Nur so würde doch wahr,
was als Merkmal der Identifikation genannt wurde : daß wir das Brot des
Lebens nicht selbst geben, sondern nur als Bettler den anderen Bettlern erzählen

können, wo wir es empfangen.
Von einem englischen Akademiker wurde richtig bemerkt, es wäre völlig

verkehrt, diese Frage nur im Bbck auf die kommunistischen Länder zu stehen.
Denn alle modernen Schulen lehren das naturwissenschaftliche Denken, welches
Zweifel an Schöpfungsbericht, Wunder und Auferstehung weckt. Man glaube
nicht, daß die kirchbche Verkündigung den damit verbundenen Problemen
irgendwo auf die Länge werde ausweichen können. Identifikation heiße hier
zumindest: auf diese Zweifel eingehen, ja mehr: zeigen, daß die Christen nicht
außerhalb des naturwissenschaftlichen Denkens leben, sondern davon zutiefst
betroffen sind, daß sie aber mitten in diesem Denken daran festhalten: Jesus
Christus lebt. Dieser Widerspruch müsse denkerisch und existentiell bewältigt
werden, wenn es uns mit dem Schlagwort «Identifikation», dem Eingehen auf
den heutigen Menschen, wirkhch ernst sei.

Diese harte Rede hat im Schlußbericht der Sektion Zeugnis keine Aufnahme
gefunden. Ein Grund dafür ist, daß die Fragestellung in dieser Form von
verschiedenen Delegierten und Kirchen nicht anerkannt wird: weil sie aus einer

ganz anderen kirchbchen und theologischen Tradition kommen? weil sie die

Richtigkeit der Behauptung des Engländers bezweifeln? oder aus Angst vor
der Frage? Der letzte Grund hat sicher auch mitgespielt: Wie weit darf, son,
muß man auf die tatsächhch vorhandenen Zweifel eintreten? Wo muß unmiß-
verständlich Halt geboten werden: Halt, bis hierher und nicht weiter, weil
sonst die Sache Christi selbst verraten wird? Über diesen Fragen wäre mit
großer Wahrscheinhchkeit Streit und Hader entstanden. Das Problem war für
das Gespräch in der VoUversammlung noch nicht reif. Das ändert aber nichts
daran, daß es für die ökumenische Diskussion wichtig ist und wohl je länger
desto wichtiger werden wird.

Dadurch, daß das Anhegen der Identifikation ganz ernst genommen worden
ist, drohten Streit und Spaltung. Wir haben damit ein Hauptproblem der
Identifikation angeschnitten : Werden dadurch, daß man das Evangebum
einheimisch macht, nicht neue Spaltungen geschaffen? Die Frage wird durch die
beiden folgenden Abschnitte «Identifikation in Indien» und «Identifikation
in der Tschechoslowakei » noch verschärft.

Identifikation in Indien

«Als die Christuszeugen sich aus der Welt jüdischen Denkens und Verstehens in die weitere
Welt griechischer Sprache, Denkens und Lebens hinausbegaben, vollzog sich eine der tiefst-
greifenden Wandlungen und Krisen der Kirche. Griechische Denkformen, Sprache und Weise

117



des Begreifens wurden übernommen und sind seither in das Leben der Kirche selbst

eingegangen. Sie sind so sehr zu einem Stück christlicher Theologie geworden, daß man leicht
einsieht, warum manche Asiaten meinen, das christliche Evangelium sei mit dem westlichen
Menschen unlösbar verknüpft... Vor uns steht nun die Frage : Läßt sich der radikale Bruch
mit der rein westlichen Denkweise vollziehen, können wir in Asien tun, was die Christen
des ersten Jahrhunderts in der griechischen Welt taten? Ist es möglich, asiatische Strukturen
und Weisen des Denkens und Lebens in Dienst zu nehmen, so wie man bisher griechische
Ausdrucksformen gebraucht hat?... Ein solcher Versuch kann und muß gewagt werden.
Dies mag sich einmal als die schwerste Entscheidung erweisen, in der die Kirche seit der
Zeit gestanden hat, als sich der Übergang von jüdischem auf griechischen Boden vollzog6.»

U Ba Hmyin, Pfarrer der Baptistenkirche in Burma, welcher diese Worte
in der Predigt des Konferenzeröffnungsgottesdienstes gesprochen hat, gibt ein
konkretes Beispiel: Können und müssen die östbche Begreifensweise in der
Meditation, das System des Joga und die Beherrschung des Willens nicht von
der Kirche verwertet werden? Verleihen sie der Theologie nicht mehr Gewicht
und einen weiteren Horizont?

Eine der großen Tageszeitungen Delhis druckte lange Ausschnitte der Predigt

auf der Titelseite ab. Ein Deutscher zuckte die Achseln: «Unser Freund
U Ba Hmyin hat ein bißchen in Synkretismus gemacht. » Er sprach wohl für
viele Europäer. Andere machten bedenkliche Gesichter: «Er verkennt die
Macht von Joga und östbcher Meditation und wie sehr beides in den östlichen
Religionen wurzelt. »

Verrat des Evangehums? Kühnste Identifikation? Das Problem begt noch
kompbzierter : Was den einen die christliche Botschaft in einem völbg neuen
Licht erscheinen läßt, also daß sie daran Interesse gewinnen, wird für die
anderen zu einem Anlaß, im christbchen Glauben unsicher zu werden. So wird
denn die Gemeinde, in der Hmyins kühne Identifikationsgedanken sich als

fruchtbar erweisen, sich dafür einsetzen, die andere, in der dadurch Verwirrung
und Unsicherheit hervorgerufen werden, sich schroff dagegen wenden. Weil
das Anliegen der Identifikation ernst genommen wird, drohen Streit und
Spaltung.

Identifikation in der Tschechoslowakei 7

Die folgenden Sätze fassen den Inhalt verschiedener Gespräche zusammen, die
ich mit einem tschechischen Delegierten hatte : Du kannst in Prag das

Evangelium nicht gleich verkündigen wie in Zürich. Wenn alle deine Landsleute
unter einer kommunistischen Regierung leben, so mußt du — wie das auch

6 ND, S. i6f.
7 Es geht in diesem Abschnitt ausschließlich darum, das Problem der Identifikation in

seiner — für das deutschschweizerische Verständnis — wohl schärfsten Zuspitzung zu zeigen,
nicht um eine Auseinandersetzung mit der Ansicht des Tschechen und auch nicht um eine

Stellungnahme dazu.

118



immer geschehen mag — darauf eingehen. Es wäre falsch, wenn wir an der
sozialistischen Gesellschaftsordnung vorbeiredeten und vorbeizuleben
versuchten. Hier und jetzt kommt Christus zu den Menschen im roten Lande und
nimmt sich ihrer an. Da kann es nicht anders sein, als daß dir unsere Predigt
über ihn manchmal «rot» vorkommt.

Wo verläuft die Grenze zwischen Christi Ja zum tschechischen Menschen
und seinem Nein zum Atheismus? Je nachdem, wie sie gezogen wird, steht der
erwähnte tschechische Delegierte außerhalb oder innerhalb der christlichen
Gemeinschaft. Die Grenze wird gezogen: Spaltung geschieht.

Halten wir fest : Gerade dadurch, daß das Anliegen der Identifikation ganz
ernst genommen wird, drohen neue Spaltungen. Wir müssen uns daher im
nächsten Hauptabschnitt mit Problemen der Spaltung auseinandersetzen.

Probleme der Spaltung

Es gibt nur einen Grund für die Spaltung der christbchen Kirche : Die Untreue
gegenüber dem Evangebum8. Doch diese Untreue hat tausend verschiedene
Gesichter. Wir unterscheiden im folgenden zwei Hauptgründe für Kirchenspaltung

:

— Starrheit, die die Liebe und das Leben des Evangeliums verrät.
— Anpassung an die Welt, die den Kampf des Evangehums gegen das Böse

(und dadurch ebenfaUs die Liebe) verrät.
Am besten werden die beiden Positionen durch das Gespräch zwischen zwei

verschiedenen Glaubenshaltungen dargesteUt.

Das Gespräch zwischen U Ba Hmyin und den Orthodoxen

Der Verkündigung der westbchen Kirchen hegt das europäisch-griechische
Denken zugrunde. U Ba Hmyin vertritt die Ansicht, daß diese Grundlage für
die christliche Verkündigung in Asien ungünstig, wenn nicht gar untaugbch
ist und asiatische Denkstrukturen an ihre Stelle treten müssen (vgl. Abschnitt
Identifikation in Indien, S. 117/118).

Damit entfernt sich aber die christliche Botschaft in Asien so weit von der

Verkündigung in Europa (und wohl auch Amerika), daß eine Verständigung
wesentbch erschwert, wenn nicht gar verunmöglicht wird. — Am schärfsten
tritt das Problem in Erscheinung, wenn wir zwei prominenten orthodoxen
Theologen das Wort erteilen:

8 Der Begriff «Evangelium» wird absichtlich nicht definiert. Er soll hier der schillernden
Vieldeutigkeit unterworfen bleiben, die ihm in den anschließenden Gesprächen eignet.

119



Florovsky :

«La théologie ne peut être catholique que dans l'héllénisme historicisépar le contact avec
la Bonne Nouvelle. Patristique et catholicité, historicité et hellénisme, sont les aspects
conjugués d'une donnée unique et indivisible. »

Schmemann:
«L'hellénisme chrétien des Pères grecs de la liturgie et de l'icône, des mystiques hésy-

chastes, reste la source unique de l'inspiration comme de la croissance dans le corps de

l'Eglise Orthodoxe*. »

Für U Ba Hmyin wie für die zitierten orthodoxen Theologen geht es in
ihrer SteUungnahme um die Treue gegenüber Christus: um die Grundlage.
So scheint denn eine Verständigung ausgeschlossen. Um so erstaunbcher ist
es, daß in Neu-Delhi gerade von Seiten eines orthodoxen Theologen, Dr.
Nikos Nissiotis, das Tor weit aufgetan worden ist, durch das der Weg der

gegenseitigen Verständigung angetreten werden kann: «Es ist gänzbch
unorthodox, wenn man mit Schlagworten wie «Kommt zu uns zurück» oder
«Laßt uns zu den ersten acht Jahrhunderten zurückkehren» operiert, so als

forderten wir andere auf, ihre eigenen Traditionen zu verleugnen. Wer so denkt,
leugnet das Wirken des Heihgen Geistes in getauften Christen über lange
Zeitabschnitte der Kirchengeschichte hin. Die orthodoxe Christenheit fällt in einen
falschen, westlichen Konservatismus ab, der sich nach einem ideabsierten
ersten Jahrhundert zurücksehnt, wenn sie andere dazu aufruft, zu ihr und
insofern zur Vergangenheit zurückzukehren. Ihren rechten Ausdruck fände die
Orthodoxie etwa folgendermaßen : «Dasein und Zeugnis der östlichen orthodoxen

Kirchen und ihr Zeugnis für die ungebrochene orthodoxe Tradition
können aUen anderen geschichthchen Kirchen heben, ihr eigenes wahres Leben
zu entdecken10. »

Das Gespräch zwischen den Kirchen protestantischer und denjenigen katholischer Tradition über die

Abendmahlsfrage

Im Sommer i960 fand in Lausanne eine europäische ökumenische
Jugendkonferenz statt. An ihr nahmen hoUändische Studenten teU, denen die Abend-
mahlsgemeinschaft zu einem Prüfstein für die Glaubwürdigkeit ihres Zeugnisses

geworden war. Denn Kommihtonen hatten ihnen vorgehalten, die
Botschaft von Christus als einer Kraft, die Versöhnung und Frieden wirke, sei

doch reichbch unglaubwürdig, so lange die Christen nicht einmal im Mahl der
Gemeinschaft zusammenfänden. — Nach Abendmahlsgemeinschaft riefen auch

9 M.-J. Le Guillou: Mission et Unité. Les Editions du Cerf, Paris i960. S. 208.
10 Dr. Nikos Nissiotis: «Zeugnis und Dienst der orthodoxen Christenheit für die eine

ungeteilte Kirche.» ND, S. 415.
Der Graben, welcher Nissiotis und U Ba Hmyin voneinander trennt, bleibt auch nach diesen

Worten noch groß genug. Das Erstaunliche aber ist, wie weit der Brückenschlag von
der orthodoxen Seite aus vorangetrieben worden ist.

120



diejenigen, welche um die schmerzbche Erfahrung von Jugendbchen wußten,
die mehr als ein Jahr in einer orthodoxen Gemeinde freiwiUig Sozialdienste

geleistet hatten, mit den Ortsbewohnern zu engster Gemeinschaft
zusammengewachsen, jedoch bis zuletzt vom Kommunionsfest der orthodoxen Gläubigen,

ihrer Freunde, ausgeschlossen geblieben waren. — Prof. Hoekendijk ver-
beh diesen Wünschen beredten Ausdruck : « Seid um Gottes wülen ungeduldig
und fangt an, das Unmöghche einer gemeinsamen Abendmahlsfeier zu
versuchen. » — Der gemeinsame Abendmahlsgottesdienst kam zustande. Viele
nahmen daran teil, denen es von ihrer Kirche eigentbch verboten gewesen
wäre. Andere bbeben dem Gottesdienst fern. — Die Delegierten faßten ihre
Erfahrung in die Worte zusammen :

«Wir kehren heim als Christen, die erlebt haben, was es heißt, nicht eins werden zu können
am Tisch des Herrn, und dieses Leiden nicht abschütteln, diese Schuld sich nicht mehr
verbergen wollen. Wir kehren heim als Christen, die sich von Gott verantwortlich gemacht
wissen dafür, daß in der eigenen Konfession die Beunruhigung über die Un-Einheit und das

leidenschaftliche Verlangen nach sichtbarer Einheit stetig zunimmt. »

Sie forderten von den Kirchen und vom Weltkirchenrat :

«Arbeitet ernstlich hin auf die Herstellung einer immer umfassenderen Abendmahlsgemeinschaft.

Tretet nicht auf der Stelle. Wir hoffen und beten, daß, noch bevor wir wieder
zu einer ökumenischen Konferenz wie der in Lausanne zusammenkommen, in dieser Frage
genügend Fortschritte gemacht worden sind11.»

Der Text beeinflußte die ökumenische Jugendkonferenz, welche der III.
VoUversammlung vorausging, in starkem Maße. Diese machte das Anhegen
der Interkommunion zu ihrem eigenen und veranlaßte die Weltkirchenkonferenz,

sich aufs intensivste mit der schwierigen Frage auseinanderzusetzen.
Einmal mehr prallten die Überzeugungen der protestantischen und der
kathobschen Tradition aufeinander und fanden schließlich ihren Niederschlag in
folgendem Text:

«Für einige Christen ist der Befehl des Herrn ,Tut dies' ein Imperativ, der über allen

unseren Unterschieden steht. Wenn das Heilige Abendmahl das unübertreffliche Gnadenmittel

zur Vergebung und Überwindung der Sünde ist, dann gilt das auch für die Sünde der

Trennung. So ist es nicht tragbar und unbegreiflich, daß eine gemeinsame Liebe zu Gott
nicht ausgedrückt und vertieft werden sollte durch eine gemeinsame Teilnahme am Abendmahl,

das er anbietet.
Für einige Christen ist das Wesen des christlichen Lebens die Einfügung in den Leib

Christi, der als Gemeinschaft in einer organischen und das Sichtbare überschreitenden Einheit
von Glauben, Leben und Liebe verwirklicht und sichtbar gemacht wird in einem Gesamtgefüge

von Amt und Sakramenten, das nicht zertrennt werden darf. Dann ist es untragbar
und unbegreiflich, daß diejenigen, die sich an dem organischen Leben nicht beteiligen,
erwarten dürfen, an seinem eucharistischen Ausdruck Anteil zu haben.

11 Konferenzergebnisse der «Ökumenischen Jugendkonferenz in Europa, Lausanne,

13.—24. Juli i960»: S. 6.

121



Für keine der beiden Ansichten kann es letztlich Frieden geben, solange andere, von
denen wir wissen, daß sie in Christus sind, nicht im Heiligen Mahl der Gemeinschaft bei uns
sind. Aber es gibt ernste und tief empfundene Unterschiede darüber, wie wir uns angesichts
unserer gegenwärtigen Anerkenntnis, daß Gott eine Einheit will, die wir nicht sichtbar
machen, verhalten sollen12. »

Die Not der Trennung am Tisch des Herrn ist in Neu-Delhi nicht überwunden

worden. Eines aber ist geschehen. Die brennende Ungeduld der Jugend
hat sich unter die Roben der Bischöfe, Kirchenfürsten und Theologieprofessoren

geschbchen: «Für keine der beiden Ansichten kann es letztlich Frieden
geben, solange andere, von denen wir wissen, daß sie in Christus sind, nicht
im Heiligen Mahl der Gemeinschaft bei uns sind. »

Das Gespräch über Proselytismus und Religionsfreiheit™

«Im 19. Jahrhundert sind in den Gebieten, die Missionsgesellschaften sich als ihr Tätigkeitsfeld

ausersehen hatten, durch neue Begegnungen zwischen Christen aus verschiedenen
Kirchen Spannungen entstanden. So sahen sich in einigen Fällen Missionen, die sich an Nicht-
christen wenden wollten, plötzlich unter den Mitgliedern anderer, vor langer Zeit in diesen
Ländern gegründeten christlichen Kirchen arbeiten und sie zu sich herüberziehen. Wiederum
in anderen Fällen richteten sich missionarische Bestrebungen auf Menschen, die man für
abgefallene oder ungenügend evangelisierte Angehörige anderer Kirchen hielt. In verschiedenen

Abständen sind auch .Freikirchen' in solchen Gebieten entstanden, die bis anhin
ausschließlich Domänen von ,Volkskirchen' oder ,Staatskirchen' waren14.»

In diesen Zeüen kommen drei entscheidende Anhegen des Ökumenischen
Rates der Kirchen zur Sprache, die sich je und je aneinander reiben werden. —
Den christlichen Körperschaften, welche oben unter der Bezeichnung Mis-
sionsgeseUschaften und «Freikirchen» laufen (bei uns müßten hier noch die
Gemeinschaften genannt werden), geht es vor aUem darum, daß eine so
umfassend als möghch definierte Rebgionsfreiheit garantiert wird, damit sich ihre

12 Bericht der Sektion Einheit. ND, S. 73^, §§ 21—23.
13 «Proselytismus ist das Zerrbild des Zeugnisses. Das Zeugnis wird verzerrt, wenn —

heimlich oder offen — Überredungskünste, Bestechung, unerlaubter Druck oder Einschüchterung

angewandt werden, um eine scheinbare Bekehrung zu erreichen ; wenn wir die Erfolge
unserer Kirche der Ehre Christi überordnen ; wenn wir die Unredlichkeit begehen, das Idealbild

unserer Kirche mit der Wirklichkeit einer anderen zu vergleichen ; wenn wir den Vorteil
unserer Sache durch falsches Zeugnis gegen eine andere Kirche zu erreichen suchen; wenn
an die Stelle echter Liebe zu jedem einzelnen Menschen, mit dem wir es zu tun haben,
persönliche oder Gruppenselbstsucht tritt. » — Klarer noch ist die Umschreibung der Haltung,
welche zum Proselytismus im Widerspruch steht: «Wir achten die Überzeugungen der
Kirchen, deren Auffassung und Praxis der Kirchenmitgliedschaft wir nicht teilen, und betrachten
es als unsere christliche Pflicht, für einander zu beten und einander zu helfen, unsere jeweiligen
Schwächen durch freimütigen theologischen Austausch, das Erlebnis gemeinsamen
Gottesdienstes und durch konkrete gegenseitige Hilfeleistung zu überwinden. » (Evanston — Neu-
Delhi, Ökumenischer Rat der Kirchen, Genf 1961, S. 269 u. 273.)

14 Evanston — Neu-Delhi, S. 27of., § 4.



missionarische und evangehstische Wirksamkeit ungestört entfalten kann. —
Dagegen werden die alteingesessenen Kirchen («Volkskirchen», «Staatskirchen

») — insbesondere, wenn in ihnen ein starkes kirchliches Bewußtsein
lebendig ist — zuerst darauf achten, daß ihre relative Einheit nicht in tausend
kleine Splittergruppen zerfallt und eine heillose geistige und geistliche
Verwirrung entsteht. Sie werden um Sicherungen gegen den Mißbrauch der
Religionsfreiheit ringen. — Schbeßbch legen die jungen Kirchen und Missionen
— also gerade diejenigen Körperschaften, welche am heftigsten Identifikation,
das Einheimischmachen des Evangehums, verlangen! — den Finger auf die

katastrophalen Auswirkungen, die das Faktum der kirchbchen Zerspaltenheit
auf die Kraft und die Glaubwürdigkeit des christlichen Zeugnisses hat. Sie

verlangen daher entschlossene Schritte in Richtung auf Frieden, Zusammenarbeit

und Einheit zwischen den Kirchen.
Über diesen Problemkreis ist vom Weltkirchenrat schon eingehend

gearbeitet worden. Ein Zeugnis dafür ist die von der VoUversammlung in Neu-
Delhi angenommene Erklärung über Rebgionsfreiheit: «Die Freiheit, seine

Rebgion oder seinen Glauben in der Öffenthchkeit oder zu Hause und aUein
oder in Gemeinschaft mit anderen sichtbar zu bezeugen, ist für die Verwirklichung

der inneren Freiheit wesenthch. — Sie umschließt die Freiheit des

Gottesdienstes, sowohl in der Öffentlichkeit als auch zu Hause. — Sie
umschließt die Freiheit der Lehre» und das Recht, «für seinen eigenen Glauben
zu werben und andere zur Annahme dieses Glaubens zu veranlassen. — Sie

umschbeßt die Freiheit, seine Religion und seinen Glauben zu praktizieren:
mit Wort und Tat, in gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und pobtischen

Angelegenheiten, sowohl im innenpobtischen Bereich als auch auf internationaler

Ebene. — Rebgionsfreiheit umschbeßt die Freiheit, seine Rebgion
oder seinen Glauben zu ändern, ohne daß das geseUschaftbche, wirtschafthche
oder politische Nachteile der Persönbchkeit zur Folge hat15.» Damit ist dem

Anhegen von MissionsgeseUschaften, Freikirchen und Gemeinschaften im
weitesten Maße Rechnung getragen worden.

Es wäre aber völlig verkehrt, diese Erklärung als einen Freibrief zu
mißdeuten, der den Kirchen erlaubt, sich gegenseitig ihre Mitgheder abspenstig
zu machen. Die Kirchen und die einzelnen Christen sind zur Freiheit gerufen
nicht gegeneinander, sondern füreinander. Das Recht auf Religionsfreiheit muß
zugesichert sein. Doch jede christliche Gemeinschaft sehe zu, daß sie dieses

hohe Gut in Verantwortung gegen Gott und den Nächsten gebrauche. — Das
Zentralkomitee des Ökumenischen Rates der Kirchen hat schon 1950 erklärt:

«Aus der gemeinsamen Mitgliedschaft im Ökumenischen Rat ergibt sich die praktische
Folgerung, daß die Mitgliedskirchen sich miteinander solidarisch wissen, einander in der Not

15 Bericht der Kommission für Grundsatzfragen: Erklärung über Religionsfreiheit. ND
S. 105, §§ 8 u. 9.

123



beistehen und sich solcher Handlungen enthalten, die zu ihren brüderlichen Beziehungen im
Widerspruch stehen würden16.»

Dadurch erfährt der Proselytismus eine ebenso scharfe Verurteilung wie die

Unterdrückung der Rebgionsfreiheit. Dennoch ist das Problem bis zum
heutigen Tage an verschiedenen Orten noch weit von einer Lösung entfernt. In
der Erklärung der Äthiopisch-Orthodoxen Kirche finden sich folgende Worte :

«In diesem Zusammenhang macht uns die verfehlte Begeisterung Sorge, mit der manche
Gruppen und Gemeinschaften, die sich christlich nennen, Glieder der orthodoxen Kirche
in ihre eigenen Kreise hinüberziehen. Sie meinen offenbar, solches Schafestehlen' gehöre
mit zu ihrer rechtmäßigen missionarischen Arbeit. In dieser großen Versammlung, in der
die Verschmelzung vom Internationalen Missionsrat und dem Ökumenischen Rat der Kirchen
in Kraft treten soll, wollen wir mit besonderem Nachdruck betonen, wie wichtig es ist, daß

endgültige Schritte unternommen werden, um dem unchristlichen Element in der Proselyten-
macherei dieser Gruppen entgegenzuwirken. » Die Kirchen bedürfen der Erneuerung. «Aber
das geschieht am besten so, daß die Glieder jeder Kirche zu festerer Treue und größerem
Opfer in eben der Lage aufgerufen werden, in die Gott sie gestellt hat, und nicht so, daß man
sie dazu verlockt, ihre Mutterkirche und deren Überlieferungen preiszugeben. In vielen Fällen
eines solchen feindseligen Eindringens fehlgeleiteter Schwärmer geschieht es dann, daß das

Opfer einer solchen Proselytenmacherei nicht nur die eigene Mutterkirche, sondern Christus
selbst preisgibt17. »

Mit dem letzten Satz wird die Hauptsorge der Missionen und jungen
Kirchen getroffen. Das Neben- und Gegeneinander der Kirchen bewirkt oft, daß
der von verschiedenen Seiten «christbch» Umworbene sich endgültig vom
christbchen Glauben abwendet. — Wir haben uns an das Nebeneinander
verschiedener christbcher Konfessionen so weit gewöhnt, daß dieser Zustand für
uns eine Selbstverständbchkeit ist. Für die jungen Kirchen aber, deren Mitgheder

fast überaU als kleine Minderheit in einer riesigen Mehrheit von Nicht-
christen leben, bedeutet die Zerspaltenheit eine Schwächung, die man sich
weder leisten kann noch darf. — Afrikanische Delegierte haben darauf
aufmerksam gemacht, wie sehr der Islam aus der Uneinigkeit unter den Christen
Kapital schlägt. Die mohammedanischen Missionare knüpfen bei demWunsche
der Afrikaner nach einem einigen «schwarzen» Kontinent an, preisen den
Islam als die Rebgion, in der in Glaubensfragen alle eins seien18, verweisen
demgegenüber auf die große Zerspaltenheit der Kirche und folgern daraus

schlüssig : Die rechte Rebgion für Afrika ist der Islam. — Ähnliches berichtet
John Grant in seinem Buch «Gods People in India» mit Bezug auf Indien.
Er vermutet, daß die Massenübertritte von Parias zum christbchen Glauben
dadurch zu einem gewissen Stillstand gekommen sind, daß die Parias durch

16 «Die Kirche, die Kirchen und der Ökumenische Rat der Kirchen» (meist als «Toronto-
Erklärung» zitiert), IV/7, Evanston — Neu-Delhi, S. 278.

17 Erklärung der Äthiopisch-Orthodoxen Kirche. ND, S. 257t
18 Wie weit diese Behauptung für Afrika stimmt, bleibe dahingestellt. Das Entscheidende

ist, daß diese Propaganda bei den Afrikanern einzuschlagen scheint.

124



den Eintritt in verschiedene Kirchen die Einheit verloren, die sie als

Angehörige der gleichen Kaste doch hatten. So erhält denn aus dem Auftrag der
Kirche zur Mission der Ruf zur Einheit je länger desto größere Dringlichkeit.

Die Stimme der jungen Kirchen ruft in Erinnerung, daß Einheit
untrennbar mit dem Leben und Wesen der Kirche verbunden ist.

«Einheit unter Christen muß mit der Einung des Vaters mit dem Sohn gleichgesetzt werden.

Die Eine ungeteilte geschichtliche Kirche ist das Ergebnis der Offenbarung Gottes
und seiner wirklichen Gegenwart... Die Kirche bewegt sich darum nicht dadurch auf die
Einheit zu, daß Verständnisse von Einheit nebeneinander gestellt werden; vielmehr lebt
sie aus der Einung von Gott und Mensch », wie sie sich in Christus verwirklicht19.

Der Ruf von Neu-Delhi tçur Einheit

Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ist eine dreifache Herausforderung
für aUe christlichen Kirchen und Gemeinschaften :

— Sie ist der Ruf zur Einheit in der Treue gegenüber Gottes Wort und Auftrag.

— Sie ist der Ruf zur Einheit im Zeugnis : in der Bereitschaft, das Evangebum
so weit einheimisch zu machen, daß man darüber zum Bettler wird und nur
noch als Bettler, als Bittender, davon reden kann, wo wir das Brot des

Lebens empfangen können.
— Sie ist der Ruf zur Einheit als Basis und Ziel des Weges der Kirche Christi.

Keine der drei Forderungen darf um einer anderen wülen zurückgesteUt
werden.

Einheit in der Treue gegenüber Gottes Wort

Mibtärische Einheit, die Einheit in einem Betrieb oder in einer Mannschaft
läßt sich in ziemlich weitem Ausmaß organisieren; die Einheit der Kirche nicht.
Wohl können Kirchenführer durch geschickte Pohtik und psychologisches
Einfühlungsvermögen eine institutioneUe Einigkeit herstellen. Doch solche

Einigung ist noch lange nicht Einheit der Kirche, denn sie könnte gegen Gott
geschaffen worden sein. Altes und Neues Testament bezeugen gleichermaßen
diese unheimbche Mögbchkeit, daß das Volk sich einigt gegen Gott und nicht
für ihn. Einheit der Kirche ist also nicht zuerst eine Frage der menschbchen

Organisation, sondern des Gehorsams gegenüber Gott: Sie hängt davon ab,
daß man Gott wirken, Gott organisieren läßt. Gehorsam gegenüber Gott
kann niemals nur auf die Einheit der Kirche ausgerichtet sein, sondern sie

betrifft die Gesamtheit des kirchlichen Lebens. Daher ist echte Einheit der Kirche

19 Die Sätze stammen nicht von einem Vertreter der Jungen Kirchen, sondern von Dr.
Nissiotis, a. a. O. (vgl. Anm. io), ND, S. 408.

125



untrennbar verbunden mit ihrer Erneuerung: mit dem Kampf um Glaube,
Liebe, Hoffnung, Gerechtigkeit, Friede, Freiheit und Wahrheit.

Einheit im missionarischen Auftrag

Der Zusammenschluß von Weltkirchenrat und Internationalem Missionsrat
ist ein Zeichen dafür, daß Kirche und Mission unzertrennlich zusammengehören.

Bischof Newbegin verlangt daher mit Recht, daß die bleibenden
Merkmale christbcher Mission in den Mitgbedskirchen lebendigen Ausdruck
finden müssen:

— Christhche Mission fordert persönhchen Einsatz ohne jede Garantie auf
Erfolg.

— Sie ist getragen vom Bewußtsein und Willen, daß Gottes Auftrag und
Verheißung über die Grenzen der bestehenden christbchen Gemeinschaft hinaus

will.
— Obwohl sie den Paternabsmus schroff ablehnt, weiß sie, daß geistige Vaterschaft

nicht geleugnet werden darf, sondern fortdauernde Verpflichtungen
mit sich bringt20.
Dieser Aufruf erfolgt nicht nur im Blick auf Afrika und Asien. Er ergeht

ebensosehr im Bbck auf den missionarischen Auftrag bei uns. Die Mitgliedskirchen

des Weltkirchenrates sind aufgerufen, sich zu prüfen, ob sie in ihrer
jetzigen Gestalt diesen Anforderungen Genüge leisten. Sie werden dabei den
Ruf von Neu-Delhi nach Identifikation, dem Eingehen auf die heutigen Strukturen

der Gesellschaft und des Denkens ernst nehmen müssen. So ist es gut
mögbch, daß sich der Zusammenschluß von Internationalem Missionsrat und
Weltkirchenrat als das geschichtswirksamste Ereignis der III. Weltkirchenkonferenz

erweisen wird.

Einheit als Basis und Ziel

Die Versammlung von Neu-Delhi hat eine Erweiterung der Basis des

ökumenischen Rates der Kirchen sowie eine Erklärung über «Die Einheit, die wir
suchen» angenommen. Beide Texte verlangen von aUen Mitgliedkirchen eine
intensive Auseinandersetzung. Die schweizerischen reformierten Kantonalkirchen

werden sich mit Bezug auf die Basis die Frage gefallen lassen müssen, ob
das Bekenntnis zur Bekenntnislosigkeit ihre einzige Möglichkeit in der
Bekenntnisfrage sei21. Alle aber sollen zusehen, ob sie Jesus Christus wirkhch
gemäß der Heihgen Schrift bekennen. Im Bbck auf die Einheit, die wir suchen,
bedürfen wohl vor allem die Fragen um die Lehre von der Kirche einer gründ-

20 Nach Bischof Lesslie Newbegin: «Die missionarische Dimension der ökumenischen
Bewegung. » ND, S. 316—319.

21 Thesen der Vorbereitungstagung für die 3. Vollversammlung des Weltkirchenrates
(die Tagung fand vom 13.—15. Juli 1961 in der Reformierten Heimstätte Boldern statt), S. 3.

126



bchen Überarbeitung. — Doch wie immer sich die Mitgbedkirchen zu den
beiden herausfordernden Texten verhalten, wird es eine denkwürdige Tatsache

bleiben, daß sich in Neu-Delhi Kirchen protestantischer und kathobscher
Tradition auf eine gemeinsame Basis ihres Glaubens und auf eine gemeinsame
Umschreibung der Einheit, die sie suchen, einigen konnten. So soUen denn

am Schluß unserer Ausführungen Einheitsbasis — gleichsam der lebenspendende,

aUes nährende Boden — und Einheitsziel — gleichsam der ferne,
unerreichte Himmel — zitiert werden, zwischen denen sich die weiten Bogen der
ökumenischen Bewegung spannen :

«Der Ökumenische Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn
Jesus Christus gemäß der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum
gemeinsam zu erfüllen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes des Vaters, des Sohnes
und des Heiligen Geistes22. »

Diese Gemeinschaft bekennt:

«Wir glauben, daß die Einheit, die zugleich Gottes Wille und seine Gabe an seine Kirche
ist, sichtbar gemacht wird, indem alle an jedem Ort, die in Jesus Christus getauft sind und
ihn als Herrn und Heiland bekennen, durch den Heiligen Geist in eine völlig verpflichtete
Gemeinschaft geführt werden, die sich zu dem einen apostolischen Glauben bekennt, das

eine Evangelium verkündigt, das eine Brot bricht, sich im gemeinsamen Gebet vereint und
ein gemeinsames Leben führt, das sich in Zeugnis und Dienst an alle wendet. Sie sind
zugleich vereint mit der gesamten Christenheit an allen Orten und zu allen Zeiten, in der Weise,
daß Amt und Glieder von allen anerkannt werden und daß alle gemeinsam so handeln und
sprechen können, wie es die gegebene Lage im Hinblick auf die Aufgaben erfordert, zu denen
Gott sein Volk ruft23. »

Anhang

Aufnahme der Russisch-Orthodoxen Kirche in den Weltkirchenrat

Bei der BeurteUung der Aufnahme der Russisch-Orthodoxen Kirche in den
Ökumenischen Rat der Kirchen sollten mindestens die folgenden Fragen
berücksichtigt werden :

A. Präzedenzfälle

Für die Ablehnung des Gesuches der Russisch-Orthodoxen Kirche (=ROK)
auf Aufnahme in den Weltkirchenrat kamen zwei Gründe in Frage :

— Es handelt sich um eine orthodoxe Kirche.
— Es handelt sich um eine Kirche, welche unter kommunistischer Herrschaft lebt.

Für beides waren die Präzedenzfälle geschaffen. Da als Grund für eine
eventueUe Ablehnung nur das Leben im kommunistischen Machtbereich an-

22 ND, S. 99.
23 Bericht der Sektion Einheit, § 2, ND, S. 65.

127



gegeben wurde, werden wir im folgenden nur auf die damit verbundenen
Fragen eingehen.

Die PräzedenzfäUe : Kirchen der DDR, von Jugoslawien, Polen, Rumänien
und der Tschechoslowakei waren schon vor Neu-Delhi Mitgheder des

ökumenischen Rates. WoUte man einer Aufnahme entgegentreten, so mußte man
entweder grundsätzbche Unterschiede gegenüber diesen PräzedenzfäUen
aufweisen können oder versuchen, jene FäUe als bedauerbche Fehltritte
rückgängig zu machen.

B. Theologische Grundlage

Der Bruder in Christus kann nicht gewählt werden; er ist gegeben und
aufgegeben. Wenn er darum bittet, daß man ihm die Bruderhand reicht, darf die
Bitte nicht abgeschlagen werden, es sei denn, man müsse ihm gegenüber das

Anathema aussprechen. Das setzt aber eine gründliche Kenntnis des

Verhandlungspartners voraus. AUes hängt daher von der Frage der Information ab:
Sind die offizieUen Vertreter der ROK Christen und repräsentieren sie wirklich
die leidende Kirche in Sowjetrußland?

C. Information

Methodisches: M. L. Zander, Professor an der orthodoxen Universität in Paris,

vergleicht die Lage der ROK derjenigen einer gefangenen Mannschaft in einer
besetzten Festung. Das bedeutet, daß, was immer aus der Festung
herauskommt, je auch den Stempel der Besetzungsmacht trägt. Wer sich um eine
rechte Beurteüung der ROK müht, muß diesem Umstand Rechnung tragen.
Er muß die Texte der ROK, die notwendig den Stempel der Besetzungsmacht

tragen, lesen lernen, den Sinn oft zwischen den Zeüen herauslesen müssen.

Er muß Vertreter der ROK aus möghchst verschiedenen Kreisen
persönlich kennenlernen und bei diesem Kontakt daran denken, daß der
Gesprächspartner wieder in die Festung zurückkehren wird.

Informationsmaterial: Gesetzgebung und Ideologie der Sowjetunion: Danach
soUten Kirche und Religion eigentbch schon überwunden sein. Stichwort:
Abschaffung der Rebgion. Orientierung über diese Fragen vermittelt der
NZZ-Artikel über «Staat und Kirche im kommunistischen Machtbereich24».
Seine Stärke ist die gute DarsteUung des Wülens des Staates, alle Rebgion
abzuschaffen. Seine Schwäche ist, daß die Frage, ob das Wunschbüd des Staates

mit der Wirklichkeit übereinstimmt, überhaupt nicht gesteUt wird, ebensowenig
die kritischen Fragen, zu denen Zanders Bild nötigen sollte. So wird die ROK
zum vornherein als KoUaborationistin des Staates betrachtet, wofür sich na-

24 Prof. J. Szikra : « Staat und Kirche im kommunistischen Machtbereich. » Neue Zürcher
Zeitung, Nrn. 497, 503 u. 520, Zürich 1962.

128



türbch leicht die nötigen Belege beschaffen lassen. Man denke an den Stempel
der Besetzungsmacht

Polemische Schriften gegen die Aufnahme der ROK in den Weltkirchenrat :

Die darin geäußerten Bedenken lassen sich in folgende Punkte zusammenfassen:

Die offiziellen Vertreter der ROK sind Marionetten des Kremls. Wo
immer sie hinkommen, werden sie sich daher als Sendboten des Kommunismus

betätigen. Durch die Aufnahme der ROK wird der Ökumenische Rat in
seiner Aktionsfreiheit eingeschränkt. So wird zum Beispiel eine Verurteilung
des Totahtarismus nicht mehr mögbch sein. Weiter wird gefragt, ob durch die
Aufnahme der ROK die christbchen Brüder im Osten nicht mehr in Bedrängnis

gebracht werden, als daß ihnen dadurch geholfen wird. Schbeßbch bleibt
die Frage, ob die russisch-orthodoxen Emigrationskirchen im Weltkirchenrat
nicht aUmähhch eliminiert oder kaltgestellt werden.

Direkte Informationen über das Leben innerhalb der ROK sickern leider
nur sehr spärhch durch. Um so eher haben wir Grund, denen, die zu uns kommen,

die nötige Pubbzität zu verleihen. Es ist daher unverständbch, daß von
den Auseinandersetzungen zwischen ROK und Kreml im Jahre i960 in
unserer Presse kaum Notiz genommen worden ist. Am 16. Februar i960 hatte
Patriarch Alexej anläßlich einer Abrüstungskonferenz im Kremltheater in
Moskau die ROK als Kulturträgerin gepriesen und ihre Verdienste von der

Vergangenheit bis in die Gegenwart aufgezählt. Er prangerte an, daß der
Staat den Friedens- und Liebesdienst der Kirche mit schärfsten Angriffen
beantworte. Doch «aUe Anstrengungen des Menschenverstandes gegenüber dem
Christentum» vermögen nichts. «Spricht doch seine zweitausendjährige
Geschichte für es selbst und hat doch Christus selbst aUe feindbchen AusfäUe

gegen sich vorgesehen und der Kirche das Gelöbnis der Unerschütterhchkeit
gegeben, indem er sagte, die Pforten der HöUe werden sie nicht überwältigen25.

» Der Staat hat auf diese Worte mit einer ganzen Reihe schwerster
Schläge geantwortet. «Im Sommer i960 sprach Alexej vor dem Heihgen Synod
sehr offen über die künftigen Beziehungen der Kirche zur Staatsmacht, worauf
sich außer dem damaligen Leiter des Außenamtes des Patriarchates, Metropolit
Nikolai, sämtliche Mitgheder der Hierarchie für eine entschlossene Haltung
gegenüber den pobtischen Instanzen erklärten. Der unmittelbar darauf erfolgte
Wechsel im Außenamt, dessen Leitung an den erst 32jährigen Erzbischof
Nikodim überging, wird damit im Zusammenhang gestanden haben26.» Der
Verfasser des Berichtes über die Rede Alexej s vom 16. Februar und ihre Folgen
vermutet, daß das Aufnahmegesucht der ROK im Zusammenhang mit diesen

26 Rob. Hotz: «Die Russisch-Orthodoxe Kirche stellt ein Aufnahmegesuch an den
Weltkirchenrat». Orientierung, 31. Mai 1961, Hg.: Apologetisches Institut des Schweiz. Kath.
Volksvereins, Zürich.

26 Evangelische Welt, 16. Nov. 1961, S. 664f.: «Doppelgesichtige Kirchenpolitik des

Kremls ». Evang. Presseverband für Westfalen, Bethel bei Bielefeld.

129



Ereignissen gesehen werden müsse. — Warum hat unsere Tagespresse von
diesen Begebenheiten keine Notiz genommen? Etwa weil dadurch ein Bild
von der ROK entstehen könnte, das nicht in unser übliches Schema hineinpaßt?

D. Vorbereitung der Aufnahme durch den Weltkirchenrat

Seit 1954 stand der Weltkirchenrat in Korrespondenz mit dem Patriarchat von
Moskau. Am j./S. August 1958 trafen 3 Vertreter des Moskauer Patriarchates
mit 3 Vertretern des Weltkirchenrates in Utrecht zusammen. Im Juni 1959
weilten 2 Delegierte des Moskauer Patriarchates für mehrere Wochen in Genf.
Vom 3. bis 18. Dezember 1959 erfolgte der Gegenbesuch von 5 Stab-Mitgbe-
dern des Weltkirchenrates in Moskau. Im August i960 nahmen
russischorthodoxe Beobachter an der Sitzung des Zentralkomitees in St. Andrews teil.
Im gleichen Monat wurde im Moskauer Patriarchat eine Kommission für
zwischenkirchliche Beziehungen gegründet. Am 11. April 1961 stellte die ROK
durch Alexej den Aufnahme-Antrag27.

E. Verweigerung der Aufnahme hätte die Gefahr einer östlichen Gegenökumene
heraufbeschworen 28

F. Das Risiko

Die Delegierten haben die Bedenken, die gegen die Aufnahme der ROK laut
geworden sind, ernst genommen. Unter den Delegierten aus den Ländern des

Westblocks hat es wohl keinen gegeben, der sich nicht im klaren darüber war,
daß der Ökumenische Rat an dem dicken Brocken, den er in Neu-Delhi
schluckte, ersticken könnte. Doch eine andere Überlegung ging vor: Wo es

um den Gehorsam gegenüber der christbchen Botschaft geht (vgl. B), da muß

man es wagen, sein eigenes Leben aufs Spiel zu setzen. Christus spricht: Wer
sein Leben verbert um meinetwillen, der wird es gewinnen. Damit soll nicht
gesagt werden, daß der Ökumenische Rat schbeßbch schöner denn je zuvor
dastehen wird. Es ist möghch, daß er eines Tages — in welcher Form das auch

27 Eine ausführliche Darstellung findet sich im Juli/August-Heft von «Ost-Europa»
(DVA, Stuttgart), S. 545 fr.

28 Diese Frage bedürfte einer eigenen Untersuchung. Hier sei lediglich darauf hingewiesen,
daß die Behauptung, eine östliche Gegenökumene bestehe schon in Gestalt der «Prager All-
christlichen Friedenskonferenz» (Neue Zürcher Zeitung, Nr. 4347, 1961) als unrichtig
zurückgewiesen werden muß. Bei allen Unterschieden zwischen Weltkirchenrat und Prager
Friedenskonferenz muß festgehalten werden, daß die beiden Bewegungen sich einander
nähern, nicht auseinanderstreben (vgl. «und Friede auf Erden», Dokumente der Ersten
Allchristlichen Friedensversammlung, Prag 1961, S. i45f. (u. S. i26f.) und S. 1 s8f. einerseits;
ND, S. 173, § 12, anderseits. Außerdem muß auf die Mitglieder des beratenden Ausschusses
der Prager Konferenz hingewiesen werden, welche direkt oder indirekt für den Weltkirchenrat

arbeiten: «und Friede auf Erden», S. 183f.; ND, S. 489ff).

130



immer geschehen mag — sein Leben einbüßen wird. Wenn das aber im Gehorsam

gegenüber Christus geschehen ist, so wird die Sache der Ökumene dadurch
letztbch gestärkt werden.

G. Die «Weltmeinung»

Last and least, wirklich nur ganz zuletzt, soll noch auf eine Beobachtung
hingewiesen werden, die in Neu-Delhi in die Augen sprang. Unsere Haltung
gegenüber dem Kommunismus ist die Haltung der Menschen aus dem deutschen

Sprachraum. Schon der Amerikaner ist durchaus bereit, Kulturabkommen mit
der UdSSR zu treffen. Denn wenn er wirklich der geistig Stärkere ist, was
kann ihm ein solches Abkommen schaden? Die afrikanischen und asiatischen

Delegierten weigerten sich, sich auf den Ost-West-Gegensatz festlegen zu
lassen. Für sie sind und bleiben die beiden ersten Fragen Kolonialismus und

Rassendiskriminierung. Vielleicht muß es doch nachdenklich stimmen, daß

von den rund 150 sich an der Abstimmung beteibgenden Kirchen nur drei

gegen die Aufnahme waren und vier sich der Stimme enthalten haben.

Beziehungen des Weltkirchenrates zur Römisch-Katholischen Kirche RK)

A. Aus den Satzungen der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung

Für Unionsverhandlungen ist innerhalb des Ökumenischen Rates das Referat
für Glauben und Kirchenverfassung zuständig. § 4 (iv) seiner Satzungen lautet :

«Nur die Kirchen selbst sind befugt, der Wiedervereinigung dadurch praktisch
näher zu treten, daß sie Verhandlungen miteinander aufnehmen. Es ist nicht
die Aufgabe der Bewegung, Pläne zu entwerfen und den Kirchen zu sagen,
was sie tun sollen, sondern als Gehilfin der Kirchen Vorarbeit zu leisten, indem
sie Mißverständnisse beseitigt, Hindernisse der Wiedervereinigung erörtert
und Berichte herausgibt, die den Kirchen zur Erwägung unterbreitet
werden29. »

B. Einzelne Kirchen werden

in Texten des Ökumenischen Rates, welche grundsätzliche Fragen behandeln,
sehr selten erwähnt. Um solche Texte handelt es sich sowohl beim
Vorbereitungsmaterial für Neu-Delhi wie bei den Dokumenten der Konferenz selbst :

Will man die Frage beantworten, wie weit das Gespräch mit der Römischen
Kirche im Weltkirchenrat ernst genommen wird, so muß man den Sachgehalt

der Sektions- und Kommissionsberichte prüfen.

29 Arbeitsbuch für die Ausschüsse der Vollversammlung, zusammengestellt für die Dritte
Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen. S. 107, Anmerkung.

131



C. Das Gespräch zwischen katholischer und protestantischer Tradition innerhalb des
Weltkirchenrates

Eine Prüfung der genannten Berichte ergibt, daß zwischen den Kirchen katho-
bscher und protestantischer Tradition innerhalb des Weltkirchenrates wohl alle

Fragen durchdacht und besprochen werden, welche das Gespräch mit der
Römischen Kirche betreffen, mit Ausnahme des monarchischen Episkopates
des Papstes. Dementsprechend beteiligen sich immer wieder römisch-kathobsche

Theologen an den Studienarbeiten des Weltkirchenrates und leisten wertvolle

Beiträge.

D. Konkrete Aufträge mit Bezug auf die Römische Kirche

Die Kommission für Grundsatzfragen hat der Versammlung den folgenden
Text zur Annahme empfohlen:

«Der Ausschuß begrüßt die engeren Kontakte, die in der letzten Zeit mit
gewissen römisch-kathobschen Theologen und anderen römisch-katholischen
Kirchenmännern, denen die christhche Einheit am Herzen hegt, zustande

gekommen sind, und hofft, daß sie sich in der Zukunft fruchtbar weiterentwickeln.

Der Ausschuß empfiehlt, die VoUversammlung möge ihrer Freude
darüber Ausdruck verleihen, daß auf dieser VoUversammlung Beobachter einer
Anzahl von Kirchen, einschheßhch der römisch-katholischen Kirche, anwesend

sind; sie möge weiter aUen Mitgbedskirchen die Wichtigkeit des beständigen

Gebetes für ihre christlichen Brüder in allen Teilen der Welt auf Herz
und Gewissen legen30.»

Diese Empfehlungen sind von der Konferenz angenommen worden und
sind damit bestimmend für die Pobtik des Ökumenischen Rates bis zur nächsten

Vollversammlung.

30 Bericht der Kommission für Grundsatzfragen: Beziehung zu Nichtmitgliedskirchen,
§§ 2 und 3. ND, S. 101.

132


	Die Weltkirchenkonferenz von Neu-Delhi ruft zu Mission und Einheit

