
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 12

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Der Auftrag des Kritikers

Teil I: Polemik

Herbert Eisenreich beginnt in der Dezembernummer

der Wiener Monatszeitschrift
Forum, Heft 96, unter dem Titel «Keine Krise
des Romans», sein Plädoyer für das Lebendige

und gegen Abstraktionen in der Kunst
mit einer amüsanten und wohl richtigen
Behauptung: «Es gibt ein einfaches Rezept,
sich uninteressant zu machen : die Ankündigung,

daß man über eine bestimmte Sache

sprechen werde; und ein ebenso einfaches
Rezept, sich interessant zu machen: die
Ankündigung, daß man über die Krise einer
bestimmten Sache zu sprechen gedenke. Und
da die Menschen gemeinhin Ueber für
interessant als für uninteressant gelten, hören wir,
wohin auch immer unser Ohr sich neigt, von
der Krise reden. »

(Die neue, von Walter HöUerer im
Kohlhammer Verlag herausgegebene
Viertelsjahrsschrift Sprache im technischen Zeitalter,
welche hiermit begrüßt sei, bringt in ihrem
ersten Heft ebenfaUs einen lesenswerten
Beitrag Eisenreichs, eine Rede für das Leben
der Sprache als Organ und gegen ihre
Manipulatoren.)

Wer von Gegenständen spricht, muß sie
kennen. Wer von deren Krisen redet, braucht
im Grunde nur noch sein Bewußtsein der
Krisenhaftigkeit der Zeit zu aktivieren, um
anhand von allem mögUchen seine
Gegenwartsnähe und seinen Daseinsernst unter
Beweis zu stellen. Damit legitimiert sich jeder
rasch und leicht. Früher mag es Aufgabe des

Kritikers gewesen sein, die Ausbreitung des
Krisenhaften einzudämmen; heute ist er
natürUch selber in der Krise. Es stört uns
deshalb nicht mehr im geringsten, auch von der
«Krise der Kritik» zu lesen. Worin besteht
sie?

Eine zitatreiche ZusammensteUung von
«Stimmen — Meinungen — Ansichten»
unter dem Titel «Über die deutsche
Literaturkritik» durch Werner A. Kleye in Heft 1,

1962, von Welt und Wort, mit 32 QueUen
und vielen bekannten Namen aus Lehre
und Praxis, versucht, «Übereinstimmungen
und Gegensätze herauszufinden und die

Meinungen und Ansichten zusammenzufassen

und auszuwerten. » Dies sei nötig, denn nach

aUgemeinem Urteil stehe es um diese Disziplin

besonders schümm. Ich möchte hier
gleich bemerken, daß ich diese Auffassung
teile. Doch was Wachsamkeit erheischt,
scheint mir weniger die «nicht immer
übereinstimmende» als im Gegenteil die gefähr-
üch abgestimmte Kritik so vieler einflußreicher

Zeitschriften der Gegenwart. Die für
Kleye offenbar immer noch bedauernswert
hohe Zahl von Abweichungen, «Zeichen
einer relativistischen Zeit», ist meine einzige
Hoffnung, daß der wahre Kritiker am Leben
bleibe.

Wir sind vom Gedanken ausgegangen,
ein kritischer Rezensent hätte eigentUch die
Pflichten eines Stadtwächters vor den Toren
der GeseUschaft. Er wäre, aufklärerisch
formuUert, der «vernünftige Tadler» aU

jener, die es nach seiner Meinung besser

unterüeßen zu schreiben, zu malen, meißeln,
bauen und zu komponieren. Sein Tun setzt
eine ihm Auftrag erteüende Gemeinschaft

voraus, welche, ihres Besitzes bewußt, ihn
auch verteidigt. Dieses Verhältnis hat sich

geändert: Nicht der Schutz von Bestehendem,

sondern die Kundgabe der Verluste
scheint nun des Kritikers Amt. Und wenn er
feststeüt.wieder einer habe sein geistiges oder
weltanschauüches Gepäck über Bord geworfen

und ankere im Chaos (Mombert), gelangt
mancher vom Bedauern zur Indifferenz,
wenn nicht zum BeifaU oder gar Befehl,
wonach aUe fortan diesem Mutigen nachzueifern
hätten, ansonst man sie nicht mehr zur Partei
der Modernen zähle.

So Uest man denn heute auch in kirchlichen

Blättern Huldigungen merkwürdiger

1323



Art. Der Herausgeber des Evangelischen
Literaturbeobachters selber, Hannsludwig Geiger,
rezensiert im Dezemberheft 1961 fünf
Romane und hält guten Glaubens dafür, der
gegenwärtig grassierende Tabu-Abbau könne

«nicht nur als Spekulation auf das

Sensationsbedürfnis, als Spiel mit dem Lasziven,
als Überschätzung des SexueUen gedeutet
werden». — Warum? — «Hinter den
thematischen PatrouiUen wird das Bestreben
erkennbar, das Unsagbare sagbar zu machen.
Die Schockierer sind weithin ExistenzerheUer
und von den Abgründen her MoraUsten. »

Das ist nicht mehr eine avantgardistische,
sondern eine sehr gängige Art der Legitimation.

Ich bestreite nicht, daß die besprochenen

Romane zum Beispiel von Tanizaki und
Moravia «erheUend» seien. Den «Schockierern»

aber so allgemein den Orden «Verteidiger

der Moral» zu verleihen, hätte ich als

evangelischer Literaturbeobachter doch
etwas Hemmung. Es hilft dann wenig und tönt
eher komisch, wenn der Verfasser im Schlußsatz

trotzdem wünscht, die Dichtung möge
die «heile Welt» (Bergengruen) «wider den
Schock, wider den Tabubruch neu entdecken
und gestalten »

Entweder-und-Oder heißt die Formel aU

jener, welche zwar positiv, aber doch modern
sein woUen. Auch Walter Jens scheint ihr
auf Grund seiner Festrede an der Frankfurter
Buchmesse 1961 gar nicht abhold. Diese fand
ein weites Echo, wurde abgedruckt in Nummer

43 vom 20. Oktober des Wochenblattes
Die Zeit und trug den Titel «Der Schriftsteller

und die Totalität», ein «Plädoyer für das
Positive in der Literatur ».

Jens erteüt den heutigen Dichtern mit
wenig Ausnahmen (Brecht, Camus, Hemingway,

Scholochow, Pavese, « die frühe » Anna
Seghers, Vittorini und Babel) schlechte Noten.

Sie verfaüen zweierlei Fehlern: Während
die einen träumerisch oder mythisierend der
Wirklichkeit den Rücken kehren, sind die
anderen von ihr gebannt und geben sie nur re-
portagenhaft und «unverwandelt» wieder.
Diese neutrale Antinomie wird von einer
poUtischen überlagert: Der Westen — üest
man — verfaüe der Faszination des HäßU-

chen und der Trauer über die verlorene
Vergangenheit, der Osten kultiviere einen
heuchlerischen Optimismus und lüge mit Blick auf
die Zukunft eine falsche Gegenwart vor.
Jens beschränkt sich auf Ratschläge an
unsere Dichter. Er fordert von ihnen eine
Besinnung auf das vernachlässigte «Positive»,
und zwar im Namen der antiken, mit einem
Antigone-Zitat belegten «Totaütät»; die
Schilderung von Güte und Schönheit dürfe
nicht länger inferioren SchreiberUngen
überlassen werden.

Damit sprach der Redner gewiß einem
großen Teil des FestpubUkums aus dem Herzen.

Wie die Rezension in der Oktobernummer

10 (124) der Verleger- und Autorenzeitschrift

Publikation zeigt, wurde wohl Zum
Teil überhaupt nur dieser erbauüche Aspekt
der Ansprache zur Kenntnis genommen.
Aber zu berücksichtigen waren auch die auf
dem Fachgebiet ja durchaus herrschenden
Formaüsten, und sie kamen nicht zu kurz.
Wenn Jens nämlich dafür eintrat, es sei wieder

einmal eine Ehe und die Freude zu
beschreiben (statt immer nur der Ehebruch und
der Schmerz), dann nicht etwa einfach um
des Guten oder Schönen in der Welt wiUen,
sondern um jene numinose «Totalität» der
Griechen wieder zu erreichen. Er wirft den
westlichen «Sexualanalytikern», «HöUen-
Zauberern» und «Kobold-Beschwörern»
folgUch nicht ihre Negativität, sondern bloß
Einseitigkeit vor. Und er beklagt nicht den
Verlust der Werte, das wäre ein außerkünstlerisches

Kriterium, worauf sich ein gewiegter

Kritiker auch in einem «Plädoyer für das

Positive » nicht behaften läßt, sondern er
tadelt — ihr mangelndes Talent! Das Problem
sei nämlich, so liest man, «in Wahrheit
technischer Natur», denn die Beschreibung des

janusköpfigen, integralen Menschen im
«Alltags-Einerlei» erfordere eben mehr Genie

als jene des verworfenen und perversen.
Wir befinden uns somit, nach einem

wirkungsvollen Scheinangriff auf das Böse, wieder

im sicheren Bereich der reinen Form und
erfahren, daß einfach heute « das Können der
SchriftsteUer nicht ausreicht, die Moraütät
zu beschreiben». — Ist der Dichtung aber
damit geholfen, daß man von ihr eine
mögUchst gleichmäßige Mischung von Weiß und

1324



Schwarz verlangt? Ist nicht vielmehr zu
fordern, daß jeder Schreibende die Welt — ob
finster oder ücht — so zeichne, wie er sie
erlebt? Nur dann, scheint mir, wird sein Werk
authentisch, sagen wir ruhig «positiv». Wie
immer es um jene aus einer technischen
Komposition hervorgegangene «TotaUtät» be-
steUt sei, Jens hebt die Forderung, die er an
den Dichter richtet, selbst wieder auf, indem
er die Frage der Positivität zu einer Frage
des Talentes macht: Wenn ihr's nicht habt,
«ihr werdet's nicht erjagen. »

Wie kann man aber überhaupt für das
Zarte in der Liebe werben und zugleich die
doch auch recht menschUche Sehnsucht nach
einem «himmUschen Himmel» als Hang zu
«wahrhaft diaboüscher Uniformität»
verleumden, weü sie nicht «total» sei? — Offenbar

aus Freude an der Dialektik. Eckermann
berichtet uns von einem Gespräch über deren
Wesen: «Es ist im Grunde nichts weiter,
sagte Hegel, als der geregelte, methodisch
ausgebüdete Widerspruchsgeist, der jedem
Menschen inwohnt, und welche Gabe sich
groß erweiset in Unterscheidung des Wahren
vom Falschen. ,Wenn nur', fiel Goethe ein,
,solche geistigen Künste und Gewandtheiten
nicht häufig gemißbraucht und dazu
verwendet würden, um Falsches wahr und das

Wahre falsch zu machen!'» (18. Oktober
1827).

Einfacher als im Bereich eines didaktisch
verbrämten FormaUsmus ist die Frage nach
dem Auftrag der Kritik im Bereich des ehr-
Uchen Engagements. René Wintzen geht in
seinem Aufsatz «Der SchriftsteUer und die
GeseUschaft» in Heft 4/1961 der Zeitschrift
Dokumente auf das Buch «Ecrits en notre
Temps» von Lucien Guissard ein. Guissard
ist Priester. Sein Werk erhielt den Grand
Prix Catholique de Littérature. Aber es zeigt
merkwürdige Züge einer Feindschaft gegen
aUes, was auch nur von fern an eine Kunst
um der Kunst willen erinnert. Frankreich
scheint gegenwärtig der «poésie pure» so
überdrüssig, daß die Art des Bekenntnisses
des Dichters wenig ins Gewicht fäUt
angesichts der Forderung, daß er sich bekenne.
Guissard gelangt — veraUgemeinernd, aber

nur auf Grund französischer Werke — zu
der offenbar für die Kirche verheißungsvollen

FeststeUung, Literatur und moraüsch-
soziales Denken und Empfinden seien nie so

eng verbunden gewesen wie gerade heute.
«Daß SchriftsteUer den Bereich der Fiktion
verlassen», schreibt Guissard, «um sich zu
den Menschen zu geseüen..., ist ein Zeichen
dafür, daß die Literatur kein nichtiger Ausflug

in die Wüste ist, sondern ein ewiges
Verlangen, am Leben teilzuhaben.» Die Dichtung

bei Saint-Exupéry und Simone WeU,
Ramuz und Claudel, Mauriac und Aragon,
Camus und Malraux wisse sich verantwort-
üch; sie wird gelobt.

Wie fern die Zeiten, da man die Propheten

in der Wüste suchte — ein «nichtiger
Ausflug»? Gewissen Kreisen des französischen

Klerus scheint noch der enragierte
Marxist Ueber als der Einsiedler außerhalb
der GeseUschaft. Wenn aber das Engagement
schlechthin bejaht wird, glaube ich, führt
das zu einer neuen Art der Indifferenz, die
sich von jener der bloßen Formkunst nicht
groß unterscheidet.

Immer wieder werden der Literatur
Verantwortlichkeiten aufgebürdet, die der Dichter
als Mensch zu tragen hätte. Sie soU bewirken,
daß auch die mit ihr Umgang pflegenden
Lehrer und Interpreten gefeit sind gegen
poUtische Kurzsicht und moraüsches Versagen:
Wiederum ein schiefes Verhältnis, das die
Kritik nicht müde werden darf zu korrigieren.

«Von der Problematik derdeutschen
Germanistik» betitelte sich Beda Allemanns
seinerzeitige Präsentation von R. W. Leon-
hardts polemischer Abrechnung «Der Sün-
denfaU der deutschen Germanistik» (Artemis

1959) in Domino 27. Leonhardt ging es,

unter anderem, auch um den Hinweis, daß
die Hüter der Dichtung, die Literaturprofessoren

Deutschlands, in ihrer überwiegenden
Mehrzahl Hitler gehuldigt hatten. AUemann
betont die «methodologische und
grundlagentheoretische Unsicherheit »,welche diese

Disziphn ausgehöhlt und ideologieanfälüg
gemacht habe: Also auch eine Krise der
Literaturwissenschaft! — Dem wäre beizu-

1325



fügen, daß dem Literarhistoriker die
Forschung auf Grund der Natur ihres Gegenstandes

wohl schon früher nicht jene welt-
anschauüche Geborgenheit gewährte, wie
dem Theologen der Glaube seiner Konfession.

*
Sehr rabiat gebärdet sich in einem Pamphlet
mit «polemisch-didaktischer Absicht» Franz
Schonauer. Sein im Walter-Verlag erschienenes

Taschenbuch «Deutsche Literatur im
Dritten Reich » ist über große Strecken eine

Zitatensammlung, richtet sich aber nicht in
erster Linie gegen das Parteischrifttum,
sondern gegen nicht ins Exü gegangene
Überlebende wie Carossa, Schröder, Ina Seidel,
Wiechert und Bergengruen. Ihre innere
Emigration als Scheinwiderstand zu entlarven,

ihre Fluchtideologie zu enthiülen,
erweist sich als Schonauers Hauptwunsch. Der
Rezensent der Deutschen Rundschau, Wulf
Segebrecht, hat dazu in Heft 12/1961 leider
wenig zu bemerken.

Um so gründücher setzt sich Armin Mohler

in Merkur 167 vom Januar 1962 mit dem
Buch auseinander, was ihm entsprechenden
Haß eingetragen haben dürfte. (Auch von
Max Frischs «Andorra » öffentUch zu sagen,
es sei ein bilüges Stück, ist ja nicht leicht,
weU es eine Gesinnung propagiert, welche
— kraft ihrer heutigen Virulenz — jeden
Gegner von vornherein zum heimlichen Na-
tionalsoziaüsten stempelt.)

Möhlers Kritik «Tabula rasa in Paperback»

geht aus vom Typus des Verfassers,
der als Scharfrichter nicht von Urteilen,
sondern von Hinrichtungen lebt. Schonauer

verlangt für jene bösen Jahre — rückbük-
kend — eine «Literatur, die die herrschende

Ideologie verneinte», und zwar offen, nicht
auf dem Umweg über eine «unfruchtbare
Innerüchkeit ». Das ist im Terrorstaat
Aufforderung zum Selbstmord, wie Mohler
konstatiert. Schonauer allerdings war 1940 bis

1945 Soldat. Das hinderte ihn nicht, sogar
das Werk eines E. G. Winkler oder Jochen
Klepper (der eine starb als Flüchtüng, der
andere als Verfolgter in der Heimat — beide
durch eigene Hand) als «Produkt der
Resignation des bürgerlichen Menschen vor der
ReaUtät» zu bezeichnen. Man kennt diesen

Ton und dieses Vokabular: Es fäUt relativ
leicht, zu zeigen, daß hier der Teufel mit dem
Beelzebueb ausgetrieben wird. Der Fehler
der bekämpften Autoren war letztüch offenbar

einfach der, «bürgeriich» statt
«fortschrittlich » (marxistisch) zu dichten.

Es steht demgegenüber fest, daß mancher,
der sich aus eigener Gewissensentscheidung
zum Widerstand erhob, in der heute reaktionär

gescholtenen Dichtung Mut schöpfte,
weil sie ihm zeigte, daß es jeder Ideologie
entzogene Werte gibt. Aber Schonauer toleriert

grundsätzlich keine nichtengagierte
Kunst. Seines Erachtens verkehrte während
der Hitlerzeit «Dialektik» jedes Bekenntnis
zur Humanität in sein GegenteU, indem jeder
SchriftsteUer, «solange er schrieb und pubü-
zierte, damit den absoluten Ungeist als Geist
bestätigte und legitimierte ».

Überlegener als Jens und Schonauer
argumentiert der streitbare Nestor der deutschen
freimarxistischen Soziologen: Theodor W.
Adorno. Seine Position manifestiert sich in
jeder Äußerung zu jedem Thema. So Uest

man in Heft 167 des Merkur, Januar 1962,

am Ende des Aufsatzes «Jene zwanziger
Jahre»: Was sich innerhalb unserer modernen

Massengesellschaft « als Protest der
künstlerischen Form» rege, verfalle notwendig
selbst jenem planhaft Ideologischen, das es

bekämpfe. Denn aUem Gegnertum hafte
etwas «im fatalen Sinn GewoUtes » an. Adorno
nennt diese Lage die «gegenwärtige kultu-
reUe Aporie». Für ihn ist aber auch außerhalb

des Protestes keine künstlerische Form
«länger denkbar». Warum? Kann ich nur
als GeseUschaftswesen dichten? Kann ich
nicht meine ideologisierte Umwelt durch ein
produktives Anderssein widerlegen? Und ist
denn diese totale GeseUschaft, in die Adorno
uns hineinsteUt, überhaupt die WirkUchkeit,
nicht nur eine Projektion aus dem Bückwinkel

des Soziologen?
Für Adorno gilt ferner, daß «der Begriff

einer nach Auschwitz auferstandenen Kultur»

«scheinhaft und widersinnig» sei; und
dafür habe «jedes Gebilde, das überhaupt
noch entsteht, den bitteren Preis zu bezahlen».

— Wer wagt schon einen Gedanken-

1326



gang zu bezweifeln, in welchem Auschwitz
zum absoluten NuUpunkt dekretiert wird.
Man hört die Gegenfrage: Oder war es das

etwa nicht? (Genau so liegt es bei
«Andorra ».) Aus dieser Setzung gewinnt Adorno
nun ein Maß, das die Arbeit des Kritikers
wesentUch erleichtert; der Schluß des

Aufsatzes lautet: «Die authentischen Künstler
der Gegenwart sind die, in deren Werken
das äußerste Grauen widerhaüt. » AUes
andere, das folgt von selbst, ist keine Kunst.

Um ein Beispiel zu nennen, wo Adorno
den WiderhaU jenes «äußersten Grauens»
hört, sei auf seine Einführung zu einer
Lesung von Hans G. Helms in Akzente 5/1961
verwiesen. Ein Abschnitt des Helmsschen
Werkes «FA: M' AHNIESGWOW» wird
beigefügt. Er beginnt:

GalavorsteUung :

he Lenefamilf stampfstiU! Häng-klatschtl
Hemdchen vallut!
Bodynspektion papaliche, GRÖNAZder,

[immerdenkt

dran.

Es handelt sich um ein deutsches Gedicht.
Adorno klärt in einem fünfzehn Seiten langen

Aufsatz dessen «Voraussetzungen ». Der
Inhalt ist bald resümiert: Er beweist, daß die
Unverständüchkeit des Helmsschen Gesanges

dessen Wert ausmache. Die Protesthaltung

manifestiere sich darin, daß Helms die
«Fiktion» eines «geschlossenen
Sinnzusammenhanges» wegräume, welche Voraussetzung

jeder naiven Verständüchkeit sei.
Man kann sich damit abfinden, wenn

jemand den Verlust seines privaten
«Sinnzusammenhanges» dokumentiert. Dabei aber
hat es hier natürUch noch nicht sein Bewenden.

«Das greUe Licht des Unverständüchen
— schreibt Adorno —, das solche GebUde
dem Leser zukehren, verdächtigt die übüche
Verständüchkeit als schal, eingeschliffen,
dinghaft — als vorkünstlerisch. »

Es liegt also mit «FA: M' AHNIESGWOW»

nicht nur ein Kunstwerk, sondern
ein Muster vor, und sein Stil ist verbindüch.
NatürUch gelingt Adorno auch der Beweis,
daß die modernen Verfechter der
Unverständüchkeit ein absolut kunstimmanentes
Gesetz offenbaren, nicht nur die Not unserer

Stunde. Und diese Erkenntnis führt zur
Forderung, endgültig müsse jetzt «der Glaube
hinab», «daß ein objektiv wahres Gebilde
auch seine Apperzeption garantiere ». Damit
tritt das «bislang weithin von Konventionellem

überdeckte Moment des Absurden » endUch

hervor. Die frühere, verständüche Dichtung

wird von hier aus gesehen nun ebenfalls

fragwürdig; denn die Geschichte hat für
Adorno in der Kunst «rückwirkende Kraft ».

Wir lesen: «Nachträgüch nehmen unter
diesem Aspekt selbst die authentischsten Werke
etwas Vorkünstlerisches, gewissermaßen
Informatorisches an. » —¦ Ich muß gestehen,
nicht unglücklich zu sein, daß uns zum
Beispiel Homer über die alten Griechen auch
ein bißchen informierte.

Solche rückwirkenden Entlarvungen des

Überlieferten leistet Adorno auch auf dem
Gebiet der Musik. Kurt Oppens hat im
Merkur 162, August 1961, in seiner Kritik
«Zu den musikalischen Schriften Theodor
W. Adornos » gezeigt, wie Mozart und
Beethoven nun von Schönberg her als insuffizient
und dem Schein verhaftet «erkannt» werden.
Tröstüch ist, daß sie keiner Verteidigung
bedürfen.

Man fragt vergebüch, wie denn am Ende
die heutige Kunst zu buchen sei. Ist sie nun
Zeugnis des Kulturverlustes nach der Stunde
Auschwitz — oder Offenbarung hoher
Gesetze, was als erkenntnistheoretischer Gewinn
eigentUch zu begrüßen wäre?

Gar vielerlei läßt sich zugleich vertreten
bei genügend Dialektik. So üest man zum
Beispiel auch noch, die Erfahrung der Zeit
als Kontinuum sei heute abgestorben wegen
des «zeitfremd technifizierten Prozesses der
Produktion der materiellen Güter » ; deshalb

«konvergiere» die im Osten formaüstisch
gescholtene Zeitauflösung im Roman seit

Joyce mit einem realen Vorgang. Daraus

folgt: «Derlei Konvergenzen erweisen den
Formaüsmus als den wahren ReaUsmus,
während die Prozeduren, die anordnungsgemäß

das Reale spiegeln, dadurch eine
nichtexistente Versöhntheit der ReaUtät mit dem
Subjekt vortäuschen. »

Jens beweist das Diabolische des Himmels,

Schonauer den Ungeist des Geistes,
Adorno den ReaUsmus der Formalisten. Aber

1327



an einigen SteUen sind trotz der relativen
Simplizität der zugrundeüegenden
Denkmethode die Gedankengänge Adornos nur
mit Mühe nachvollziehbar, so etwa in dem
Satz, das Zufallsprinzip sei «das Bewußtsein
des ReaUsmus von sich selbst im AugenbUck
seiner Lossage von der empirischen ReaUtät

». — Hier dispensiert uns jedoch vieUeicht
Eckermann: Goethe bedauerte einmal, daß
ein gewisser PhUosoph «durch die Hegeische
Phüosophie so zugerichtet worden, daß ein
unbefangenes, natürüches Anschauen und
Denken bei ihm ausgetrieben und eine künst-
üche und schwerfälüge Art und Weise
sowohl des Denkens wie des Ausdruckes ihm
nach und nach angebildet worden, so daß wir
in seinem Buch auf SteUen geraten, wo unser
Verstand durchaus stiUe steht und man nicht
mehr weiß, was man lieset» (28. März 1827).

Im Gegensatz zur Goethezeit ist es heute
leider durchaus möglich, daß am Erfolg der
soziologisch-dialektischen Betrachtungsweise

die geheimnisvoUe Schwerverständüchkeit
des Idioms ihrer Verfechter teilhat. Die
Dichter unter ihnen machen sie sich wohl
schon deshalb fast zur Regel, gelegentüch
sogar zum Gegenstand. Ein idealer FaU
restloser Kongruenz von Form und Inhalt.
Thema der Aussage: DIE
SCHWERVERSTÄNDLICHKEIT. Ein Hinweis: In
Kleinschrift, «movens» getauft, erschienen

i960 für DM 27.50 in Wiesbaden «Analysen
und Dokumente zur gegenwärtigen Kunst,
in Zusammenarbeit mit Walter Höüerer und
Manfred de la Motte herausgegeben von
Franz Mon ». Gerhard Portele hat unter dem
Titel «,Ihre toten Lieder' Bemerkungen zur
zeitgenössischen Literatur» in der
Januarnummer 1962 von Zeitwende darüber referiert.
Er bedauert, es werde in «movens» «sehr
viel über das Wie, aber nichts über das

Warum geschrieben».—Wir wissen nun: einer
unsere Epoche sinn-los ist, können ihr nur
Texte ohne Sinn entsprechen Mit Berufung
auf SchiUer (der Mensch sei nur dann wahrhaft

Mensch, wenn er spiele) wird zum
Beispiel von Bazon Brock, einem Schüler Adornos,

«die Spontaneität des Aktes der
Innovation» gepriesen. Die Produktion seiner

Freunde erreicht aber nicht ganz immer das

Niveau dieses Vokabulars. Einige betätigen
sich vornehmüch als Typographen, doch
jeder experimentiert. So textet etwa Claus
Bremer: «erde / eder / eerd / eedf / efed /
edfe... fleu / luef / lfue / ulfe / fuie / uflt /
flut / luft». Man erkennt: aus «Erde» ist
«Luft» geworden.

Der Rezensent gelangt zum Schluß : «Der
Mensch als Gegenstand, als Inhalt der Literatur,

Malerei oder Plastik ist nicht mehr
vorhanden. » Die Movens-Leute sprechen
bekannthch im Namen aUer Künste.

Es sei den Chefideologen überlassen, zu
beweisen, daß aus dialektischen Gründen
gerade und nur noch die un-menschUche
Literatur die Menscheit rette.

Wir kommen ans Ende. Ein kurzer Dank
aus Sympathie : Ludwig Marcuse schreibt in
einem Aperçu «Der Künstler und die
Ideologien» in Der Monat 157, vom Oktober
1961, treffsicher über die «kleineren Götter»,
welche unseren Kunstbetrieb tyrannisierten.
Leicht zu erraten, was der Hinweis meint:
«An sich wäre es wohl nicht nötig gewesen,
daß die Zwölfton-Technik zu einem Heilsweg

wurde. Aber die Bürgerkriegsterminologie
hat sich ihrer bemächtigt. » Er kritisiert

vor allem den doktrinären « Glauben an den
Primat des Experiments» und die weitreichende

«Herrschaft des Unverständüchen»,
für ihn selbst «Ideologie, welche die Künste
mehr bedroht als jede andere ».

Ob die Kunst wirklich Schaden leidet,
scheint mir fragUch; denn der Experimentier-

und Unverständlichkeitssehnsucht faüen
doch wohl hauptsächüch jene zum Opfer,
welche auch unter anderen geistigen
Voraussetzungen die Dichtung, die Musik, die
Malerei und Plastik kaum wesentUch bereichert
hätten.

Die dialektische Kritik aber führt zur
Monotonie. Sie macht sich breit, wo Sinn oder
Liebe für das Künstlerische fehlen, denn ihre
Methode vergewaltigt den Gegenstand, statt
ihn zu erschüeßen.

Daß bescheidenere Wege mehr versprechen,

wird die nächste « Zeitschriftenschau »

2u zeigen suchen.
Martin Stern

1328



HINWEIS AUF KUNSTAUSSTELLUNGEN

Deutschland

Baden-Baden, StaatUche KunsthaUe: Tim C.

Osborne, Eduardo Paolozzi und Torres
Garcia (bis 25. 3.).

Berlin, Museum Dahlem: Kupferstichkabi¬
nett, Neuerwerbungen des Kupferstichkabinetts

1959—1961. I. Teil: Alte Meister

(bis 23. 4.).
— Schloß Charlottenburg: Meisterwerke

aus den Schlössern Friedrichs des Großen
(bis 31. 3.).

— Ehem. StaatUche Museen, Kunstbibüo-
thek: 62 Künstler werben Kunden (bis
Ende März).

Bremen, KunsthaUe: Gemälde und Graphik
von Jean Piaubert, Paris — Europäische
Graphik aus dem Rokoko (bis 25. 3.).

Darmstadt, Hessisches Landesmuseum: Pla¬

kate um 1900 (bis 1. 4.).

Düsseldorf, Galerie Paffrath : Max Ciarenbach
(bis 15.3.).

Essen, Museum Folkswang: Teppiche von
Arp, Bissier, Bissière, Calder, Max Ernst,
Klee, Léger, Mirò, Picasso und Vieira da
Silva (bis 18. 3.).

Frankfurt, Kunstkabinett : Martin Schmid —
Gemälde, Zeichnungen (bis 17. 3.).

Hamburg, Museum für Kunst und Gewerbe :

Spielen — Bilden — Erfinden (bis 14. 3.).
Hannover, Kestner-Museum : Handzeichnungen

des 19. Jahrhunderts aus der Sammlung

Bernhard Hausmann (bis 18. 3.).
Karlsruhe, Staatliche KunsthaUe: Neuerwerbungen

des Kupferstichkabinetts aus den
Jahren 1960/61 (bis 1. 4.).

Kiel, KunsthaUe: Picasso — Graphik (bis
1.4.).

Köln, Kunstverein: Sam Francis, Ch. Maus¬

sion, Georges Mathieu, J. Miotte, J. P.
RiopeUe (bis 8. 4.).

— Galerie Boisserée : Marc Chagall — Litho¬
graphien (bis Ende März).

München, Stadtmuseum: Kunst am Bau.

Gedok-AussteUung (bis 18. 3.).

— Neue Galerie im Künstlerhaus: Enrico
Donati (bis Ende März).

Stuttgart, Staatsgalerie: Handzeichnungen
alter Meister — IUustrierte Bücher des

19. und 20. Jahrhunderts (bis 18. 3.).

— Kunstgebäude am Schloßplatz:
Neue Württembergische Gruppe (Mitte
März bis Mitte April).

— Kunsthaus Nagel: Mit St. Christophorus
auf den Wegen alter Landkarten (bis 10.

3-)-

Trier, Museum: Ausstellung des Städtischen
Museums Metz — Von der Antike bis

zur Gegenwart (bis 25. 3.).
Wiesbaden, Städtisches Museum: H. M. Er-

hardt (bis 18. 3.).

Frankreich

Paris, Galerie Charpentier: Le Fauvisme (bis
Ende März).

— Galerie Marcel Guyot: André Lhote (bis
Ende März).

— Maison de la Pensée française: 15 ans
d'activité artistique (bis Ende März).

— Musée des Arts décoratifs: Antagonisme
2: L'objet (bis Ende März).

— Musée du Louvre: Les cathédrales (bis
Ende März).

— Musée municipal d'art moderne: Salon

«Comparaisons» (bis Ende März).
— Musée National d'Art moderne: Jean

Arp (bis Ende März).

Großbritannien

London, Arts Council GaUery: Drawings of
the Camden Town Group (bis 10. 3.).

— The Lefevre GaUery: XIX and XX
Century French paintings (bis 9. 3.).

— Royal Academy: Von den Primitiven bis
Picasso (bis 7. 3.).

— Tate Gallery: Sonja Henie-Niels Onstad
CoUection (2. 3.—15. 4.).

— R. W. S. GaUeries: Royal Society of pain-
teretchers and engravers (bis 20. 3.).

1329



Holland

Amsterdam, Rijksmuseum: Tekeningen uit
de verzameüng van Sir Bruce en Lady
Ingram (bis 18. 3.).

— Rembrandthuis : Rembrandts curieuze
saecken (bis 30. 4.).

— Koninküjk Instituut voor der Tropen:
Sahara (bis April).

— Zaal van Tetterode: Werke van Prof.
H. Campendonck (bis 18. 3.).

Arnhem, Gemeentemuseum: Antoine Bour¬
deUe (bis 29. 4.).

's-Gravenhage, Gemeentemuseum: «Die
Haghe», dorp der dorpen (bis 1. 6.).

— Museum voor het Onderwijs: «Hout
ziet ons aan » (bis 15. 5.).

Hilversum, Steendrukkerij de Jong & Co.:
De typografie van Gérard Ifert (bis 3.5.).

Rotterdam, Museum Boymans-Van Beunin¬

gen: Kant uit de I9de eeuw (bis 30. 4.).
— Museum v. Land- en Volkenkunde : Oud

Peru (bis 1. 7.).

Italien

Rom, Galleria Nazionale d'Arte Moderna:
Arte della Columbia (bis März).

Österreich

Graz, Neue Galerie: Petein Pipo (2.—23. 3.);
Junge französische Graphik (9.—30. 3.).

Innsbruck, KunstpaviUon : Fritz v. Herzma-
novsky-Orlando (2.—19. 3.).

Salzburg, Galerie Welz: Büdhauerzeichnun-

gen (bis 18. 3.); Lyonel Feininger, AquareUe

und Zeichnungen (22. 3.—23. 4.).
Wien, Österreichische Galerie: Gerhart

Frankl (bis Mitte März).

Schweiz

Aarau, Galerie 6: Werner Christen, UU

Schoop (bis 10. 3.).
Basel, KunsthaUe: Mark Rothko — Eduardo

ChiUida (3. 3.-8. 4.).

Basel, Museum für Völkerkunde : Kopfjäger
und Kannibalen (bis 30. 4.).

— Galerie d'Art Moderne :Fedier (bis 29. 3.).

— Galerie Beyeler: G. Rouault (bis 10. 3.).
Bern, Berner Schulwarte: Schulbauten im

Kanton Bern 1952—1962 (bis 30. 6.).
— KunsthaUe: Marionetten-AussteUung

(bis 10. 3.).
¦— Galerie Verena MüUer: Rudolf Zender

(bis 11. 3.).

— Galerie Spitteler: Maurice Redard (bis
10. 3.).

La Chaux-de-Fonds, Musée des Beaux-Arts:
Peintres locaux (März—Mai).

Frauenfeld, Galerie Gampiroß: K. Landolt
(10. 3.-6. 4.).

Genf, Athénée: Exposition de peinture
Guerrier (bis 15. 3.).

Grenchen, EBOSA-Haus: Toni Grieb (bis
18. 3.).

Lausanne, Galerie Maurice Bridel: Heidi
Ehmcke (bis 14. 3.).

Luzern, Kunstmuseum: Ständige Sammlung:
Auswahl aus dem städtischen Kunstbesitz

(bis 1. 4.).
Schaffhausen, Museum Allerheiügen: «Das

Gesicht unserer Zeit in der Schweizer
Malerei» (bis 11. 3.).

St. Gallen, Stiftsbibliothek: Notker Balbulus
zum 1050. Todestag (bis 30. 4.).

— Galerie «Im Erker»; Serge Poüakoff (bis
15.4.).

Thun, Kunstsammlung: Schaffhauser Künstler

(bis 11. 3.).
Winterthur, Galerie ABC: Emerik Fejes (bis

10. 3.).
Zürich, Kunsthaus: Albert Welti (27. 2. bis

ca. Ende März).
— Pestalozzianum: «Musische Erziehung

auf der Unterstufe» (bis 31. 3.).
— Kunstgewerbemuseum: Arne Jacobsen

— das Werk des dänischen Architekten
und Gestalters (bis 7. 4.).

— Graphische Sammlung der ETH: Fritz
Pauli / Ignaz Epper / Rudolf Schürch
(bis 8. 4.).

— Galerie am Stadelhofen: Karl Geiser /
Max Gubler (bis 15.4.).

— Galerie Beno: Hedwig Waser (bis 13. 3.).
— Galerie Suzanne BoUag: Leo Leuppi (bis

21. 3.).

1330


	Umschau

