Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 12

Artikel: Gewissensfreiheit und Geheimsphére
Autor: Scholler, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewissensfreiheit und Geheimsphire

HEINRICH SCHOLLER

Der Problemkreis

Alle Staatsverfassungen der letzten 150 bis 200 Jahre enthalten in den Garan-
tien der Menschen- und Biirgerrechte auch eine Garantie zum Schutz der Ge-
wissensfreiheit. Die franzosische Menschenrechtserklirung von 1789, das
preuBlische Landrecht von 1794, die helvetische Verfassung vom 12. April 1798
enthalten diese Garantie, deren Entstehung zu Unrecht auf die Erklirung der
Menschen- und Birgerrechte der Franzosischen Revolution vom 26. August
1789 zuriickgefithrt wird. Vielmehr reicht die verfassungsrechtliche Genesis
in die Zeit der religiosen Wirren und Verfolgungen und der dadurch beding-
ten Auswanderung nach den amerikanischen Kolonien zuriick. Die Ideen-
geschichte dieses Grundrechtes fithrt noch weiter Gber die Aufklirung in die
Zeit der Reformation, des religiésen und politischen Umbruchs, der Ablésung
des Mittelalters durch die Neuzeit!.

Aber nicht nur in der geschichtlichen Dimension reicht dieses Grundrecht
ein halbes Jahrtausend zuriick, es erweist sich auch als ideologischer Wandel-
stern, der nicht nur in Revolutionsverfassungen, sondern auch in den Konsti-
tutionen der abendlindischen Monarchien, nicht nur im birgerlichen Rechts-
staat, in den westlichen Demokratien, sondern auch in den kommunistischen
Volksdemokratien seine Anerkennung und Verankerung gefunden hat. Nicht
nur die Verfassung der DDR schiitzt in Anlehnung an die Formulierung der
WV in Art. 41 Glaubens- und Gewissensfreiheit, sondern auch die Verfassung
der Sowjetunion aus dem Jahre 1936. Es liegt auf der Hand, dal3 diese Idee,
dieses Recht der Gewissensfreiheit von Epoche zu Epoche, von Staat zu Staat,
von politischem System zu politischem System anderen Sinn und Bedeutung
angenommen hat. Noch verwirrender wird das Bild, wenn man die religidsen
und philosophischen Auseinandersetzungen zum Problem der Gewissensfrei-
heit betrachtet.

Wiahtrend das katholische Zentrum um die Jahrhundertwende sich zum
Vorkimpfer fiir Gewissensfreiheit im Deutschen Reichstag durch seinen

Legende: WV = Weimarer Verfassung, GG = Grundgesetz.
1 Jellinek, G.: Die Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte. Ein Beitrag zur modet-

nen Verfassungsgeschichte, Bearbeitet v. W. Jellinek, Miinchen-Leipzig 1919.

1264



Toleranzantrag aufwarf, schien der Kulturprotestantismus in Preuflen und im
Reich durch den Kulturkampf der Gewissensfreiheit nicht freundlich geson-
nen zu sein?,

In der Frankfurter Nationalversammlung wurde ebenfalls mit verkehrten
Fronten gekimpft, denn neben den Linken und Radikalen traten vor allem
die Katholiken unter Berufung auf Gewissensfreiheit fiir eine Trennung von
Staat und Kirche ein, wihrend wiederum die Protestanten, insbesondere
Lutheraner aus Bayern, fiir die Verbindung von Staat und Kirche zum Schutz
der Gewissensfreiheit plidierten. Die protestantische Theologie des 19. Jahr-
hunderts bezeichnete andererseits die Idee der subjektiven Verantwortlichkeit,
populir gesprochen das Prinzip der Glaubens- und Gewissensfreiheit, als das
Urprinzip der Reformation, wihrend von Troeltsch und der spiteren dialek-
tischen Theologie nachzuweisen versucht wurde, dal} es Luther ganz und gar
nicht um die Freiheit des Gewissens gegangen, sondern daf3 dieses Prinzip
nur ein tiuferisches, sektiererisches Prinzip des 16. Jahrhunderts gewesen und
nur von Minnern wie Franck oder Castellio vertreten worden sei. Entgegen
der positiven Haltung des politischen Katholizismus in Deutschland und
Frankreich gegeniiber der Idee der Gewissensfreiheit nahm die Kurie im 19.
Jahrhundert mehrmals AnlaB3, die Idee der Gewissensfreiheit zu verurteilen.

SchlieBlich finden wir in der Philosophie von Thomas v. Aquin bis Hei-
degger ein intensives Bemihen um die Klirung des Gewissens und seiner
Freiheit3. Die thomistische Untetscheidung zwischen Urgewissen und Con-
scentia wird in der protestantischen und der modernen Philosophie aufgegeben.
Wihrend bei Thomas das Gewissen nur das Urteil der praktischen Vernunft
ist (iudicium rationis), wird das Gewissen in der Reformation und von da aus
in Theologie und Philosophie mehr und mehr zu einer géttlichen Stimme der
menschlichen Brust. Angeregt durch die Mystik, wird das Gewissen als Seelen-
grund oder Occulus animae zu einem inneren Heiligtum, zu einer géttlichen
Instanz (Hegel). In der Mitte des vorigen Jahrhunderts stiirzt mit dem Zusam-
menbruch der idealistischen Philosophie die Idee der Gewissensfreiheit und
die Vorstellung vom Gewissen selbst in einen jahen Abgrund. Positivismus
und Realismus deuten das Gewissen als sozialen Instinkt, der sich evolutionis-
tisch aus dem tierischen Instinkt entwickelt habe. So erklirt Nietzsche den
Gewissensbif3 als Sublimation des ins Unbewufte abgesunkenen Herdenbisses
des Leittieres. Nietzsche steht nicht an, das von ihm bekimpfte Gewissen als
die tiefe Erkrankung zu bezeichnen, in die die Menschheit durch die Kultur
und besonders durch das Christentum gefallen sei. Bei Comte findet sich schlie(3-
lich die Idee, daB3 das Recht der Gewissensfreiheit gerade im Gegenteil nicht

2 Franz: Kulturkampf, Staat und katholische Kirche in Mitteleuropa von der Sikularisa-
tion bis zum Abschlufl des preuflischen Kulturkampfes, Miinchen 1954, S. 176/77.

8 Hollenbach: Sein und Gewissen. Uber den Ursprung der Gewissensregung, eine Be-
gegnung zwischen Heidegger und thomistischet Philosophie, Baden-Baden 1954. S. 315.

1265



Produkt der Kultur, sondern Ursache ihrer Zerstérung werde. Er nennt sie
deshalb ein Desordre du cceur und sieht in ihr Ursache und AnlaB3 aller sozialen
und moralischen Anarchie. Im Marxismus ist das Gewissen als Teil des Be-
wubBtseins vollstindig durch das Sein determiniert.

Er ist an einer Freiheit des Gewissens nicht interessiert, da sie nur den
ideologischen Uberbau der auf Gewerbe- und Berufsfreiheit und damit freier
Unternehmerkonkurrenz beruhenden kapitalistischen Wirtschaftsordnung dar-
stellt. Es bestehen tatsichlich zwischen der Institution des freien und privaten
Eigentums und der Entwicklung eines individuellen freien Gewissens tiefere
Zusammenhinge, als man sich das im Westen im allgemeinen klar macht.
Es zeigt sich eine gewisse Zuordnung zwischen dem jeweiligen metaphysischen
und sozialen System, wonach es unmoglich ist, dal3 ein vergesellschaftetes
System ohne freie Verfiigungsdisposition im Giiterverkehr zu einer freien Ver-
fligungsdisposition des Individuums auf geistigem Gebiet gelangt. Fiir ein
Individualgewissen ist in der kommunistischen Gesellschaft kein Raum, so daB3
es als ideologischer Uberbau einer iiberholten Wirtschaftsbasis vernichtet wer-
den muf3. Djilas hat dies folgendermalBen formuliert: «Als Feind des Denkens
im Namen der Wissenschaft, als Feind der Freiheit im Namen der Demokratie,
kann die kommunistische Oligarchie gar nicht anders, als das Gewissen voll-
stindig zu korrumpieren?. »

Bei der Priifung der Entstehungsgeschichte der Idee und des Rechts auf
Gewissensfreiheit finden wir einen Zusammenhang zwischen der Idee der Ge-
wissensfreiheit und der Demokratie. Aristoteles bestimmte schon den Begriff
der Freiheit nicht nur als Verfiigungsgewalt iiber das eigene Selbst, sondern
auch als Recht, sich selbst zu regieren. Berdjajew hat deshalb zu Recht die
Demokratie als die Regierungsform der Gewissensfreiheit bezeichnet?.

Im nachfolgenden soll nun die politische Bedeutung der Gewissensfreiheit
fir die Entstehung des demokratischen Verfassungsstaates untersucht werden.

Gewissensfreibeit in der Antike

Treitschke hat behauptet, da3 die griechische Welt den Konflikt zwischen In-
dividualgewissen und Polis nicht gekannt habe, ja nicht habe kennen kénnen,
weil der totale Stadtstaat als Kult- und Biirgergemeinde das Individuum in
seiner Totalitit erfasse und dadurch keinen Raum mehr fiir eine jenseits des
Staates gelegene religiose Geheimsphire lasse. Die Einheit von Politik und
Moral, die Treitschke fiir die Antike behauptet hat, bestand in Wirklichkeit
nicht, und der Gewissenskonflikt war dem Polites durchaus bekannt, der

4 Djilas: Die neue Klasse, Miinchen 1958, S. 195, 172.
5 Berdjajew: Das neue Mittelalter, Darmstadt 1927, S. 111, 116.

1266



sich vor die Wahl gestellt sah, seiner eigenen Uberzeugung oder der Sache des
Staates zu dienen®.

Jaeger vertritt ebenfalls diese Ansicht und behauptet, daf3 Staatsmoral und
Individualethik fiir den griechischen Menschen nur eine tautologische Bedeu-
tung haben konnten, da die Polis der einzige Kultur- und Erziehungstriger
der Griechen gewesen sei”. Von dem personlichen Gewissen in unserem Sinne
miisse man dabei ganz absehen. Dieser Auffassung hat Nestle widersprochen
und nachgewiesen, dall sowohl im griechischen Stadtstaat wie spiter im romi-
schen Imperium Staatsmoral und Individualethik in Widerspruch geraten
konnten und dal} der einzelne diesen Hiatus sehr wohl schmerzlich zu spiiren
bekommen konnte8. Die «Unentrinnbarkeit» der Polis, wie dies Burckhardt
formuliert hat, das heilt die Totalitit der Polis als sakraler und terrenischer
Gemeinde, mufite den Gewissenskonflikt nur noch tbersteigern und ihn zur
Unertriglichkeit akkumulieren®.

Die spitere innere Emigration der Philosophie zeigt sich deutlich im Neu-
platonismus, dessen mystisches Gebiude die dullere Realitit des Staates nicht
mehr empfinden kann. Der Myste schlieBt ja das Auge, das auf die Welt blickt,
um mit dem anderen Auge das Reich des Geistes schauen zu kénnen. Die Welt
des Staates wird nicht mehr als real, nicht mehr als Aufgabe empfunden und
ist damit dem Gewissen vollig entriickt.

Die in den Neuplatonismus abgewanderte griechische Philosophie findet im
Staat keinen Gegenstand der Betitigung mehr. Auch die letzten Vertreter der
Stoa hatten sich mehr und mehr vom Staate abgewandt. Das Christentum
schien die apolitische Einstellung des Neuplatonismus zunichst zu teilen, denn
Tertulian, der sich zum Anwalt der verfolgten Kirche macht, kann sagen:
«Nichts liegt uns ferner als der Staat: wir kennen nur einen Staat, die Welt. »
So zeichnet sich ganz deutlich in der gesamten hellenistisch-rdmischen Welt
ein apolitischer mystischer Zug ab, der Hand in Hand mit der Vergroberung
der kaiserlichen Potestas in Diktatur und Terror die Freiheitsidee aus dem
politischen Raum in das Innere verlegt.

Eine Zeit, die zwar keine juristische Grundrechtsformulierung kennt, aber
voll von Gewissenskonflikten und schwersten inneren Kdampfen ist, zeigt einen
Vorgang auf, der sich spiter an den verfassungsrechtlich formulierten Grund-
rechten im gesamten Abendland stirker oder schwicher wiederholen soll: Die
Verflichtigung von Freiheit und Recht in den unzuginglichenRaum innerer
Geistesfreiheit. «Der Philosoph, der Weise, der Gebildete, zieht sich auf sich
selbst zuriick, die Philosophie wird weltflichtig und weltverachtend, eine

¢ Treitschke: Politik, I, Leipzig 1918, § 3, S. 87.

7 Jaeger: Paideia, Bd. 1, Berlin 1934, S. 412.

8 Nestle: Griechische Weltanschauung in ihrer Bedeutung fiir die Gegenwart, Stuttgart
1946, S. 138, .

® Burckhardt: Griechische Kulturgeschichte, Kroner-Ausgabe, II, Stuttgart 1950, S. 88,

1267



idiodike sophia, das Ideal der inneren Freiheit setzt sich durch. » Dieses Ideal
der inneren Freiheit verzichtet auf die Autonomie der Polis, «introvertiert sich,
fliichtet nach innen, verschanzt sich unangreifbar im Reich des Geistes19»,

Aber gerade das Christentum nimmt nicht an dieser allgemeinen sich intro-
vertierenden Geisteshaltung teil. Es stemmt sich vornehmlich gegen den Kai-
serkult und will nicht fiir angeblich innere Freiheit das Bestimmungsrecht iiber
das dullere Verhalten des Menschen aufgeben. Wihrend in Rom Denk- und
Redefreiheit erstirbt und mit dem Prinzipat die Disputatio fori!! der Rechts-
gelehrten dahinsinkt, wehrt sich das Christentum gegen die zunehmende Um-
klammerung des totalen Imperiums. Es zieht sich nicht in den «stillen Winkel »
vor dem Ungewitter zurilick, und es beschrinkt sich nicht auf die Wahrung
innerer Freiheit als Ausdruck einer apolitischen Reservatio mentalis, sondern
wagt den furchtbaren Zusammensto3 mit dem rémischen Imperium. Tertu-
lian und Lactanz haben die Freiheit der Religion als Freiheit des Kultus ver-
standen und sie als unabdingbares Recht des Menschen vom Staat gefordert.

Freiheit des Kultes bedeutet also fiir die Kirchenviter Freiheit einer dulleren
Sphire, eines Bereiches, in dem der Mensch, seiner religiosen Bestimmung be-
wuflt, seinem Gewissen in der Anbetung Gottes folgen kann. Dabei hat das
Wort, das Lactantius von der einzig wahren Religion ausspricht, eine tiefe
Bedeutung, weil die Freiheit nur dort ein «domicilium» aufschlagen kann, wo
es eine innerste, geheime Sphire des Menschen gibt. Die Durchbrechung dieser
Geheimsphire wurde durch den Zwang zur Teilnahme am Kaiserkult und an
der gottlichen Verehrung des Kaisers als einem «numeny, der fiir sich die
Pridikate «soter» und «sebastos» in Anspruch nahm, zu einem unertriglichen
Gewissenskonflikt. Den «stillen Winkel », in den sich Platon noch vor dem Un-
wetter eines stiirmisch gewordenen Stadtstaates zuriickziehen konnte, gab es
im Imperium nicht mehr.

Das Martyrium der jungen Kirche galt also soziologisch gesprochen der
Wahrung der Geheimsphire gegen die sich ins Unheimliche steigernde Staats-
omnipotenz des romischen Imperiums. Man sieht im allgemeinen das vierte
und fiinfte Jahrhundert viel zu einseitig im Lichte der Kirchengeschichte,
«staats- und geistesgeschichtlich brachten diese Jahrhunderte vielmehr einen
Sieg des Kaisers als einen Sieg der Kirche!?». So steigerten sich auch die Ver-
folgungen gegen die Manichier, die schon unter Diokletian begonnen hatten,
unter Theodosius 1., Atkadius und Theodosius II. im Osten, bis sie unter
Justinian zu unerhdrter Schirfe anwuchsen?3.

10 Riistow: Ortsbestimmung der Gegenwart, Bd. 2, Rentsch, Ziirich 1952, S. 116.

11 Liibtow: Bliite und Vetrfall der rémischen Freiheit, Bd. 5, Betlin 1953, S. 26.

12 Schneider: Geistesgeschichte des antiken Christentums, II, Miinchen 1954, S. 257.

13 Kaden: Die Edikte gegen die Manichier von Diokletian bis Justinian, in: Festschrift
Hans Lewald, Basel 1953, S. 55f., besonders S. 61, Anm. 54.

1268



Die Ecclesia und die Gewissensfreibeit

Auch das christliche Mittelalter kannte noch keine verfassungsmiBige Festle-
gung der Gewissensfreiheit als Grund- und Menschenrecht. Riistow kann aber
mit Recht die Kirche im Mittelalter als das Gewissen des Staates bezeichnen,
weil sich die Kirche dem Staate gegentiber als Wahrerin eines gottlichen Auf-
trages fithlte und ihr Amt gegen den Staat zu verteidigen verstand.

So findet sich also im christlichen Mittelalter Gewissensfreiheit in der Form
eines korporativen Rechtes der Ecclesia gegentiber dem Staate. Dem einzelnen
Staatsbiirger flieBen aus diesem Kollektivrecht Rechtsreflexe zu, die ihm be-
ziiglich des Glaubens der Kirche dem Staat gegeniiber vollige Glaubensfreiheit
sichern.

Die Glaubensfreiheit findet sich also schon lange vor den amerikanischen
Menschenrechten als Kollektivrecht der Kirche vor. Sie unterscheidet sich von
der Gewissensfreiheit der amerikanischen Verfassung dadurch, dal es sich bei
der Libertas ecclesiae um ein Kollektivrecht handelt, dessen Rechtsreflexe nur
den katholischen Gliedern des mystischen Leibes zustehen, wihrend es sich
bei der Gewissensfreiheit der amerikanischen Verfassungen um ein Recht des
Individuums (des Menschen tel quel) handelt, die jedem Menschen ein sub-
jektives Recht auf freie Gottesverehrung gewihren'®. Das Mittelalter kannte
auf Grund seiner universalistischen Einstellung nur kollektive Rechte von
Verbinden, Gilden, Zunften, Genossenschaften, nicht dagegen subjektiv
offentliche Rechte des Untertan oder des Staatsbiirgers. Erst Blackstone for-
muliert 1754 die Grundrechte als subjektiv 6ffentliches Recht, die bis dahin
auf dem europiischen Naturrecht basierten und uberstaatliches und tiberindi-
viduelles (ibersubjektives) Recht darstellten!6. Es ist vermutet worden, dal3
die Grundrechte ihren Ursprung im Zunftgeheimnis gehabt haben. Sir John
Fortescue und Sir Edward Coke haben diese Vermutung ausgesprochen und
damit das Entstehen der Grund- und Menschenrechte aus der kollektiven Ge-
heimsphire zu erkliren versucht!?. Es werden wohl nicht die wirtschaftlichen
Verbinde der Gilden und Zinfte, sondern eher die religiosen Geheimbiinde
maBgeblich an der Entwicklung kollektiver Grundrechte beteiligt gewesen
sein, die sich im historischen Augenblick des Individualismus zu subjektiven
Menschenrechten umformten. Bei der Gewissensfreiheit ist die Entstehung
aus dem Recht religivser Geheimbiinde noch nachweisbar. Thre spitere neu-
zeitliche staatliche Garantie stellt aber gerade das Recht auf Zusammenschluf3

14 Ristow: a. a. O, S. 227.

15 Buchbesprechung v. Wenner, in: Theologie und Glaube, 1959, H. 1.

16 Planitz: Naturrecht und Menschentecht, in: Nipperdey: Die Grundrechte und Grund-
pflichten der RV, III, Berlin-Goéttingen-Heidelberg 1930, S. 604.

17 Neumann: Zum Begriff der politischen Freiheit, in: ZGesStW, Bd. 109, 1953, S. 28,
Anm. 2,

1269



zu solchen Kollektiven in Abrede und beschrinkt jedenfalls in Deutschland
das Recht auf die hiusliche Geheimsphire und verbietet jede heimliche Zu-
sammenkunft unter dem Vorwand religioser Kulthandlungen als Geheim-
biindelei.

Die Wirkung des tiuferischen Dogmas von der fortlaufenden gottlichen
Offenbarung, das tiuferische Hauptdogma, wie es Max Weber genannt hat,
bedeutet, dall das Gewissen die individuelle Offenbarung Gottes wird18.

In dem Verfassungsentwurf der Levellers von 1647 zeigt sich dieser dogma-
tische Hintergrund recht deutlich in den Worten: «because therein we cannot
remit or exceed a title of what our consciences dictate to be the mind of God. »
«The dictate of the consciences» wird dann zum typischen, stets wiederkehren-
den Verfassungsbegriff der nordamerikanischen Kolonien. Gegenstand dieses
Diktates des Gewissens ist «the way of God’s worship», also der gesamte
Gottesdienst, der den hiduslichen, privaten und 6ffentlichen Kult umfaBt.

Gewissensfreibeit in den nordamerikanischen Kolonien

Es ist eine Fable convenue, dafl die Verfassung von Virginia von 1776 Aus-
gangspunkt der Menschenrechte gewesen sei. Es handelt sich dabei um einen
grundlegenden Irrtum, der durch seine hiufige Wiederholung nicht berichtigt
wird. Salander hatte nachgewiesen, dafl der die Gewissensfreiheit enthaltende
Art. 16 der Verfassung von Virginia erst nachtriglich eingefithrt wurde und
glaubte dadurch die These G. Jellineks von der Gewissensfreiheit als dem Ut-
sprung der Menschenrecht gestiirzt zu haben!®. Die Griindung Virginias war
einerseits rein wirtschaftlicher Natur, andererseits war gerade in Virginia die
anglikanische Kirche zu einer starken Herrschaft gelangt, so daB sie sich In-
toleranz leisten konnte. Bates hat die Verfassung von Virginia einen Versuch
genannt, sich auf Kosten der geschichtlichen Wahrheit ganz besonders fiir die
Freiheit zu ereifern?0. Virginia gehort zu den bekehrten Staaten und nicht zu
den urspringlichen Trigern der Freiheitsrechte.

Zu den Staaten, die die Freiheitsidee und das heif3t vor allem die religiose
Freiheit zuerst zu ihrem Prinzip gemacht haben, geh6rt Rhode Island. Dort
hatte Roger Williams die Stadt Providence gegriindet und in ihr den Grund-
satz absoluter Toleranz auch gegeniiber Nicht-Christen verwirklicht.

In der Charta of Rhode Island and Providence Plantation von 1663 heil3t
es: «but that all and everye person and persons may from tyme to tyme and

18 Weber: Religionssoziologie, I: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalis-
mus, Tibingen 1920, S. 155 und 160.

19 Salander: Vom Werden der Menschenrechte, in: Leipziger rechtswissenschaftliche Stu-
dien, 1926, S. 67.

%0 Bates: Glaubensfreiheit, New York 1944, tibersetzt v. Honig, 1947, S. 788.

1270



at all tymes hereaffer freelye and fullye have and everye his and theire owne
judgements and consciences, in matters of religious concernements. ..2L»
Rhode Island gewahrt damit «own judgements and conscience » fiir jedermann
in religiosen Angelegenheiten und hat so als erster Staat das Menschenrecht
der Gewissensfreiheit in seiner giiltigsten Formulierung verfassungsrechtlich
verankert. 1681 gibt sich Pennsylvanien eine Verfassung. In ihr heif3t es in
Art. XXXVII: «because no People can be truly happy, though under the
greatest Enjoyment of Civil Liberties, if abridged of the Freedom of their
Consciences, as to their Religious Profession and Worship: And Almighty
God being the only Lord of Conscience, Father of Lights and Spirits. . .»

William Penn hat in seinem Staate Pennsylvanien die Toleranzidee der
«Freunde» zu verwirklichen gesucht und die Verfassung seines Landes gibt
in ihren Worten die Auffassung der Quiker wieder, die Gott als einzigen Herrn
des Gewissens (only Lord of conscience) und «Vater der Lichter und Geister»
(father of lights and spirits) bezeichnen. Das innere Licht — die innere Stimme
— sind die Organe der Gewissenswahrnehmung und die Gebote des Gewissens
(dictates of conscience) sind unbedingt zu befolgen?2.

Die frangdsische Menschenrechtserklirung

Vom Standpunkt der Gewissensfreiheit aus bringt die Déclaration des droits
de ’homme et du citoyen vom 26. 8. 1789 keinen Fortschritt. Die heftigen
Debatten in der Assemblée Nationale vom 22. und 23. August 1789, in denen
der Bischof Clairmont de la Borde, Mirabeau und vor allem Rabaut-de-Saint-
Etienne das Wort zur Gewissensfreiheit ergriffen, waren die stiirmischsten
Auseinandersetzungen der Nationalversammlung 2%. DieNomenklatur der fran-
zosischen Erklirung und der Diskussionen um das Grundrecht der Religionsfrei-
heit ist sehr verschieden von der der amerikanischen Verfassungen, so daf3 es
verstindlich erscheint, wenn Rabaut sich bei seinem Hinweis auf die Vereinig-
ten Staaten geradezu entschuldigt. In den Cahiers fand sich sporadisch die
Aufforderung zur vollen Religionsfreiheit auch den Nichtkatholiken gegen-
tiber, und hier ist es auch, wo wir dem Begriff der Liberté de conscience in der
Vorgeschichte der franzésischen Menschenrechtserklarung begegnen. Dem-
gegeniiber kennt die Verfassung vom 3. 9. 1791, in die die Erklirung der
Menschen- und Biirgerrechte vom 26. 8. 1789 Aufnahme fand, in Art. 10
nur ein Recht der «religiosen Meinungsfreiheit»: «Personne ne doit étre in-

2L Giacometti: Quellen zur Geschichte der Trennung von Staat und Kirche, Tiibingen
1926, S. 688.

22 Underhill: Mystik, Miinchen 1928, S. 72.
23 Rees: Die Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte v. 1789, in: Beitrige zur Kultur-
und Universalgeschichte, hg. v. Lamprecht, Leipzig 1912, S. 135.

]



quiété pour ses opinions, méme religieuses, pourvu que leur manifestation ne
trouble pas I'ordre public établi par la loi.» In Art. 7 der Verfassung vom
24. 6. 1793 findet eine weitere Verengung des Artikels der Glaubensfreiheit
zugunsten der neutralen Meinungsfreiheit statt. SchlieBlich fillt in der Ver-
fassung vom 22. 8. 1795 der letzte Rest der Gewissensfreiheit fort, den noch die
vorangehende Verfassung im Recht des Libre exercise des cultes hatte.

Das Grundrecht der Gewissensfreiheit hat aber nicht nur in der Idee, son-
dern auch in der rechtlichen Form eine genuin deutschrechtliche Wurzel. Auf
einen solchen Ursprung weist schon die Eigenart der Formulierung «Glau-
bens- und Gewissensfreiheit» hin, die wir in dieser Gestalt nicht in den nord-
amerikanischen oder franzosischen Verfassungsurkunden finden. Erst im 19.
Jahrhundert zeigt sich eine Ubersetzung dieser Formulierung als Liberté de
croyance et conscience in Portugal und in den siidamerikanischen Verfassun-
gen. Ausgangspunkt fiir die deutschrechtliche Gewissensfreiheit stellt die Aus-
einandersetzung zwischen Reformation und Gegenreformation dar, die in
Deutschland im 16. und 17. Jahrhundert nicht zur Glaubensfreiheit, sondern
zur Glaubenszweiheit fiihrte, wie ein von Anschiitz geprigtes Wort besagt.
Luthers Einstellung zum Problem der Gewissensfreiheit ist noch heute trotz
der vielen Bemiithungen einer Widerlegung der Theorien von Troeltsch durch
Holl und seine Schiiler, zum Beispiel Hirsch u. a., noch ungeklirt. Jedenfalls
zeigt Luthers Gewissensbegriff neue, kriftige und unscholastische Ziige, auch
wenn es ihm im eigentlichen nicht um Libertas conscientiae, sondern um die
Conscientia libertatis, um das Gewissen der Freiheit, die Freiheit des Christen-
menschen ging. Wihrend der Augsburger Religionsfrieden von 1555 nur
Firsten und Stinden das Recht der freien Conscienz einriumte und alle Unter-
tanen ausnahmslos auf die Konfession des Landesherrn verpflichtete, finden
wir doch bei Luther die Vorstellung, dal man dem Andersgliubigen das Recht
lassen miisse, «daB sie in thren Kammern mogen anbeten und dienen, wem sie
wollen und wie viel Gotter sie wollen». Hieraus entwickelte sich nun das
Rechtsinstitut der Garantie der Hausandacht, ein Recht, das man im Gegensatz
zur Kultusfreiheit als Gewissensfreiheit bezeichnete.

Gewissensfreibeit vom Religionsfrieden bis zur Paulskirche

Der staatsrechtliche Zustand strebte auf Paritit der «spaltigen Religion» hin,
verankerte die Aequalitas exacta mutuaque im Reich und seinen Organen und
verbot in Religionssachen jede Mehrheitsentscheidung durch Itio in partes des
Corpus catholicorum und des Corpus evangelicorum .

2 Der Westfilische Friede v. 24. 10. 1648. Mirbt: Quellen zur Geschichte des Papsttums
und des romischen Katholizismus, Tiibingen 1911, S. 291, 430, § 21.

1272



Gewissensfreiheit als Rechtsbegriff wurde zunichst im Westfilischen Frie-
den durch Att. 5, § 34, des Instrumentum pacis den katholischen bzw. den
Augsburger Konfessionsverwandten gewihrt, soweit sie in einem evangeli-
schen beziehungsweise katholischen Territorium erst nach dem Normaljahr
(1. Januar 1624) das «publicum vel privatum exercitium suae religionis» aus-
getubt haben. Gleichzeitig sieht diese Bestimmung eine Ausdehnung der Dul-
dung andersgliubiger Untertanen auch auf alle die Katholiken und Augsburger
Religionsverwandten vor, die nach Abschlul des Westfilischen Friedens in
einem evangelischen beziehungsweise katholischen Territorium, also unter
einem andersgliubigen Landesherrn ihren Wohnsitz haben werden: «nec non
qui post pacem publicatam deinceps futuro tempore diversam a territorii do-
mino religionem profitebuntur et amplectentur, patienter tolerentur. »

Diesen beiden Gruppen wird nun in Art. 5, § 34, I. P. O., ein doppeltes
Recht eingerdumt:

1. Gewissensfreiheit als Conscientia libera und

2. freie Teilnahme am 6ffentlichen oder privaten Gottesdienst ihrer Religion
auBlerhalb der Landesgrenzen als auch privater Unterricht ihrer Kinder im
Hause durch Lehrer der eigenen Konfession. Dieses Recht auf Gewissensfrei-
heit wird im Westfilischen Frieden als Recht auf ungestérte Hausandacht be-
zeichnet, die den andersgliubigen Untertanen, solange es sich um Katholiken
oder Augsburger Konfessionsverwandte handelt, nach freiem Gewissen zu
Hause ohne Storung oder Inquisition offensteht.

Der Grundrechtsteil der Verfassungsurkunde der Frankfurter Nationalver-
sammlung enthilt in § 144ff. eingehende Regelungen iiber das Verhiltnis von
Staat und Kirche, die durch den an die Spitze gesetzten Satz der Gewihrlei-
stung der Glaubens- und Gewissensfreiheit eingeleitet werden: « Jeder Deut-
sche hat volle Glaubens- und Gewissensfreiheit. Niemand ist verpflichtet, seine
religitse Uberzeugung zu offenbaren. »

Die Glaubens- und Gewissensfreiheit der Frankfurter Grundrechte ist also
nicht nur duBerlich, sondern auch wesentlich vom Grundrecht auf einfache
Hausandacht gelost. Sie nahert sich sehr der Garantie des Schweigerechts hin-
sichtlich der religisen Ubetzeugung und sinkt damit in die allem Rechte ent-
zogene Sphire des Forum internum ab. Mit dieser Spiritualisierung der Ge-
wissensfreiheit verbindet sie das zweite Moment: nimlich die programmatische
Natur dieser Bestimmung. Gewissensfreiheit der Frankfurter Grundrechte ist
gegen die Kirche und nicht gegen den Staat gerichtet?; sie ist vornehmlich,
wie auch spiter in Frankreich der Begriff der Liberté de conscience, rechtspo-
litischer Ausdruck der Trennung von Kirche und Staat?S.

% Mayer-Maly: Osterr. Arch. f. Kirchenrecht, Bd. 5, 1954, S. 56.
26 Rothenbiicher: Die Trennung von Staat und Kitche, Miinchen 1908, S. 209.

1273



Die helvetische Gewissensfreibeit

Die helvetische Verfassung vom 12. April 1798 bestimmte in Art. 6: «Die
Gewissensfreiheit ist uneingeschrinkt, jedoch muB die 6ffentliche AufBerung
von Religionsmeinungen den Gesinnungen der Eintracht und des Friedens
untergeordnet sein.» Aus dieser Bestimmung geht hervor, dal in den Kan-
tonen der Schweizer Eidgenossenschaft auch zwischen Gewissensfreiheit als
interner und Kultusfreiheit (6ffentliche AuBerung der Religionsmeinung) als
dullerer Kulthandlung unterschieden wurde. Die Kultusfreiheit und die Be-
kenntnisfreiheit als 6ffentliche AuBerung des Gewissens standen unter den
Schranken des 6ffentlichen Friedens. Bis 1848 war dariiber hinaus die Kultus-
freiheit nur in den drei christlichen Konfessionen gewihrt. Art. 44 der Bundes-
verfassung von 1848 gewihrte ebenfalls nur den drei anerkannten christlichen
Konfessionen Kultusfreiheit. Art. 44 der Schweiz. Bundesverfassung von 1848
lautete: «Die freie Ausiibung der anerkannten Christlichen Konfessionen im
ganzen Umfang der Eidgenossenschaft ist gewihrleistet.» Der Antrag des
Kantons Aargau, der eine Garantie der Gewissensfreiheit vorsah, wurde ab-
gelehnt. Sachlich wollte auch er nur den drei christlichen Konfessionen Kultus-
freiheit einriumen, so dal3 die Gewissensfreiheit auch hier nichts anderes be-
deuten konnte als das Recht der hiuslichen Religionsiibung. Wenn der Begriff
der Gewissensfreiheit in Art. 44 also nicht aufgenommen wutde, so hatte dies
keine sachliche Bedeutung.

In der Botschaft des Bundesrats vom 1. Juli 1865 wird angekiindigt, dal3
die freie Austibung gottesdienstlicher Handlungen nicht nur den anerkannten
christlichen Konfessionen, sondern auch jeder anderen Religionsgenossenschaft
innerhalb der Schranken der Sittlichkeit und der staatlichen Ordnung gewiht-
leistet werden soll. ‘

Am 17. Juni 1870 wurde dann eine Neufassung vorgelegt, die innerhalb
der Schranken der Sittlichkeit und der 6ffentlichen Ordnung jeder Religions-
gemeinschaft im ganzen Umfange der Eidgenossenschaft volle Freiheit in der
Ausiibung des Gottesdienstes gewihrte. Diesem Recht wurde der lapidare
Satz vorausgeschickt: «Die Gewissensfreiheit ist gewihrleistet.» Diese For-
mulierung wurde dann in die Bundesverfassung vom 29. Mai 1874 iibernom-
men.

Gowissensfreibeit und Gedankenfreibeit in der Weimarer Verfassung
Schon in der Landesverfassung des Konigreichs Wiirttemberg war im 19. Jahr-
hundert zu Glaubens- und Gewissensfreiheit auch die Garantie der Denkfrei-

heit getreten. Man kann darin mit Recht eine Auflésung der Gewissensfreiheit
in Richtung auf ein spiritualistisches und rationalistisches Recht rein inneren

1274



Charakters erblicken. Dieser ProzeB3 zeigt sich nun auch im Reichsrecht und
findet in der Weimarer Verfassung seinen deutlichsten Niederschlag. Wenn
auch auf Antrag Kahls die Gedankenfreiheit aus der Verfassung gestrichen
wurde, so datf man doch aus ihrer Verbindung mit der Gewissensfreiheit und
Glaubensfreiheit im vierten Entwurf Riickschlisse auf das Wesen der Gewis-
sensfreiheit ziehen. Die Begriindung, die Kahl seinem Antrag auf Streichung
gab, zeigt die Schwiiche seines Arguments, Wenn et darauf hinwies, dal} die
Gedankenfreiheit ein reines Internum darstelle, das dem Recht entzogen seli,
und daB Marquis Posa in Schillers Don Catlos mit Gedankenfreiheit auch Ge-
wissensfreiheit gemeint habe, so hebt er seinen Antrag damit selbst auf. Denn
sind Gedankenfreiheit und Gewissensfreiheit identisch, so sind sie beide recht-
lichem Zugriff und rechtlichem Schutz entzogen, und eine Garantie der Ge-
wissensfreiheit wire ebenso uberflissig wie eine solche der Gedankenfreiheit.

Wihrend Art. 135, Satz 1 von allen Seiten des Hauses widerspruchslos an-
genommen wurde, gab es jedoch hinsichtlich des Verstindnisses und der Be-
deutung dieser Verfassungsbestimmung schwere Konflikte??.

Sie war doch mehr ein Programmsatz fiir die Linke der Nationalversamm-
lung, der zur Trennung von Kirche und Staat, zur Einfihrung der weltlichen
Schule und zur Abschaffung des Religionsunterrichts in den Schulen fithren
sollte. So spricht der Abgeordnete Hellmann in diesem Zusammenhang von
der «seelischen MiBhandlung der Dissidentenkinder» und von der «Gewis-
sensnot », die dadurch verursacht worden sei, dal3 weite Kreise, die nicht mehr
dem Christentum anhangen, dennoch dem Zwang zum Religionsunterricht
unterwotfen wurden. Ganz ihnlich begriindete auch die Abgeordnete Zietz
von den unabhingigen Sozialdemokraten in der 24. Sitzung am 11. 3. 1919
ihren Antrag, dall die Gewissensfreiheit nicht angetastet werden diirfe und dafl
zu diesem Zwecke die obligatorische weltliche Schule eingefiihrt werden miisse.
Der Abgeordnete Hellmann, nach dessen Ansicht die «versinkende Kirche»
in der Frage des Religionsunterrichtes um ihr Dasein kimpfe, stellte unter Be-
rufung auf Gewissensfreiheit in der Schule den Antrag auf Abschaffung des
obligatorischen Religionsunterrichts.

Die historische Bedeutung dieses Grundrechts war lingst aus dem Bewul3t-
sein geschwunden. Aber der Begriff der Gewissensfreiheit hatte sich in seinet
abstrakten Gestalt der Geister bemichtigt und gerade die in seinen Bann ge-
zogen, welche auf der dem Glauben abgewandten Seite standen.

Es sei hier an die Worte Schelers von dem «mannigfaltigen Abendrot»
eines untergehenden Glaubens erinnert, zu dem auch noch die Vorstellung
vom Gewissen im Menschen zihle. « Erhilt sich daher das Prinzip der Ge-
wissensfreiheit — ohne diese Deutung — wie in det neuern Zeit, wo sich zum
Beispiel die Atheisten auf dasselbe stellen und berufen und in seinem Namen

27 Apelt: Geschichte der Weimarer Verfassung, 1946, S. 325.

1275



Forderungen erheben, so muB3 es naturgemiB zum Prinzip der sittlichen Anar-
chie werden?8,»

Gewissensfreibeit als Geistesfreibeit

Die Sublimierung der Gewissensfreiheit zur Geistesfreiheit hatte die Folge, dal3
der rechtliche Charakter der Gewissensfreiheit angezweifelt wurde, weil eine
Rechtsnorm nur dann vorliegen konne, wenn sie ein dulleres Verhalten des
Menschen gestattet oder untersagt. Reine Geistesfreiheit als Reservatio men-
talis verstanden war aber nicht notwendigerweise mit irgendeinem dufleren Akt
verbunden, sondern bestand gerade als geistiger Vorbehalt in einer Einstellung
oder Uberzeugung, also einem rein inneren Akt. Da die Rechtsordnung nur
als Summe von Normen gedacht wurde, die das dullere Verhalten der ihr unter-
worfenen Menschen zum Gegenstand hat, schied folgerichtig die Gewissens-
freiheit — nicht die Kultusfreiheit — aus dem Kreise der vom Staate gewihrten
oder moglicherweise zu gewihrenden Grundrechte aus. Man verstand im An-
schluf3 an Thomasius??, Kant und Fichte Gewissensfreiheit nur noch als funk-
tionelle Einrichtung des Rechtsstaates, der Recht und Moral zu zwei getrennten
Bereichen macht und nur ersterem seine Zwangsmittel zur Durchsetzung ge-
wihrt. Ein von anderen Grundrechten und von der iibrigen Rechtsordnung
abgegrenztes spezielles Recht auf Gewissensfreiheit konnte es nicht geben.

Die Leugnung der Gewissensfreiheit als Grundrecht erfolgte also nicht nur
deshalb, weil ein Teil der Lehre das Vorhandensein, ja die Moglichkeit von
subjektiv Offentlichen Rechten in Abrede stellte, sondern weil der Positivismus
einen so veriduBerlichten Rechtsbegriff formuliert hatte, dal alles, was den
inneren Menschen betraf, aus der Rechtsordnung auszuscheiden hatte. Laband
hat das Gesetz vom 3. Juli 1869, das einzige seiner Art, auch dementsprechend
interpretiert und die Behauptung aufgestellt, daf3 der Deutsche die Freiheit des
Glaubens nicht vom Rechte, noch vom Reiche, sondern von der Natur habe3°,
Ein solcher Auspruch mutet um so merkwiirdiger an, wenn man sich verge-
genwirtigt, daBl er aus dem Munde eines fithrenden Positivisten stammt. Es
ist aber keineswegs ein Bekenntnis zum Naturrecht, sondern nur eine Glosse
zur Rechtsnatur der Gewissensfreiheit. Da sie der Natur angehore, habe sie
mit Rechtssatzungen nichts gemein, und da sie der inneren Natur angehore,
koénne sie rechtlich {iberhaupt nicht garantiert oder verletzt werden. Labands
Auffassung hat auch weithin Zustimmung erfahren, und man kann sagen, dalB3

28 Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle (Saale) 1921,
S. 3306,

2 Vecchio: Lehrbuch der Rechtsphilosophie, Berlin 1937, S. 252.

30 Taband: Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, I, Tibingen 1911, S. 161.

1276



diese Auffassung von der Rechtsnatur der Gewissensfreiheit als einem rechtlich
nicht faBbaren Akt der natiirlichen Ordnung sich durchgesetzt hatte.

Die Interpretation der Gewissensfreiheit durch die Staatsrechtswissenschaft
folgt dem jeweils herrschenden Staatsbegriff. Sie ist, um ein Wort Barions ab-
zuwandeln?l, eine Funktion des Verhiltnisses von Staat und Kirche. Dort, wo
Staat und Kirche eine Einheit darstellen, wird Gewissensfreiheit als Recht auf
hiusliche Andacht verstanden, weil das gesamte offentliche Leben bis zur
Schwelle des Hauses von Staat und Kirche gestaltet wird.

Im «christlichen Staat», der mehreren oder allen Konfessionen Paritit
gewihrt, versteht man unter Gewissensfreiheit eine ganze Anzahl verschiede-
ner Rechte der religiosen Minderheiten. Das Grundrecht der Gewissensfreiheit
hat dann keinen subjektiven Rechtsinhalt mehr, sondern verfillt der Spiritua-
lisierung. Ein zhnlicher Vorgang vollzieht sich mit dem genannten Kir-
chenrecht auf protestantischem Boden, zu dessen Normenbereich auch das
Grundrecht der Gewissensfreiheit als Teil des Staatskirchenrechts gehort.
Sohm32 hat die Unvereinbarkeit von Kirchenrecht und Kirche behauptet und
damit das Methodenproblem des evangelischen Kirchenrechts in eine noch
nicht geloste Aporie gefiihrt.

Im neutralen Staat, im Etat laique, wird Gewissensfreiheit zum Prinzip der
Trennung von Kirche und Staat. Dort, wo die Gewissensfreiheit noch mit
subjektivem Rechtscharakter umkleidet ist, wird sie zum Recht der sittlichen
Personlichkeit auf freie Entfaltung, zum Petrsdnlichkeitsrecht. Im Weltan-
schauungsstaat schlieBlich wandelt sich Gewissensfreiheit erneut ab zum Recht
cines jeden auf freie Bildung und Betitigung seiner Weltanschauung. Damit
schlieBt sich in gewissem Sinne der Kreis von Konfessions- und Welt-
anschauungsstaat 33, '

Zusammenbruch der Grundrechte in Dentschland

Zwar zihlte das Grundrecht der Gewissensfreiheit zu den reichsverfassungs-
kriftigen Grundrechten etster Ordnung, die nur mit qualifizierter Mehrheit
durch ein verfassungsinderndes Gesetz hitten beseitigt werden konnen. Den-
noch stand und fiel es mit den unter dem Diktaturvorbehalt des Art. 48 ste-
henden anderen Grundrechten, weil die Gewissensfreiheit in Rechtslehre und
Rechtswirklichkeit aufgehért hatte, Grundrecht zu sein. So ist es verstindlich,
wenn das Ermichtigungsgesetz vom 24. 3. 1933, das Art. 135, Satz 1 WV

31 Barion: Rudolf Sohm und die Grundlegung des Kirchenrechts, Krefeld 1931, S. 13.

32 Sohm: Kirchenrecht, Bd. 1, Berlin 1892, S. 481.

3 Leder: Permanente Krise der Grundrechtstheorie?, in: Neue Politische Literatur, 1959,
Nt. 8/9, S. 640.

1277



formell unberiihrt lie, dennoch materiell einen Zustand schuf, den Meinecke
mit volliger Gewissensunfreiheit charakterisiert hat3,

Die Staatsrechtswissenschaft kann sich dariiber keiner T4auschung hingeben,
daB seit Jahrzehnten ein rechtlich abgegrenzter Begriff der Gewissensfreiheit
als Grundrecht nicht besteht, ja daf aus ihren eigenen Reihen dazu beigetragen
wurde, dieses Grundrecht zu entrechten und schlieflich als eine Art Reservatio
mentalis aus den subjektiv-6ffentlichen Rechten auszuscheiden.

Es ist hier nicht méglich, das Problem der Gewissensfreiheit in der national-
sozialistischen Zeit zu untersuchen. Es gentigt aber, kurz darauf hinzuweisen,
dal das Gewissen im Sinne Nietzsches als christlich-jiidische Krankheit an-
gesehen wurde und dafl man es als eine Schande wie die Beschneidung be-
zeichnet hat36, SchlieBlich mag noch der Ausspruch erwihnt werden: «Adolf
Hitler ist mein Gewissen», der in seiner lapidaren Formulierung nichts an
Deutlichkeit zu wiinschen iibriglifit und zeigt, daB die Versklavung bis in die
innersten Bindungen hinein geplant und realisiert wurde3?. — Als rechtlicher
Niederschlag der damaligen Zeit sei hier der sogenannte Gewissensfreiheits-
erlal erwihnt, der, scheinbar an altes Grundrechtsgut ankniipfend, doch un-
verhohlen den Mitgliedern einer Partei Freiheit im negativen Sinne, das heilt
von herkémmlichen Bindungen gewihrt38.

Ahnlich garantiert auch die sowjetrussische Verfassung Gewissensfreiheit,
behielt sie aber urspriinglich nur der Arbeiterklasse vor. Ein Freiheitsrecht,
das nur einer Klasse oder Partei eingeriumt wird und damit gegen den Gleich-
heitsgrundsatz verstoBt, ist nur ein schlecht verhohlener Ausdruck fiir die Un-
freiheit anderer Parteien und Klassen3?. Da der Marxismus die Freiheitsrechte
nur als Instrument der kapitalistischen Bourgeoisie im Kampf gegen die feu-
dale Unterdriickung verstehen kann, verliert er selbstverstindlich den richtigen
Ansatzpunkt fiir das Verstindnis der Gewissensfreiheit 9.

Gewissensfreiheit ist fir ihn nur eine Umkleidung des Eigentumsbegtriffes.

Gewissensfreiheit im totalitiren Sinn besteht darin, durch Rundfunk, Presse,

% Meinecke: Die deutsche Katastrophe, Wiesbaden 1946, S. 124, 125/26, 130/31, 132,
134.

35 Nietzsche: Genealogie der Moral, Werke Bd. 5, Kronerausgabe, Stuttgart 1950, S. 16;
ebenso Umwertung aller Werte, Werke Bd. 5, Nt. 2.

36 Bullock: Hitler, Eine Studie iiber Tyrannei, Diisseldotf 1953, S. 386.

37 Bonhoeffer: Ethik, Miinchen 1949, S. 1809.

38 GewissensfreiheitserlaBl des Stellvertreters des Fithrers der NSDAP vom 10. 10. 1933:
«Kein Nationalsozialist datf irgendwie beeintrichtigt werden, weil et sich zu einer bestitnm-
ten Glaubensrichtung oder Konfession, oder weil er sich iibethaupt zu keiner Konfession
bekennt. »

3 Verfassung der Union der sozialistischen Sowjettepubliken v. 5. 12. 1936, Art. 124:
«Zum Zwecke der Gewihrleistung der Gewissensftreiheit fiit die Biirger sind in der UdSSR
die Kirche vom Staat und die Schule von der Kirche getrennt. »

40 Nowack: Die Grundrechte und Grundpflichten der Biirger det Deutschen Demoktati-
schen Republik, Leipzig 1954, S. 7 und 8.

1278



Film und Aufklirungsaktionen die gelenkte offentliche Meinung jedem ein-
zelnen aufzudringen und dabei jede personliche Denk- und Gewissenstitigkeit
auszuschalten®, Diese Tendenz zur «Objektivierung der Grundrechte» hatte
schon nach 1933 eingesetzt, und sie lief schlieBlich darauf hinaus, jedem ein-
zelnen Grundrecht die Qualitit eines subjektiven Rechtes zu nehmen.

Gewissen als Persongeheimnis

Wenn der bisherige Begriff der Gewissensfreiheit dem Rechtsbegriff wider-
sprach, so lag dies daran, da3 das Verfassungsrecht unbemerkt den philosophi-
schen Gewissensbegriff rezipiert hatte. Dieser philosophische Gewissensbe-
griff geht vom Gewissen als einem inneren Akt der sittlichen Personlichkeit
aus und verwitft die Vorstellung eines Gewissenshabitus. Soziologisch und
rechtlich war urspringlich der geschiitzten Gewissensentscheidung auch eine
rechtlich umschiitzte Sphire garantiert.

Ersetzt man den philosophischen Gewissensbegriff durch einen angemesse-
" nen soziologischen, so wird es einen Ausweg aus der Aporie geben, in die das
Grundrecht der Gewissensfreiheit als eine Art Reservatio mentalis geraten ist.

Dieser soziologische Raum 1iBt sich am Menschenbild des deutschen
Grundgesetzes aufzeigen®?. Die Unantastbarkeit der Menschenwiirde und die
Garantie der freien Entfaltung der Personlichkeit gehen dem Schutz des Ge-
wissens in Art. 4, Abs. 1 GG unmittelbar voraus. Aus ihrem Verstindnis muf3
auch die Interpretation der Freiheit des Gewissens folgen. Das Gewissen als
die Tiefenperson des Menschen bildet gleichsam den Kern der sich in Freiheit
entfaltenden Personlichkeit und macht die unantastbare Wiirde des Menschen
aus. Der innere Zusammenhang zwischen der Menschenwiirde des Art. 1,
Abs. 1 GG und dem Gewissen als Tiefenperson, dem Persongeheimnis
des Menschen, kommt sehr klar in den Erliuterungen Nipperdeys zu Art. 1,
Abs. 1 GG zum Ausdruck: «Das Wesen des Menschen besteht in der Freiheit
der Entscheidung, in seinem Geoffnetsein, seinem Organ fir das Reich der
sittlichen und geistigen Werte, fiir die Wertfiille des Lebens®®.» Denn im
Gewissen ist der Mensch dem Wertreich geoffnet, im Gewissen hat der Mensch
als Triger hochster geistig-sittlicher Werte sein Organ fir die Wertfiille des
Lebens, und das Gewissen ist es, das diese Werte erfiihlt. Das christlich- abend-

4 Dovifat: Freiheit und Zwang der politischen Willensbildung, in: Veritas, Justicia,
Libertas, Festschrift zur Zweihundertjahtfeier der Columbia-Universitit, Betlin 1954, S. 33ff.,
42/43.

2 Diirig: Die Menschenauffassung des Grundgesetzes in JR, 1952, H. 7, S. 259, 2060,
spricht vom christlichen Persénlichkeitstypus des Grundgesetzes.

43 Nipperdey: Die Wiitrde des Menschen, in: Neumann-Nipperdey-Scheuner: Die Grund-
rechte, II, 1955, S. 1—2.

1279



lindische BewuBtsein und das christliche Naturrecht haben gleichmiBig an der
Gestaltung dieser Grundrechte mitgewirkt, so daB sich Wiirde, Personlichkeit
und Gewissen des Menschen gegenseitig bedingen.

Der Mensch, der als Person Triger von hochsten geistig-sittlichen Werten
ist, schlieBt den Kern seiner Personlichkeit, seine Tiefenperson gleichsam als
sein Persongeheimnis von der ihn umgebenden Welt ab. Thielicke hat so mit
Recht vom Gewissen als dem Persongeheimnis des Menschen gesprochen, da
im Gewissen die der Umwelt geheimgehaltenen Beziehungen der Person zu
Gott, zu den sittlichen Werten und zur Welt selbst verborgen sind.

Der Geheimbereich, in dem Gewissen entsteht und sich entfaltet, ist nicht
auf den einzelnen beschrinkt#. Das Gewissen als Phinomen am Menschen ist
eine soziale Grofe, ist abhingig von der Kommunikation des Menschen mit
dem Menschen®.

Die Fiille dieser geheimen Beziehungen und Abhingigkeiten, die uns die
moderne Psychologie lehrt, 146t sich mit dem Begriff der Geheimsphire oder
des Geheimbereichs umschreiben, wobei er auch die AuBerungen, Mitteilungen
und Gedanken des Geheimnistrigers selbst umschlieBt. Das durch Art. 4
Abs. 1 GG geschiitzte Innenleben ist also die mit Geheimnischarakter ge-
kennzeichnete Sphire, der Geheimbereich der Person®.

Primat der Gewissensfreibeit

Es mag dahingestellt bleiben, ob der Toleranzgedanke und die Gewissens-
freiheit, ob die germanischen, mittelalterlichen Freiheitsverbiirgungen, die
englischen Stinderechte oder das Naturrecht an der Wiege der Menschenrechte
gestanden haben.

Selbst wenn man den Standpunkt Jellineks vom historischen Primat der
Gewissensfreiheit als nahezu einzige Wurzel der abendlindischen Freiheits-
rechte verwirft, wird doch eine systematische Betrachtungsweise den systema-
tischen Primat der Gewissensfreiheit feststellen miissen. So hat C. Schmitt die
Forschungsergebnisse von Jellinek unter einem systematischen Gesichtspunkt
wieder aufgegriffen und der Gewissensfreiheit eine zentrale Stellung innerhalb
der Grundrechte angewiesen. Grundrechtlich verbiirgte Freiheitsrechte sind
nach C. Schmitt fundamentale Verteilungsnormen des Staates??.

44 Stoket: Das Gewissen, Schrift zur Philosophie und Soziologie, hg. v. Scheler, Bd. 2,
Bonn 1925, S. 138.

% Frankl, V.: Der unbewuBte Gott, Wien 1948, S. 14.

%6 Caruso: Person und Gewissen, ein tiefenpsychologischer Beitrag zur Gewissenslehre,
in: Jahrbuch fiir Psychologie und Psychotherapie, 2. Jg., H. 4, 1954, S. 3471, bes. S. 145.

47 Schmitt, C.: Verfassungslehre, Betlin 1928, S. 158.

1280



Der systematische Primat der Gewissensfreiheit im System der Grundrechte
(Freiheitsrechte) besagt aber weiterhin, dal3 es sich um einen Systemschutz
handelt. Das heil3t, daB3 die Freiheitsrechte innerlich verbunden sind, dal3 kein
Grundrecht herausgebrochen werden kann, ohne zugleich den tiefsten Sinn
des Grundrechtssystems zu negieren. So wire die Gewissensfreiheit erschwert
oder gar unméglich gemacht, wenn der Staat die Meinungsfreiheit annullieren
wiirde. Gewissensfreiheit setzt «Wissensfreiheit» voraus, denn wie soll das
Gewissen des einzelnen Staatsbiirgers richtig entscheiden konnen, wenn es
durch Propaganda, durch Nachrichtenentzug und falsche Mitteilungen irrege-
fihrt wird. Eine Gewissensentscheidung hat nur dann Sinn, wenn sie nach
bestem Wissen vollzogen wird.

Die Freiheit der 6ffentlichen Meinung oder des offentlichen Gewissens be-
deutet also eine Beteiligung des einzelnen an der Bildung allgemeiner Wert-
vorstellungen?®. So hat das Gewissen des einzelnen neben der Moglichkeit
von Wahlen und Volksabstimmungen diesen noch unmittelbaren Weg, um die
Offentlichkeit auf Fragen zu lenken, auf MiBstinde aufmerksam zu machen,
deren Fortbestand den einzelnen in seiner innersten Sphire beunruhigen. In
diesem Zusammenhang gewinnen auch die verfassungsrechtlichen Einrich-
tungen des Volksbegehrens und des Volksentscheides, wie sie zum Beispiel in
der Schweiz verfassungsrechtlich verankert sind, besondere Bedeutung.

Bejaht ein Staat die Freiheit des Gewissens, so mul} er auch Vereins-, Ver-
sammlungs- und Meinungsfreiheit gewihren. Denn mit der Bejahung der Ge-
wissensfreiheit bejaht er das Prinzip, dal3 der Staatsbiirger eine «domaine ré-
servé» fir sich hat, in der er schalten und walten kann. Verneint dagegen ein
Staat die iibrigen freiheitlichen Grundrechte, so verneint er auch die Gewis-
sensfreiheit. Denn er kann an ihr nicht festhalten und auf allen Gebieten des
tiglichen Lebens das Prinzip verleugnen, das er im Recht der Gewissensent-
scheidung einmal anerkannt hat.

Deshalb muf} man von einem Systemzwang sprechen, wenn man das Wesen
der Grundrechte erfassen will. Es ist nicht eine Summe einzelner Regelungen,
sondern ein System sich gegenseitig bedingender Wertnormen. Das Wesen,
das Prinzip dieses Systems liegt in der politischen Grundentscheidung des
Staates, der in den Grundrechten ein «fundamentales Verteilungsprinzip » auf-
stellt, weil er dem einzelnen einen Teil urspriunglicher Freiheit lassen mul.
Der Staat fillt diese Grundentscheidung, weil die Mehrheit der ihn konsti-
tuierenden Staatsbiirger sich auf ein transzendentes Biirgerrecht verpflichtet
fuhlt. Mag dieses Biirgerrecht ihn auf ein christliches Reich oder auf ein welt-
anschauliches Reich der Menschlichkeit und Wahrhaftigkeit verpflichten, im-
mer wird dieses Biirgerrecht im Gewissen verpflichten wollen und Freiheit des

48 Ridder: Meinungsfreiheit, in: Neumann-Nipperdey-Scheuner, Die Grundrechte II,
Berlin 1955, S. 265.

1281



eigenen Selbst zur Erfillung dieser Pflichten verlangen. Die Grundrechte sol-
len nur die Grenzlinie zwischen den beiden Reichen ziehen, um Gewissens-
konflikte auszuschalten. So sind die Freiheitsrechte nur Ausdruck einer Frei-
heit, der Freiheit auf das eigene Selbst. So schiitzen die verschiedenen Frei-
heitsrechte nur die eine Freiheit. Was ist das Selbst anderes als das Gewissen
im weitesten Sinne, als das Eigentliche am Menschen, das hinter seinem Ich
gelagert Anweisungen gibt und tGber das Verhalten Gericht halt4,

Die von uns aufgezeigten Zusammenhinge zwischen Gewissen und Ge-
heimsphire und zwischen Gewissensfreiheit und Garantie eines Geheimbe-
reiches haben eine nachtrigliche Bestitigung erfahren. Das Hebriische, wel-
ches urspriinglich kein verbales Analogon zum Begriff des Gewissens kannte,
hat spiter im Neuhebriischen fiir unseren Gewissensbegriff das Wort «maz-
punv», das urspriinglich Verborgenes und Geheimes bedeutete, eingefiihrt3°,
Um einen modernen Schutz des Gewissens zu erreichen, wurde deshalb die
folgende Formulierung in Vorschlag gebracht: Die Anschauung jedes Men-
schen von Gott, Welt und Staat sowie die innere Schau der Werte sind unan-
tastbar, und ihre Gestaltung ist innerhalb der Geheimsphire unverletzlich.
Die Anschauungsfreiheit soll den modernen « Anschauungsstaat» verbieten und
eine Durchdringung aller Lebensgebiete durch den totalen Anschauungsstaat
verhindern, indem sie ihm in der Garantie der Geheimsphire eine letzte un-
iibersteigbare Grenze zum Schutz der freien Anschauung und damit der Per-
sonlichkeit zieht51,

% So Jung in der zusammenfassenden Darstellung der Jungschen Psychologie nach
Goldbrunner: Individuation, die Tiefenpsychologie C. G. Jungs, Krailling vor Miinchen
1949; Jung: Die Bezichungen zwischen dem Ich und dem Unbewulten, Ziirich 1925, S. 205.

50 Werblowsky: Das Gewissen in jiidischer Sicht, in: Das Gewissen, Studien aus dem
C.-G.- Jung-Institut, 1958, S. 89.

31 Maunz: Toleranz und Paritit im Deutschen Staatsrecht, Vortrag, gehalten in der Reihe
der offentlichen Vortrige der Ludwig-Maximilians-Universitit, Miinchen 1954, S. 11.

Wir ergreifen gerne die Gelegenbeit, auf das grundlegende Buch des Verfassers hinguweisen « Die Frei-
heit des Gewissens», Duncker und Humblot, Berlin 1958, Die Redaktion

1282



	Gewissensfreiheit und Geheimsphäre

