
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 12

Artikel: Gewissensfreiheit und Geheimsphäre

Autor: Scholler, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewissensfreiheit und Geheimsphäre

HEINRICH SCHOLLER

Der Problemkreis

Alle Staatsverfassungen der letzten 150 bis 200 Jahre enthalten in den Garantien

der Menschen- und Bürgerrechte auch eine Garantie zum Schutz der
Gewissensfreiheit. Die französische Menschenrechtserklärung von 1789, das

preußische Landrecht von 1794, die helvetische Verfassung vom 12. April 1798
enthalten diese Garantie, deren Entstehung zu Unrecht auf die Erklärung der
Menschen- und Bürgerrechte der Französischen Revolution vom 26. August
1789 zurückgeführt wird. Vielmehr reicht die verfassungsrechtliche Genesis
in die Zeit der religiösen Wirren und Verfolgungen und der dadurch bedingten

Auswanderung nach den amerikanischen Kolonien zurück. Die
Ideengeschichte dieses Grundrechtes führt noch weiter über die Aufklärung in die
Zeit der Reformation, des religiösen und politischen Umbruchs, der Ablösung
des Mittelalters durch die Neuzeit1.

Aber nicht nur in der geschichtlichen Dimension reicht dieses Grundrecht
ein halbes Jahrtausend zurück, es erweist sich auch als ideologischer Wandelstern,

der nicht nur in Revolutionsverfassungen, sondern auch in den
Konstitutionen der abendländischen Monarchien, nicht nur im bürgerUchen Rechtsstaat,

in den westlichen Demokratien, sondern auch in den kommunistischen
Volksdemokratien seine Anerkennung und Verankerung gefunden hat. Nicht
nur die Verfassung der DDR schützt in Anlehnung an die Formulierung der
WV in Art. 41 Glaubens- und Gewissensfreiheit, sondern auch die Verfassung
der Sowjetunion aus dem Jahre 1936. Es liegt auf der Hand, daß diese Idee,
dieses Recht der Gewissensfreiheit von Epoche zu Epoche, von Staat zu Staat,

von politischem System zu politischem System anderen Sinn und Bedeutung
angenommen hat. Noch verwirrender wird das Bild, wenn man die rehgiösen
und philosophischen Auseinandersetzungen zum Problem der Gewissensfreiheit

betrachtet.
Während das kathoUsche Zentrum um die Jahrhundertwende sich zum

Vorkämpfer für Gewissensfreiheit im Deutschen Reichstag durch seinen

Legende: WV Weimarer Verfassung, GG Grundgesetz.

1 Jellinek, G. : Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte. Ein Beitrag zur modernen

Verfassungsgeschichte. Bearbeitet v. W. Jellinek, München-Leipzig 1919.

1264



Toleranzantrag aufwarf, schien der Kulturprotestantismus in Preußen und im
Reich durch den Kulturkampf der Gewissensfreiheit nicht freundhch gesonnen

zu sein2.

In der Frankfurter Nationalversammlung wurde ebenfalls mit verkehrten
Fronten gekämpft, denn neben den Linken und Radikalen traten vor aUem

die Katholiken unter Berufung auf Gewissensfreiheit für eine Trennung von
Staat und Kirche ein, während wiederum die Protestanten, insbesondere
Lutheraner aus Bayern, für die Verbindung von Staat und Kirche zum Schutz
der Gewissensfreiheit plädierten. Die protestantische Theologie des 19.
Jahrhunderts bezeichnete andererseits die Idee der subjektiven Verantwortlichkeit,
populär gesprochen das Prinzip der Glaubens- und Gewissensfreiheit, als das

Urprinzip der Reformation, während von Troeltsch und der späteren
dialektischen Theologie nachzuweisen versucht wurde, daß es Luther ganz und gar
nicht um die Freiheit des Gewissens gegangen, sondern daß dieses Prinzip
nur ein täuferisches, sektiererisches Prinzip des 16. Jahrhunderts gewesen und
nur von Männern wie Franck oder Castellio vertreten worden sei. Entgegen
der positiven Haltung des politischen Katholizismus in Deutschland und
Frankreich gegenüber der Idee der Gewissensfreiheit nahm die Kurie im 19.

Jahrhundert mehrmals Anlaß, die Idee der Gewissensfreiheit zu verurteüen.
Schheßlich finden wir in der Philosophie von Thomas v. Aquin bis

Heidegger ein intensives Bemühen um die Klärung des Gewissens und seiner
Freiheit3. Die thomistische Unterscheidung zwischen Urgewissen und Con-
scentia wird in der protestantischen und der modernen Philosophie aufgegeben.
Während bei Thomas das Gewissen nur das Urteil der praktischen Vernunft
ist (iudicium rationis), wird das Gewissen in der Reformation und von da aus

in Theologie und Philosophie mehr und mehr zu einer göttbchen Stimme der
menschUchen Brust. Angeregt durch die Mystik, wird das Gewissen als Seelengrund

oder Occulus animae zu einem inneren Heiligtum, zu einer göttUchen
Instanz (Hegel). In der Mitte des vorigen Jahrhunderts stürzt mit dem
Zusammenbruch der ideahstischen Philosophie die Idee der Gewissensfreiheit und
die VorsteUung vom Gewissen selbst in einen jähen Abgrund. Positivismus
und ReaUsmus deuten das Gewissen als sozialen Instinkt, der sich evolutionis-
tisch aus dem tierischen Instinkt entwickelt habe. So erklärt Nietzsche den
Gewissensbiß als Sublimation des ins Unbewußte abgesunkenen Herdenbisses
des Leittieres. Nietzsche steht nicht an, das von ihm bekämpfte Gewissen als

die tiefe Erkrankung zu bezeichnen, in die die Menschheit durch die Kultur
und besonders durch das Christentum gefaUen sei. Bei Comte findet sich schUeßUch

die Idee, daß das Recht der Gewissensfreiheit gerade im Gegenteil nicht

2 Franz : Kulturkampf, Staat und katholische Kirche in Mitteleuropa von der Säkularisation

bis zum Abschluß des preußischen Kulturkampfes, München 1954, S. 176/77.
3 Hollenbach: Sein und Gewissen. Über den Ursprung der Gewissensregung, eine

Begegnung zwischen Heidegger und thomistischer Philosophie, Baden-Baden 1954. S. 315.

1265



Produkt der Kultur, sondern Ursache ihrer Zerstörung werde. Er nennt sie
deshalb ein Desordre du cœur und sieht in ihr Ursache und Anlaß aller sozialen
und moralischen Anarchie. Im Marxismus ist das Gewissen als Teil des

Bewußtseins vollständig durch das Sein determiniert.
Er ist an einer Freiheit des Gewissens nicht interessiert, da sie nur den

ideologischen Überbau der auf Gewerbe- und Berufsfreiheit und damit freier
Unternehmerkonkurrenz beruhenden kapitalistischen Wirtschaftsordnung
darstellt. Es bestehen tatsächlich zwischen der Institution des freien und privaten
Eigentums und der Entwicklung eines individuellen freien Gewissens tiefere
Zusammenhänge, als man sich das im Westen im allgemeinen klar macht.
Es zeigt sich eine gewisse Zuordnung zwischen dem jeweiligen metaphysischen
und sozialen System, wonach es unmöghch ist, daß ein vergesellschaftetes
System ohne freie Verfügungsdisposition im Güterverkehr zu einer freien
Verfügungsdisposition des Individuums auf geistigem Gebiet gelangt. Für ein

Individualgewissen ist in der kommunistischen Gesellschaft kein Raum, so daß

es als ideologischer Überbau einer überholten Wirtschaftsbasis vernichtet werden

muß. Djilas hat dies folgendermaßen formuliert: «Als Feind des Denkens
im Namen der Wissenschaft, als Feind der Freiheit im Namen der Demokratie,
kann die kommunistische Oligarchie gar nicht anders, als das Gewissen
voUständig zu korrumpieren4.»

Bei der Prüfung der Entstehungsgeschichte der Idee und des Rechts auf
Gewissensfreiheit finden wir einen Zusammenhang zwischen der Idee der
Gewissensfreiheit und der Demokratie. Aristoteles bestimmte schon den Begriff
der Freiheit nicht nur als Verfügungsgewalt über das eigene Selbst, sondern
auch als Recht, sich selbst zu regieren. Berdjajew hat deshalb zu Recht die
Demokratie als die Regierungsform der Gewissensfreiheit bezeichnet6.

Im nachfolgenden soü nun die politische Bedeutung der Gewissensfreiheit
für die Entstehung des demokratischen Verfassungsstaates untersucht werden.

Gewissensfreiheit in der Antike

Treitschke hat behauptet, daß die griechische Welt den Konflikt zwischen
Individualgewissen und Polis nicht gekannt habe, ja nicht habe kennen können,
weil der totale Stadtstaat als Kult- und Bürgergemeinde das Individuum in
seiner Totalität erfasse und dadurch keinen Raum mehr für eine jenseits des

Staates gelegene religiöse Geheimsphäre lasse. Die Einheit von Politik und
Moral, die Treitschke für die Antike behauptet hat, bestand in Wirklichkeit
nicht, und der Gewissenskonflikt war dem Polites durchaus bekannt, der

4 Djilas: Die neue Klasse, München 1958, S. 195, 172.
5 Berdjajew: Das neue Mittelalter, Darmstadt 1927, S. in, 116.

1266



sich vor die Wahl gestellt sah, seiner eigenen Überzeugung oder der Sache des

Staates zu dienen6.

Jaeger vertritt ebenfalls diese Ansicht und behauptet, daß Staatsmoral und
Individualethik für den griechischen Menschen nur eine tautologische Bedeutung

haben konnten, da die Polis der einzige Kultur- und Erziehungsträger
der Griechen gewesen sei7. Von dem persönlichen Gewissen in unserem Sinne

müsse man dabei ganz absehen. Dieser Auffassung hat Nestle widersprochen
und nachgewiesen, daß sowohl im griechischen Stadtstaat wie später im
römischen Imperium Staatsmoral und Individualethik in Widerspruch geraten
konnten und daß der einzelne diesen Hiatus sehr wohl schmerzlich zu spüren
bekommen konnte8. Die «Unentrinnbarkeit» der Pohs, wie dies Burckhardt
formuliert hat, das heißt die Totalität der Polis als sakraler und terrenischer
Gemeinde, mußte den Gewissenskonflikt nur noch übersteigern und ihn zur
Unerträglichkeit akkumulieren9.

Die spätere innere Emigration der Philosophie zeigt sich deutlich im Neu-
platonismus, dessen mystisches Gebäude die äußere Realität des Staates nicht
mehr empfinden kann. Der Myste schließt ja das Auge, das auf die Welt blickt,
um mit dem anderen Auge das Reich des Geistes schauen zu können. Die Welt
des Staates wird nicht mehr als real, nicht mehr als Aufgabe empfunden und
ist damit dem Gewissen völlig entrückt.

Die in den Neuplatonismus abgewanderte griechische Philosophie findet im
Staat keinen Gegenstand der Betätigung mehr. Auch die letzten Vertreter der
Stoa hatten sich mehr und mehr vom Staate abgewandt. Das Christentum
schien die apolitische Einstellung des Neuplatonismus zunächst zu teilen, denn

Tertulian, der sich zum Anwalt der verfolgten Kirche macht, kann sagen:
«Nichts liegt uns ferner als der Staat: wir kennen nur einen Staat, die Welt.»
So zeichnet sich ganz deutlich in der gesamten hellenistisch-römischen Welt
ein apolitischer mystischer Zug ab, der Hand in Hand mit der Vergröberung
der kaiserlichen Potestas in Diktatur und Terror die Freiheitsidee aus dem

poUtischen Raum in das Innere verlegt.
Eine Zeit, die zwar keine juristische Grundrechtsformulierung kennt, aber

voll von Gewissenskonflikten und schwersten inneren Kämpfen ist, zeigt einen

Vorgang auf, der sich später an den verfassungsrechtlich formulierten Grundrechten

im gesamten Abendland stärker oder schwächer wiederholen soll: Die
Verflüchtigung von Freiheit und Recht in den unzugänglichen Raum innerer
Geistesfreiheit. « Der Philosoph, der Weise, der Gebildete, zieht sich auf sich
selbst zurück, die Philosophie wird weltflüchtig und weltverachtend, eine

6 Treitschke: Politik, I, Leipzig 1918, § 3, S. 87.
' Jaeger: Paideia, Bd. 1, Berlin 1934, S. 412.
8 Nestle: Griechische Weltanschauung in ihrer Bedeutung für die Gegenwart, Stuttgart

1946, S. 138.
9 Burckhardt: Griechische Kulturgeschichte, Kröner-Ausgabe, II, Stuttgart 1950, S. 88.

1267



idiodike sophia, das Ideal der inneren Freiheit setzt sich durch. » Dieses Ideal
der inneren Freiheit verzichtet auf die Autonomie der Polis, «introvertiert sich,
flüchtet nach innen, verschanzt sich unangreifbar im Reich des Geistes10».

Aber gerade das Christentum nimmt nicht an dieser allgemeinen sich intro-
vertierenden Geisteshaltung teil. Es stemmt sich vornehmhch gegen den
Kaiserkult und will nicht für angebUch innere Freiheit das Bestimmungsrecht über
das äußere Verhalten des Menschen aufgeben. Während in Rom Denk- und
Redefreiheit erstirbt und mit dem Prinzipat die Disputatiofori11 der
Rechtsgelehrten dahinsinkt, wehrt sich das Christentum gegen die zunehmende

Umklammerung des totalen Imperiums. Es zieht sich nicht in den «stillen Winkel»
vor dem Ungewitter zurück, und es beschränkt sich nicht auf die Wahrung
innerer Freiheit als Ausdruck einer apolitischen Reservatio mentahs, sondern

wagt den furchtbaren Zusammenstoß mit dem römischen Imperium. Tertu-
han und Lactanz haben die Freiheit der Religion als Freiheit des Kultus
verstanden und sie als unabdingbares Recht des Menschen vom Staat gefordert.

Freiheit des Kultes bedeutet also für die Kirchenväter Freiheit einer äußeren

Sphäre, eines Bereiches, in dem der Mensch, seiner rehgiösen Bestimmung
bewußt, seinem Gewissen in der Anbetung Gottes folgen kann. Dabei hat das

Wort, das Lactantius von der einzig wahren Rehgion ausspricht, eine tiefe
Bedeutung, weil die Freiheit nur dort ein « domicilium » aufschlagen kann, wo
es eine innerste, geheime Sphäre des Menschen gibt. Die Durchbrechung dieser

Geheimsphäre wurde durch den Zwang zur Teilnahme am Kaiserkult und an
der göttlichen Verehrung des Kaisers als einem «numen», der für sich die
Prädikate «soter» und «sebastos» in Anspruch nahm, zu einem unerträglichen
Gewissenskonflikt. Den « stillen Winkel », in den sich Piaton noch vor dem
Unwetter eines stürmisch gewordenen Stadtstaates zurückziehen konnte, gab es

im Imperium nicht mehr.
Das Martyrium der jungen Kirche galt also soziologisch gesprochen der

Wahrung der Geheimsphäre gegen die sich ins Unheimliche steigernde Staats-

omnipotenz des römischen Imperiums. Man sieht im allgemeinen das vierte
und fünfte Jahrhundert viel zu einseitig im Lichte der Kirchengeschichte,
«Staats- und geistesgeschichflich brachten diese Jahrhunderte vielmehr einen

Sieg des Kaisers als einen Sieg der Kirche12». So steigerten sich auch die
Verfolgungen gegen die Manichäer, die schon unter Diokletian begonnen hatten,
unter Theodosius L, Arkadius und Theodosius II. im Osten, bis sie unter
Justinian zu unerhörter Schärfe anwuchsen13.

10 Rüstow: Ortsbestimmung der Gegenwart, Bd. 2, Rentsch, Zürich 1952, S. 116.
11 Lübtow: Blüte und Verfall der römischen Freiheit, Bd. 5, Berlin 1953, S. 26.
12 Schneider: Geistesgeschichte des antiken Christentums, II, München 1954, S. 257.
13 Kaden: Die Edikte gegen die Manichäer von Diokletian bis Justinian, in: Festschrift

Hans Lewald, Basel 1953, S. 55fF., besonders S. 61, Anm. 54.

1268



Die Ecclesia und die Gewissensfreiheit

Auch das christliche Mittelalter kannte noch keine verfassungsmäßige Festlegung

der Gewissensfreiheit als Grund- und Menschenrecht. Rüstow kann aber

mit Recht die Kirche im Mittelalter als das Gewissen des Staates bezeichnen,
weil sich die Kirche dem Staate gegenüber als Wahrerin eines göttbchen
Auftrages fühlte und ihr Amt gegen den Staat zu verteidigen verstand14.

So findet sich also im christUchen Mittelalter Gewissensfreiheit in der Form
eines korporativen Rechtes der Ecclesia gegenüber dem Staate. Dem einzelnen

Staatsbürger fließen aus diesem Kollektivrecht Rechtsreflexe zu, die ihm
bezüglich des Glaubens der Kirche dem Staat gegenüber völlige Glaubensfreiheit
sichern.

Die Glaubensfreiheit findet sich also schon lange vor den amerikanischen
Menschenrechten als Kollektivrecht der Kirche vor. Sie unterscheidet sich von
der Gewissensfreiheit der amerikanischen Verfassung dadurch, daß es sich bei
der Libertas ecclesiae um ein Kollektivrecht handelt, dessen Rechtsreflexe nur
den kathobschen Gliedern des mystischen Leibes zustehen, während es sich
bei der Gewissensfreiheit der amerikanischen Verfassungen um ein Recht des

Individuums (des Menschen tel quel) handelt, die jedem Menschen ein
subjektives Recht auf freie Gottesverehrung gewähren15. Das Mittelalter kannte
auf Grund seiner universalistischen Einstellung nur koUektive Rechte von
Verbänden, Gilden, Zünften, Genossenschaften, nicht dagegen subjektiv
öffentliche Rechte des Untertan oder des Staatsbürgers. Erst Blackstone
formuliert 1754 die Grundrechte als subjektiv öffentliches Recht, die bis dahin
auf dem europäischen Naturrecht basierten und überstaatliches und überindividuelles

(übersubjektives) Recht darstellten16. Es ist vermutet worden, daß
die Grundrechte ihren Ursprung im Zunftgeheimnis gehabt haben. Sir John
Fortescue und Sir Edward Coke haben diese Vermutung ausgesprochen und
damit das Entstehen der Grund- und Menschenrechte aus der kollektiven
Geheimsphäre zu erklären versucht17. Es werden wohl nicht die wirtschaftUchen
Verbände der Gilden und Zünfte, sondern eher die religiösen Geheimbünde
maßgeblich an der Entwicklung kollektiver Grundrechte beteihgt gewesen
sein, die sich im historischen AugenbUck des IndividuaUsmus zu subjektiven
Menschenrechten umformten. Bei der Gewissensfreiheit ist die Entstehung
aus dem Recht religiöser Geheimbünde noch nachweisbar. Ihre spätere
neuzeitliche staatbche Garantie steht aber gerade das Recht auf Zusammenschluß

14 Rüstow: a. a. O., S. 227.
15 Buchbesprechung v. Wenner, in: Theologie und Glaube, 1959, H. 1.
16 Planitz: Naturrecht und Menschenrecht, in: Nipperdey: Die Grundrechte und

Grundpflichten der RV, III, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1930, S. 604.
" Neumann: Zum Begriff der politischen Freiheit, in: ZGesStW, Bd. 109, 1953, S. 28,

Anm. 2.

1269



zu solchen Kollektiven in Abrede und beschränkt jedenfalls in Deutschland
das Recht auf die häusliche Geheimsphäre und verbietet jede heimliche
Zusammenkunft unter dem Vorwand rehgiöser Kulthandlungen als
Geheimbündelei.

Die Wirkung des täuferischen Dogmas von der fortlaufenden göttlichen
Offenbarung, das täuferische Hauptdogma, wie es Max Weber genannt hat,
bedeutet, daß das Gewissen die individuelle Offenbarung Gottes wird18.

In dem Verfassungsentwurf der Levellers von 1647 zeigt sich dieser dogmatische

Hintergrund recht deutlich in den Worten: «because therein we cannot
remit or exceed a title of what our consciences dictate to be the mind of God. »

«The dictate of the consciences » wird dann zum typischen, stets wiederkehrenden

Verfassungsbegriff der nordamerikanischen Kolonien. Gegenstand dieses

Diktates des Gewissens ist «the way of God's worship», also der gesamte
Gottesdienst, der den häuslichen, privaten und öffentlichen Kult umfaßt.

Gewissensfreiheit in den nordamerikanischen Kolonien

Es ist eine Fable convenue, daß die Verfassung von Virginia von 1776
Ausgangspunkt der Menschenrechte gewesen sei. Es handelt sich dabei um einen

grundlegenden Irrtum, der durch seine häufige Wiederholung nicht berichtigt
wird. Salander hatte nachgewiesen, daß der die Gewissensfreiheit enthaltende
Art. 16 der Verfassung von Virginia erst nachträglich eingeführt wurde und
glaubte dadurch die These G. Jellineks von der Gewissensfreiheit als dem

Ursprung der Menschenrecht gestürzt zu haben19. Die Gründung Virginias war
einerseits rein wirtschaftlicher Natur, andererseits war gerade in Virginia die

anglikanische Kirche zu einer starken Herrschaft gelangt, so daß sie sich
Intoleranz leisten konnte. Bates hat die Verfassung von Virginia einen Versuch
genannt, sich auf Kosten der geschichtlichen Wahrheit ganz besonders für die
Freiheit zu ereifern20. Virginia gehört zu den bekehrten Staaten und nicht zu
den ursprüngbchen Trägern der Freiheitsrechte.

Zu den Staaten, die die Freiheitsidee und das heißt vor allem die religiöse
Freiheit zuerst zu ihrem Prinzip gemacht haben, gehört Rhode Island. Dort
hatte Roger Williams die Stadt Providence gegründet und in ihr den Grundsatz

absoluter Toleranz auch gegenüber Nicht-Christen verwirklicht.
In der Charta of Rhode Island and Providence Plantation von 1663 heißt

es: «but that all and everye person and persons may from tyme to tyme and

18 Weber: Religionssoziologie, I: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus,

Tübingen 1920, S. 155 und 160.
19 Salander : Vom Werden der Menschenrechte, in : Leipziger rechtswissenschaftliche

Studien, 1926, S. 67.
20 Bates: Glaubensfreiheit, New York 1944, übersetzt v. Honig, 1947, S. 788.

1270



at all tymes hereaffer freelye and fullye have and everye his and theire owne
judgements and consciences, in matters of religious concernements.. .21.»

Rhode Island gewährt damit «own judgements and conscience» für jedermann
in religiösen Angelegenheiten und hat so als erster Staat das Menschenrecht
der Gewissensfreiheit in seiner gültigsten Formulierung verfassungsrechtlich
verankert. 1681 gibt sich Pennsylvanien eine Verfassung. In ihr heißt es in
Art. XXXVII: «because no People can be truly happy, though under the

greatest Enjoyment of Civil Liberties, if abridged of the Freedom of their
Consciences, as to their Religious Profession and Worship: And Almighty
God being the only Lord of Conscience, Father of Lights and Spirits...»

William Penn hat in seinem Staate Pennsylvanien die Toleranzidee der

«Freunde» zu verwirklichen gesucht und die Verfassung seines Landes gibt
in ihren Worten die Auffassung der Quäker wieder, die Gott als einzigen Herrn
des Gewissens (only Lord of conscience) und «Vater der Lichter und Geister »

(father of lights and spirits) bezeichnen. Das innere Licht — die innere Stimme

— sind die Organe der Gewissenswahrnehmung und die Gebote des Gewissens

(dictates of conscience) sind unbedingt zu befolgen22.

Die französische Menschenrechtserklärung

Vom Standpunkt der Gewissensfreiheit aus bringt die Déclaration des droits
de l'homme et du citoyen vom 26. 8. 1789 keinen Fortschritt. Die heftigen
Debatten in der Assemblée Nationale vom 22. und 23. August 1789, in denen
der Bischof Clairmont de la Borde, Mirabeau und vor allem Rabaut-de-Saint-
Etienne das Wort zur Gewissensfreiheit ergriffen, waren die stürmischsten

Auseinandersetzungen der Nationalversammlung23. Die Nomenklatur der
französischen Erklärung und der Diskussionen um das Grundrecht der Religionsfreiheit

ist sehr verschieden von der der amerikanischen Verfassungen, so daß es

verständlich erscheint, wenn Rabaut sich bei seinem Hinweis auf die Vereinigten

Staaten geradezu entschuldigt. In den Cahiers fand sich sporadisch die

Aufforderung zur vollen Religionsfreiheit auch den Nichtkatholiken gegenüber,

und hier ist es auch, wo wir dem Begriff der Liberté de conscience in der

Vorgeschichte der französischen Menschenrechtserklärung begegnen.
Demgegenüber kennt die Verfassung vom 3. 9. 1791, in die die Erklärung der
Menschen- und Bürgerrechte vom 26. 8. 1789 Aufnahme fand, in Art. 10

nur ein Recht der «religiösen Meinungsfreiheit»: «Personne ne doit être in-

21 Giacometti : Quellen zur Geschichte der Trennung von Staat und Kirche, Tübingen
1926, S. 688.

22 Underhill: Mystik, München 1928, S. 72.
23 Rees: Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte v. 1789, in: Beiträge zur Kultur-

und Universalgeschichte, hg. v. Lamprecht, Leipzig 1912, S. 135.

1271



quiète pour ses opinions, même religieuses, pourvu que leur manifestation ne
trouble pas l'ordre public établi par la loi.» In Art. 7 der Verfassung vom
24. 6. 1793 findet eine weitere Verengung des Artikels der Glaubensfreiheit

zugunsten der neutralen Meinungsfreiheit statt. Schbeßbch fällt in der
Verfassung vom 22. 8. 1795 der letzte Rest der Gewissensfreiheit fort, den noch die

vorangehende Verfassung im Recht des Libre exercise des cultes hatte.
Das Grundrecht der Gewissensfreiheit hat aber nicht nur in der Idee,

sondern auch in der rechtlichen Form eine genuin deutschrechtliche Wurzel. Auf
einen solchen Ursprung weist schon die Eigenart der Formuberung «Glaubens-

und Gewissensfreiheit » hin, die wir in dieser Gestalt nicht in den
nordamerikanischen oder französischen Verfassungsurkunden finden. Erst im 19.

Jahrhundert zeigt sich eine Übersetzung dieser Formuberung als Liberté de

croyance et conscience in Portugal und in den südamerikanischen Verfassungen.

Ausgangspunkt für die deutschrechtliche Gewissensfreiheit stellt die

Auseinandersetzung zwischen Reformation und Gegenreformation dar, die in
Deutschland im 16. und 17. Jahrhundert nicht zur Glaubensfreiheit, sondern

zur Glaubenszweiheit führte, wie ein von Anschütz geprägtes Wort besagt.
Luthers Einstellung zum Problem der Gewissensfreiheit ist noch heute trotz
der vielen Bemühungen einer Widerlegung der Theorien von Troeltsch durch
Holl und seine Schüler, zum Beispiel Hirsch u. a., noch ungeklärt. JedenfaUs

zeigt Luthers Gewissensbegriff neue, kräftige und unscholastische Züge, auch

wenn es ihm im eigentlichen nicht um Libertas conscientiae, sondern um die
Conscientia libertatis, um das Gewissen der Freiheit, die Freiheit des
Christenmenschen ging. Während der Augsburger Religionsfrieden von 1555 nur
Fürsten und Ständen das Recht der freien Conscienz einräumte und alle Untertanen

ausnahmslos auf die Konfession des Landesherrn verpflichtete, finden
wir doch bei Luther die VorsteUung, daß man dem Andersgläubigen das Recht
lassen müsse, « daß sie in ihren Kammern mögen anbeten und dienen, wem sie

wollen und wie viel Götter sie wollen». Hieraus entwickelte sich nun das

Rechtsinstitut der Garantie der Hausandacht, ein Recht, das man im Gegensatz
zur Kultusfreiheit als Gewissensfreiheit bezeichnete.

Gewissensfreiheit vom Religionsfrieden bis zur Paulskirche

Der staatsrechtliche Zustand strebte auf Parität der « spaltigen ReUgion » hin,
verankerte dieAequabtas exacta mutuaque im Reich und seinen Organen und
verbot in Rebgionssachen jede Mehrheitsentscheidung durch Itio in partes des

Corpus catholicorum und des Corpus evangebcorum24.

24 Der Westfälische Friede v. 24. 10. 1648. Mirbt: Quellen zur Geschichte des Papsttums
und des römischen Katholizismus, Tübingen 1911, S. 291, 430, § 21.

1272



Gewissensfreiheit als Rechtsbegriff wurde zunächst im Westfäbschen Frieden

durch Art. 5, § 34, des Instrumentum pacis den kathoUschen bzw. den

Augsburger Konfessionsverwandten gewährt, soweit sie in einem evangeb-
schen beziehungsweise kathobschen Territorium erst nach dem Normaljahr
(1. Januar 1624) das «pubbcum vel privatum exercitium suae religionis»
ausgeübt haben. Gleichzeitig sieht diese Bestimmung eine Ausdehnung der
Duldung andersgläubiger Untertanen auch auf aUe die Katholiken und Augsburger
Religionsverwandten vor, die nach Abschluß des Westfälischen Friedens in
einem evangelischen beziehungsweise kathobschen Territorium, also unter
einem andersgläubigen Landesherrn ihren Wohnsitz haben werden: «nee non
qui post pacem publicatam deineeps futuro tempore diversam a territorii
domino religionem profitebuntur et amplectentur, patienter tolerentur. »

Diesen beiden Gruppen wird nun in Art. 5, § 34, I. P. O., ein doppeltes
Recht eingeräumt :

1. Gewissensfreiheit als Conscientia libera und
2. freie Teilnahme am öffentlichen oder privaten Gottesdienst ihrer ReUgion

außerhalb der Landesgrenzen als auch privater Unterricht ihrer Kinder im
Hause durch Lehrer der eigenen Konfession. Dieses Recht auf Gewissensfreiheit

wird im Westfälischen Frieden als Recht auf ungestörte Hausandacht
bezeichnet, die den andersgläubigen Untertanen, solange es sich um Katholiken
oder Augsburger Konfessionsverwandte handelt, nach freiem Gewissen zu
Hause ohne Störung oder Inquisition offensteht.

Der Grundrechtsteil der Verfassungsurkunde der Frankfurter Nationalversammlung

enthält in § 144 ff. eingehende Regelungen über das Verhältnis von
Staat und Kirche, die durch den an die Spitze gesetzten Satz der Gewährleistung

der Glaubens- und Gewissensfreiheit eingeleitet werden: «Jeder Deutsche

hat volle Glaubens- und Gewissensfreiheit. Niemand ist verpflichtet, seine

religiöse Überzeugung zu offenbaren. »

Die Glaubens- und Gewissensfreiheit der Frankfurter Grundrechte ist also

nicht nur äußerlich, sondern auch wesenthch vom Grundrecht auf einfache
Hausandacht gelöst. Sie nähert sich sehr der Garantie des Schweigerechts
hinsichtbch der religiösen Überzeugung und sinkt damit in die allem Rechte

entzogene Sphäre des Forum internum ab. Mit dieser Spiritualisierung der
Gewissensfreiheit verbindet sie das zweite Moment: nämbch die programmatische
Natur dieser Bestimmung. Gewissensfreiheit der Frankfurter Grundrechte ist

gegen die Kirche und nicht gegen den Staat gerichtet25; sie ist vornehmbeh,
wie auch später in Frankreich der Begriff der Liberté de conscience, rechtspolitischer

Ausdruck der Trennung von Kirche und Staat26.

25 Mayer-Maly: Österr. Arch. f. Kirchenrecht, Bd. 5, 1954, S. 56.
28 Rothenbücher: Die Trennung von Staat und Kirche, München 1908, S. 209.

1273



Die helvetische Gewissensfreiheit

Die helvetische Verfassung vom 12. April 1798 bestimmte in Art. 6: «Die
Gewissensfreiheit ist uneingeschränkt, jedoch muß die öffentliche Äußerung
von Religionsmeinungen den Gesinnungen der Eintracht und des Friedens

untergeordnet sein. » Aus dieser Bestimmung geht hervor, daß in den
Kantonen der Schweizer Eidgenossenschaft auch zwischen Gewissensfreiheit als

interner und Kultusfreiheit (öffentliche Äußerung der Religionsmeinung) als

äußerer Kulthandlung unterschieden wurde. Die Kultusfreiheit und die
Bekenntnisfreiheit als öffentliche Äußerung des Gewissens standen unter den
Schranken des öffentlichen Friedens. Bis 1848 war darüber hinaus die Kultusfreiheit

nur in den drei christlichen Konfessionen gewährt. Art. 44 der
Bundesverfassung von 1848 gewährte ebenfalls nur den drei anerkannten christlichen
Konfessionen Kultusfreiheit. Art. 44 der Schweiz. Bundesverfassung von 1848
lautete: «Die freie Ausübung der anerkannten Christlichen Konfessionen im
ganzen Umfang der Eidgenossenschaft ist gewährleistet. » Der Antrag des

Kantons Aargau, der eine Garantie der Gewissensfreiheit vorsah, wurde
abgelehnt. Sachbch wollte auch er nur den drei christbchen Konfessionen Kultusfreiheit

einräumen, so daß die Gewissensfreiheit auch hier nichts anderes
bedeuten konnte als das Recht der häuslichen Religionsübung. Wenn der Begriff
der Gewissensfreiheit in Art. 44 also nicht aufgenommen wurde, so hatte dies

keine sachliche Bedeutung.
In der Botschaft des Bundesrats vom 1. Juli 1865 wird angekündigt, daß

die freie Ausübung gottesdienstlicher Handlungen nicht nur den anerkannten
christlichenKonfessionen, sondern auch jeder anderen Religionsgenossenschaft
innerhalb der Schranken der Sittlichkeit und der staatlichen Ordnung gewährleistet

werden soll.
Am 17. Juni 1870 wurde dann eine Neufassung vorgelegt, die innerhalb

der Schranken der Sittlichkeit und der öffentlichen Ordnung jeder
Religionsgemeinschaft im ganzen Umfange der Eidgenossenschaft volle Freiheit in der

Ausübung des Gottesdienstes gewährte. Diesem Recht wurde der lapidare
Satz vorausgeschickt: «Die Gewissensfreiheit ist gewährleistet.» Diese
Formulierung wurde dann in die Bundesverfassung vom 29. Mai 1874 übernommen.

Gewissensfreiheit und Gedankenfreiheit in der Weimarer Verfassung

Schon in der Landesverfassung des Königreichs Württemberg war im 19.
Jahrhundert zu Glaubens- und Gewissensfreiheit auch die Garantie der Denkfreiheit

getreten. Man kann darin mit Recht eine Auflösung der Gewissensfreiheit
in Richtung auf ein spiritualistisches und rationalistisches Recht rein inneren

1274



Charakters erbbcken. Dieser Prozeß zeigt sich nun auch im Reichsrecht und
findet in der Weimarer Verfassung seinen deutlichsten Niederschlag. Wenn
auch auf Antrag Kahls die Gedankenfreiheit aus der Verfassung gestrichen
wurde, so darf man doch aus ihrer Verbindung mit der Gewissensfreiheit und
Glaubensfreiheit im vierten Entwurf Rückschlüsse auf das Wesen der
Gewissensfreiheit ziehen. Die Begründung, die Kahl seinem Antrag auf Streichung
gab, zeigt die Schwäche seines Arguments. Wenn er darauf hinwies, daß die

Gedankenfreiheit ein reines Internum darstelle, das dem Recht entzogen sei,

und daß Marquis Posa in Schillers Don Carlos mit Gedankenfreiheit auch
Gewissensfreiheit gemeint habe, so hebt er seinen Antrag damit selbst auf. Denn
sind Gedankenfreiheit und Gewissensfreiheit identisch, so sind sie beide
rechtlichem Zugriff und rechtlichem Schutz entzogen, und eine Garantie der
Gewissensfreiheit wäre ebenso überflüssig wie eine solche der Gedankenfreiheit.

Während Art. 135, Satz 1 von allen Seiten des Hauses widerspruchslos
angenommen wurde, gab es jedoch hinsichtlich des Verständnisses und der

Bedeutung dieser Verfassungsbestimmung schwere Konflikte27.
Sie war doch mehr ein Programmsatz für die Linke der Nationalversammlung,

der zur Trennung von Kirche und Staat, zur Einführung der weltlichen
Schule und zur Abschaffung des Religionsunterrichts in den Schulen führen
sollte. So spricht der Abgeordnete Hellmann in diesem Zusammenhang von
der «seelischen Mißhandlung der Dissidentenkinder» und von der

«Gewissensnot», die dadurch verursacht worden sei, daß weite Kreise, die nicht mehr
dem Christentum anhangen, dennoch dem Zwang zum Religionsunterricht
unterworfen wurden. Ganz ähnlich begründete auch die Abgeordnete Zietz

von den unabhängigen Sozialdemokraten in der 24. Sitzung am 11. 3. 1919
ihren Antrag, daß die Gewissensfreiheit nicht angetastet werden dürfe und daß

zu diesem Zwecke die obligatorische weltliche Schule eingeführt werden müsse.

Der Abgeordnete Hellmann, nach dessen Ansicht die «versinkende Kirche»
in der Frage des Religionsunterrichtes um ihr Dasein kämpfe, stellte unter
Berufung auf Gewissensfreiheit in der Schule den Antrag auf Abschaffung des

obligatorischen Religionsunterrichts.
Die historische Bedeutung dieses Grundrechts war längst aus dem Bewußtsein

geschwunden. Aber der Begriff der Gewissensfreiheit hatte sich in seiner

abstrakten Gestalt der Geister bemächtigt und gerade die in seinen Bann

gezogen, welche auf der dem Glauben abgewandten Seite standen.

Es sei hier an die Worte Schelers von dem «mannigfaltigen Abendrot»
eines untergehenden Glaubens erinnert, zu dem auch noch die Vorstellung
vom Gewissen im Menschen zähle. «Erhält sich daher das Prinzip der
Gewissensfreiheit — ohne diese Deutung — wie in der neuern Zeit, wo sich zum
Beispiel die Atheisten auf dasselbe stellen und berufen und in seinem Namen

27 Apelt: Geschichte der Weimarer Verfassung, 1946, S. 325.

1275



Forderungen erheben, so muß es naturgemäß zum Prinzip der sittbchen Anarchie

werden28. »

Gewissensfreiheit als Geistesfreiheit

Die Sublimierung der Gewissensfreiheit zur Geistesfreiheit hatte die Folge, daß

der rechthche Charakter der Gewissensfreiheit angezweifelt wurde, weil eine
Rechtsnorm nur dann vorhegen könne, wenn sie ein äußeres Verhalten des

Menschen gestattet oder untersagt. Reine Geistesfreiheit als Reservatio mentalis

verstanden war aber nicht notwendigerweise mit irgendeinem äußeren Akt
verbunden, sondern bestand gerade als geistiger Vorbehalt in einer EinsteUung
oder Überzeugung, also einem rein inneren Akt. Da die Rechtsordnung nur
als Summe von Normen gedacht wurde, die das äußere Verhalten der ihr
unterworfenen Menschen zum Gegenstand hat, schied folgerichtig die Gewissensfreiheit

— nicht die Kultusfreiheit — aus dem Kreise der vom Staate gewährten
oder möghcherweise zu gewährenden Grundrechte aus. Man verstand im
Anschluß an Thomasius29, Kant und Fichte Gewissensfreiheit nur noch als funk-
tioneUe Einrichtung des Rechtsstaates, der Recht und Moral zu zwei getrennten
Bereichen macht und nur ersterem seine Zwangsmittel zur Durchsetzung
gewährt. Ein von anderen Grundrechten und von der übrigen Rechtsordnung
abgegrenztes spezielles Recht auf Gewissensfreiheit konnte es nicht geben.

Die Leugnung der Gewissensfreiheit als Grundrecht erfolgte also nicht nur
deshalb, weü ein Teil der Lehre das Vorhandensein, ja die Mögbchkeit von
subjektiv öffentlichen Rechten in Abrede stellte, sondern weil der Positivismus
einen so veräußerUchten Rechtsbegriff formuliert hatte, daß alles, was den
inneren Menschen betraf, aus der Rechtsordnung auszuscheiden hatte. Laband
hat das Gesetz vom 3. Juh 1869, das einzige seiner Art, auch dementsprechend
interpretiert und die Behauptung aufgesteUt, daß der Deutsche die Freiheit des

Glaubens nicht vom Rechte, noch vom Reiche, sondern von der Natur habe30.

Ein solcher Auspruch mutet um so merkwürdiger an, wenn man sich
vergegenwärtigt, daß er aus dem Munde eines führenden Positivisten stammt. Es
ist aber keineswegs ein Bekenntnis zum Naturrecht, sondern nur eine Glosse

zur Rechtsnatur der Gewissensfreiheit. Da sie der Natur angehöre, habe sie

mit Rechtssatzungen nichts gemein, und da sie der inneren Natur angehöre,
könne sie rechtlich überhaupt nicht garantiert oder verletzt werden. Labands

Auffassung hat auch weithin Zustimmung erfahren, und man kann sagen, daß

28 Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle (Saale) 1921,
S. 336.

29 Vecchio: Lehrbuch der Rechtsphilosophie, Berlin 1937, S. 252.
30 Laband: Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, I, Tübingen 1911, S. 161.

1276



diese Auffassung von der Rechtsnatur der Gewissensfreiheit als einem rechtUch
nicht faßbaren Akt der natürbchen Ordnung sich durchgesetzt hatte.

Die Interpretation der Gewissensfreiheit durch die Staatsrechtswissenschaft

folgt dem jeweüs herrschenden Staatsbegriff. Sie ist, um ein Wort Barions
abzuwandeln31, eine Funktion des Verhältnisses von Staat und Kirche. Dort, wo
Staat und Kirche eine Einheit darsteUen, wird Gewissensfreiheit als Recht auf
häusüche Andacht verstanden, weü das gesamte öffentliche Leben bis zur
Schwelle des Hauses von Staat und Kirche gestaltet wird.

Im «christbchen Staat», der mehreren oder aUen Konfessionen Parität

gewährt, versteht man unter Gewissensfreiheit eine ganze Anzahl verschiedener

Rechte der rehgiösen Minderheiten. Das Grundrecht der Gewissensfreiheit
hat dann keinen subjektiven Rechtsinhalt mehr, sondern verfäüt der Spiritua-
Usierung. Ein ähnhcher Vorgang voUzieht sich mit dem genannten
Kirchenrecht auf protestantischem Boden, zu dessen Normenbereich auch das

Grundrecht der Gewissensfreiheit als Teü des Staatskirchenrechts gehört.
Sohm32 hat die Unvereinbarkeit von Kirchenrecht und Kirche behauptet und
damit das Methodenproblem des evangehschen Kirchenrechts in eine noch
nicht gelöste Aporie geführt.

Im neutralen Staat, im Etat laïque, wird Gewissensfreiheit zum Prinzip der

Trennung von Kirche und Staat. Dort, wo die Gewissensfreiheit noch mit
subjektivem Rechtscharakter umkleidet ist, wird sie zum Recht der sittlichen
PersönUchkeit auf freie Entfaltung, zum Persönlichkeitsrecht. Im
Weltanschauungsstaat schbeßUch wandelt sich Gewissensfreiheit erneut ab zum Recht
eines jeden auf freie BUdung und Betätigung seiner Weltanschauung. Damit
schUeßt sich in gewissem Sinne der Kreis von Konfessions- und
Weltanschauungsstaat 33.

Zusammenbruch der Grundrechte in Deutschland

Zwar zählte das Grundrecht der Gewissensfreiheit zu den reichsverfassungs-
kräftigen Grundrechten erster Ordnung, die nur mit qualifizierter Mehrheit
durch ein verfassungsänderndes Gesetz hätten beseitigt werden können. Dennoch

stand und fiel es mit den unter dem Diktaturvorbehalt des Art. 48
stehenden anderen Grundrechten, weil die Gewissensfreiheit in Rechtslehre und
Rechtswirkbchkeit aufgehört hatte, Grundrecht zu sein. So ist es verständlich,
wenn das Ermächtigungsgesetz vom 24. 3. 1933, das Art. 135, Satz 1 WV

31 Barion: Rudolf Sohm und die Grundlegung des Kirchenrechts, Krefeld 1931, S. 13.
32 Sohm: Kirchenrecht, Bd. 1, Berlin 1892, S. 481.
33 Leder: Permanente Krise der Grundrechtstheorie?, in: Neue Pohtische Literatur, 1959,

Nr. 8/9, S. 640.

1277



formeU unberührt ließ, dennoch materieU einen Zustand schuf, den Meinecke
mit vöUiger Gewissensunfreiheit charakterisiert hat34.

Die Staatsrechtswissenschaft kann sich darüber keiner Täuschung hingeben,
daß seit Jahrzehnten ein rechtbch abgegrenzter Begriff der Gewissensfreiheit
als Grundrecht nicht besteht, ja daß aus ihren eigenen Reihen dazu beigetragen
wurde, dieses Grundrecht zu entrechten und schheßlich als eine Art Reservatio
mentalis aus den subjektiv-öffentlichen Rechten auszuscheiden.

Es ist hier nicht mögbch, das Problem der Gewissensfreiheit in der national-
soziahstischen Zeit zu untersuchen. Es genügt aber, kurz darauf hinzuweisen,
daß das Gewissen im Sinne Nietzsches38 als christlich-jüdische Krankheit
angesehen wurde und daß man es als eine Schande wie die Beschneidung
bezeichnet hat36. Schheßlich mag noch der Ausspruch erwähnt werden: «Adolf
Hitler ist mein Gewissen», der in seiner lapidaren Formuberung nichts an
Deutlichkeit zu wünschen übrigläßt und zeigt, daß die Versklavung bis in die
innersten Bindungen hinein geplant und reabsiert wurde37. —Als rechtbcher
Niederschlag der damabgen Zeit sei hier der sogenannte Gewissensfreiheitserlaß

erwähnt, der, scheinbar an altes Grundrechtsgut anknüpfend, doch
unverhohlen den MitgUedern einer Partei Freiheit im negativen Sinne, das heißt
von herkömmUchen Bindungen gewährt38.

Ähnlich garantiert auch die sowjetrussische Verfassung Gewissensfreiheit,
behielt sie aber ursprünghch nur der Arbeiterklasse vor. Ein Freiheits recht,
das nur einer Klasse oder Partei eingeräumt wird und damit gegen den
Gleichheitsgrundsatz verstößt, ist nur ein schlecht verhohlener Ausdruck für die
Unfreiheit anderer Parteien und Klassen39. Da der Marxismus die Freiheitsrechte
nur als Instrument der kapitabstischen Bourgeoisie im Kampf gegen die
feudale Unterdrückung verstehen kann, verbert er selbstverständlich den richtigen
Ansatzpunkt für das Verständnis der Gewissensfreiheit40.

Gewissensfreiheit ist für ihn nur eine Umkleidung des Eigentumsbegriffes.
Gewissensfreiheit im totalitären Sinn besteht darin, durch Rundfunk, Presse,

34 Meinecke: Die deutsche Katastrophe, Wiesbaden 1946, S. 124, 125/26, 130/31, 132,
134.

35 Nietzsche: Genealogie der Moral, Werke Bd. 5, Krönerausgabe, Stuttgart 1950, S. 16;
ebenso Umwertung aller Werte, Werke Bd. 5, Nr. 2.

38 Bullock: Hitler, Eine Studie über Tyrannei, Düsseldorf 1953, S. 386.
37 Bonhoeffer: Ethik, München 1949, S. 189.
38 Gewissensfreiheitserlaß des Stellvertreters des Führers der NSDAP vom 10. 10. 1933:

« Kein Nationalsozialist darf irgendwie beeinträchtigt werden, weil er sich zu einer bestimmten

Glaubensrichtung oder Konfession, oder weil er sich überhaupt zu keiner Konfession
bekennt. »

39 Verfassung der Union der sozialistischen SowjetrepubUken v. 5. 12. 1936, Art. 124:
« Zum Zwecke der Gewährleistung der Gewissensfreiheit für die Bürger sind in der UdSSR
die Kirche vom Staat und die Schule von der Kirche getrennt. »

40 Nowack: Die Grundrechte und Grundpflichten der Bürger der Deutschen Demokratischen

Republik, Leipzig 1954, S. 7 und 8.

1278



Film und Aufklärungsaktionen die gelenkte öffentliche Meinung jedem
einzelnen aufzudrängen und dabei jede persönbche Denk- und Gewissenstätigkeit
auszuschalten41. Diese Tendenz zur «Objektivierung der Grundrechte» hatte
schon nach 1933 eingesetzt, und sie lief schbeßbch darauf hinaus, jedem
einzelnen Grundrecht die Quabtät eines subjektiven Rechtes zu nehmen.

Gewissen als Persongeheimnis

Wenn der bisherige Begriff der Gewissensfreiheit dem Rechtsbegriff
widersprach, so lag dies daran, daß das Verfassungsrecht unbemerkt den philosophischen

Gewissensbegriff rezipiert hatte. Dieser philosophische Gewissensbegriff

geht vom Gewissen als einem inneren Akt der sittbchen Persönbchkeit
aus und verwirft die VorsteUung eines Gewissenshabitus. Soziologisch und
rechtUch war ursprünglich der geschützten Gewissensentscheidung auch eine

rechtbch umschützte Sphäre garantiert.
Ersetzt man den philosophischen Gewissensbegriff durch einen angemessenen

soziologischen, so wird es einen Ausweg aus der Aporie geben, in die das

Grundrecht der Gewissensfreiheit als eine Art Reservatio mentabs geraten ist.
Dieser soziologische Raum läßt sich am Menschenbild des deutschen

Grundgesetzes aufzeigen42. Die Unantastbarkeit der Menschenwürde und die
Garantie der freien Entfaltung der Persönlichkeit gehen dem Schutz des

Gewissens in Art. 4, Abs. 1 GG unmittelbar voraus. Aus ihrem Verständnis muß
auch die Interpretation der Freiheit des Gewissens folgen. Das Gewissen als

die Tiefenperson des Menschen bildet gleichsam den Kern der sich in Freiheit
entfaltenden Persönbchkeit und macht die unantastbare Würde des Menschen

aus. Der innere Zusammenhang zwischen der Menschenwürde des Art. 1,
Abs. 1 GG und dem Gewissen als Tiefenperson, dem Persongeheimnis
des Menschen, kommt sehr klar in den Erläuterungen Nipperdeys zu Art. 1,
Abs. 1 GG zum Ausdruck: «Das Wesen des Menschen besteht in der Freiheit
der Entscheidung, in seinem Geöffnetsein, seinem Organ für das Reich der
sittbchen und geistigen Werte, für die WertfüUe des Lebens43.» Denn im
Gewissen ist der Mensch dem Wertreich geöffnet, im Gewissen hat der Mensch
als Träger höchster geistig-sittlicher Werte sein Organ für die Wertfülle des

Lebens, und das Gewissen ist es, das diese Werte erfühlt. Das christlich- abend-

41 Dovifat: Freiheit und Zwang der politischen Willensbildung, in: Veritas, Justicia,
Libertas, Festschrift zur Zweihundertjahrfeier der Columbia-Universität, Berlin 1954, S. 3 3 ff.,

42/43-
42 Dürig: Die Menschenauffassung des Grundgesetzes in JR, 1952, H. 7, S. 259, 260,

spricht vom christUchen PersönUchkeitstypus des Grundgesetzes.
43 Nipperdey: Die Würde des Menschen, in: Neumann-Nipperdey-Scheuner: Die Grundrechte,

II, 1955, S. 1—2.

1279



ländische Bewußtsein und das christhche Naturrecht haben gleichmäßig an der

Gestaltung dieser Grundrechte mitgewirkt, so daß sich Würde, PersönUchkeit
und Gewissen des Menschen gegenseitig bedingen.

Der Mensch, der als Person Träger von höchsten geistig-sittlichen Werten
ist, schUeßt den Kern seiner PersönUchkeit, seine Tiefenperson gleichsam als

sein Persongeheimnis von der ihn umgebenden Welt ab. Thielicke hat so mit
Recht vom Gewissen als dem Persongeheimnis des Menschen gesprochen, da
im Gewissen die der Umwelt geheimgehaltenen Beziehungen der Person zu
Gott, zu den sittbchen Werten und zur Welt selbst verborgen sind.

Der Geheimbereich, in dem Gewissen entsteht und sich entfaltet, ist nicht
auf den einzelnen beschränkt44. Das Gewissen als Phänomen am Menschen ist
eine soziale Größe, ist abhängig von der Kommunikation des Menschen mit
dem Menschen45.

Die FüUe dieser geheimen Beziehungen und Abhängigkeiten, die uns die
moderne Psychologie lehrt, läßt sich mit dem Begriff der Geheimsphäre oder
des Geheimbereichs umschreiben, wobei er auch die Äußerungen, Mitteüungen
und Gedanken des Geheimnisträgers selbst umschbeßt. Das durch Art. 4
Abs. 1 GG geschützte Innenleben ist also die mit Geheimnischarakter
gekennzeichnete Sphäre, der Geheimbereich der Person46.

Primat der Gewissensfreiheit

Es mag dahingesteUt bleiben, ob der Toleranzgedanke und die Gewissensfreiheit,

ob die germanischen, mittelalterhchen Freiheitsverbürgungen, die
engUschen Ständerechte oder das Naturrecht an der Wiege der Menschenrechte

gestanden haben.
Selbst wenn man den Standpunkt JeUineks vom historischen Primat der

Gewissensfreiheit als nahezu einzige Wurzel der abendländischen Freiheitsrechte

verwirft, wird doch eine systematische Betrachtungsweise den systematischen

Primat der Gewissensfreiheit feststehen müssen. So hat C. Schmitt die
Forschungsergebnisse von Jelbnek unter einem systematischen Gesichtspunkt
wieder aufgegriffen und der Gewissensfreiheit eine zentrale SteUung innerhalb
der Grundrechte angewiesen. Grundrechtlich verbürgte Freiheitsrechte sind
nach C. Schmitt fundamentale Verteilungsnormen des Staates47.

44 Stoker: Das Gewissen, Schrift zur Philosophie und Soziologie, hg. v. Scheler, Bd. 2,
Bonn 1925, S. 138.

45 Frankl, V.:Der unbewußte Gott, Wien 1948, S. 14.
46 Caruso: Person und Gewissen, ein tiefenpsychologischer Beitrag zur Gewissenslehre,

in: Jahrbuch für Psychologie und Psychotherapie, 2. Jg., H. 4, 1954, S. 341, bes. S. 145.
47 Schmitt, C: Verfassungslehre, BerUn 1928, S. 158.

1280



Der systematische Primat der Gewissensfreiheit im System der Grundrechte
(Freiheitsrechte) besagt aber weiterhin, daß es sich um einen Systemschutz
handelt. Das heißt, daß die Freiheitsrechte innerhch verbunden sind, daß kein
Grundrecht herausgebrochen werden kann, ohne zugleich den tiefsten Sinn
des Grundrechtssystems zu negieren. So wäre die Gewissensfreiheit erschwert
oder gar unmöghch gemacht, wenn der Staat die Meinungsfreiheit annuüieren
würde. Gewissensfreiheit setzt «Wissensfreiheit» voraus, denn wie soll das

Gewissen des einzelnen Staatsbürgers richtig entscheiden können, wenn es

durch Propaganda, durch Nachrichtenentzug und falsche Mitteilungen irregeführt

wird. Eine Gewissensentscheidung hat nur dann Sinn, wenn sie nach
bestem Wissen voUzogen wird.

Die Freiheit der öffentbchen Meinung oder des öffentbchen Gewissens
bedeutet also eine Beteiligung des einzelnen an der Bildung allgemeiner Wert-
vorsteüungen48. So hat das Gewissen des einzelnen neben der Mögbchkeit
von Wahlen und Volksabstimmungen diesen noch unmittelbaren Weg, um die
Öffentlichkeit auf Fragen zu lenken, auf Mißstände aufmerksam zu machen,
deren Fortbestand den einzelnen in seiner innersten Sphäre beunruhigen. In
diesem Zusammenhang gewinnen auch die verfassungsrechtlichen Einrichtungen

des Volksbegehrens und des Volksentscheides, wie sie zum Beispiel in
der Schweiz verfassungsrechthch verankert sind, besondere Bedeutung.

Bejaht ein Staat die Freiheit des Gewissens, so muß er auch Vereins-, Ver-
sammlungs- und Meinungsfreiheit gewähren. Denn mit der Bejahung der
Gewissensfreiheit bejaht er das Prinzip, daß der Staatsbürger eine «domaine
réservé » für sich hat, in der er schalten und walten kann. Verneint dagegen ein
Staat die übrigen freiheitlichen Grundrechte, so verneint er auch die
Gewissensfreiheit. Denn er kann an ihr nicht festhalten und auf aUen Gebieten des

tägbchen Lebens das Prinzip verleugnen, das er im Recht der Gewissensentscheidung

einmal anerkannt hat.
Deshalb muß man von einem Systemzwang sprechen, wenn man das Wesen

der Grundrechte erfassen will. Es ist nicht eine Summe einzelner Regelungen,
sondern ein System sich gegenseitig bedingender Wertnormen. Das Wesen,
das Prinzip dieses Systems liegt in der politischen Grundentscheidung des

Staates, der in den Grundrechten ein «fundamentales Verteilungsprinzip»
aufstellt, weil er dem einzelnen einen Teil ursprünglicher Freiheit lassen muß.
Der Staat fällt diese Grundentscheidung, weil die Mehrheit der ihn
konstituierenden Staatsbürger sich auf ein transzendentes Bürgerrecht verpflichtet
fühlt. Mag dieses Bürgerrecht ihn auf ein christliches Reich oder auf ein welt-
anschauhches Reich der Menschlichkeit und Wahrhaftigkeit verpflichten,
immer wird dieses Bürgerrecht im Gewissen verpflichten wollen und Freiheit des

48 Ridder: Meinungsfreiheit, in: Neumann-Nipperdey-Scheuner, Die Grundrechte II,
BerUn 1955, S. 265.

1281



eigenen Selbst zur ErfüUung dieser Pflichten verlangen. Die Grundrechte sollen

nur die Grenzbnie zwischen den beiden Reichen ziehen, um Gewissenskonflikte

auszuschalten. So sind die Freiheits rechte nur Ausdruck einer Freiheit,

der Freiheit auf das eigene Selbst. So schützen die verschiedenen
Freiheitsrechte nur die eine Freiheit. Was ist das Selbst anderes als das Gewissen
im weitesten Sinne, als das Eigentliche am Menschen, das hinter seinem Ich
gelagert Anweisungen gibt und über das Verhalten Gericht hält49.

Die von uns aufgezeigten Zusammenhänge zwischen Gewissen und
Geheimsphäre und zwischen Gewissensfreiheit und Garantie eines Geheimbereiches

haben eine nachträgliche Bestätigung erfahren. Das Hebräische, welches

ursprünglich kein verbales Analogon zum Begriff des Gewissens kannte,
hat später im Neuhebräischen für unseren Gewissensbegriff das Wort «maz-

pun», das ursprünglich Verborgenes und Geheimes bedeutete, eingeführt50.
Um einen modernen Schutz des Gewissens zu erreichen, wurde deshalb die
folgende Formuberung in Vorschlag gebracht: Die Anschauung jedes
Menschen von Gott, Welt und Staat sowie die innere Schau der Werte sind
unantastbar, und ihre Gestaltung ist innerhalb der Geheimsphäre unverletzlich.
Die Anschauungsfreiheit soll den modernen «Anschauungsstaat »verbieten und
eine Durchdringung aUer Lebensgebiete durch den totalen Anschauungsstaat
verhindern, indem sie ihm in der Garantie der Geheimsphäre eine letzte un-
übersteigbare Grenze zum Schutz der freien Anschauung und damit der
Persönlichkeit zieht51.

49 So Jung in der zusammenfassenden DarsteUung der Jungschen Psychologie nach
Goldbrunner: Individuation, die Tiefenpsychologie G G. Jungs, KraiUing vor München
1949; Jung: Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten, Zürich 1925, S. 205.

50 Werblowsky: Das Gewissen in jüdischer Sicht, in: Das Gewissen, Studien aus dem
C.-G.-Jung-Institut, 1958, S. 89.

51 Maunz: Toleranz und Parität im Deutschen Staatsrecht, Vortrag, gehalten in der Reihe
der öffentUchen Vorträge der Ludwig-Maximilians-Universität, München 1954, S. 11.

Wir ergreifen gerne die Gelegenheit, aufdas grundlegende Buch des Verfassers hinzuweisen « Die Freiheit

des Gewissens», Duncker und Humblot, Berlin 19j8. Die Redaktion


	Gewissensfreiheit und Geheimsphäre

