
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 11

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

FRANZÖSISCHE ZEITSCHRIFTEN

Roman oder Antiroman

Es gibt in Frankreich ein Gespräch über den

Roman, das nicht nur von oft hohem Niveau
ist, sondern auch mit großer Lebhaftigkeit
geführt wird, und das um die Klärung einer
Situation ringt, der die Spannung des Ungelösten

innewohnt. Diese sehr eingehende
Bemühung um eine Einschätzung neuester
Tendenzen der Literatur ist schon als bloße
Tatsache erfreulich, denn sie bezeugt die
SteUung, welche sich die Kultur im öffentlichen

Gespräch Frankreichs bewahrt hat.
Mehr als anderswo, so scheint es, wenn man
aus dem Mißerfolg Schlüsse ziehen darf, der
einem deutschen Versuch, die Diskussion
anzufachen, beschieden war. Die Frage der
Stuttgarter Zeitung, ob der Roman, der nichts
erzählt, wirklich der Roman unserer Zeit
oder nur der eines kleinen hterarischen Kreises

sei, blieb ohne Echo, und der französische
Berichterstatter, der im Mercure de France

(Nr. 1171, März 1961) über die Gründe des

kargen Ergebnisses nachdenkt, gibt die
Schuld den deutschen Lesern, die sich nicht
aufrütteln ließen, «wohingegen ein französisches

Publikum mit Feuer Stellung bezogen
hätte ». Und er fügt hinzu : «Wir haben schon
oft von der Enttäuschung der großen
deutschen Autoren gesprochen, denen es nicht
gelingt, eine geistige Verbindung zum Publikum

herzusteUen. » Seiner Ansicht nach geht
es also nicht nur um Unterschiede des

Temperaments, sondern um die viel grundsätzlichere

Frage des Verhältnisses zwischen dem
SchriftsteUer und seinem Leser, um Eingliederung

oder Isolierung des Autors.
Es scheint so, als habe es der französische

SchriftsteUer leichter als sein deutscher
Kollege, in Beziehung zu seinem Leser zu treten,
so daß auch die Anteilnahme der Öffenthch¬

keit am literarischen Gespräch in Frankreich
in höherem Maße gewährleistet ist als in
Deutschland. Es gibt aber auch Gründe für
das Zustandekommen einer Diskussion auf
breiter Grundlage, welche im Gegenstand
selbst liegen, um den das Gespräch kreist.
Ein Hauptthema ist in allen Aufsätzen die

Gegenüberstellung des «nouveau roman»
und des «traditionellen» Romans. Die
Herausforderung, welche der neue Roman
darstellt, beruht zu einem guten Teil auf seiner

Problematik, auf seiner Rücksichtslosigkeit
und auf den extremen Formulierungen, durch
die ihn seine Theoretiker zu untermauern
trachten. Demgegenüber ruft der sogenannte
traditionelle Roman keinem Widerspruch,
nicht weil er nicht mehr aktuell, überlebt
und verbraucht wäre, sondern weil er in
seinen großen Beispielen eine Rundung und
Sättigung erreicht hat, die ihn über den Streit
hinaus in die Aktualität der Dauer erhebt. In
einer französischen Festschrift zu Thomas
Manns achtzigstem Geburtstag (Hommage de

laFrance à Thomas Mann, Paris, Flinker, 1955)
meint Maurice Blanchot, es könne uns scheinen,

als habe das Werk des deutschen Dichters

innerhalb der großen Schöpfungen der
Welthteratur seit je seinen vorbestimmten
Platz, weshalb es weniger umstritten sei als

gewisse Versuche des zeitgenössischen
Romans. «C'est l'injustice, le châtiment de la
réussite. » Man wird Blanchot rechtgeben,
wenn man bedenkt, wie still es in den letzten
Jahren um Thomas Mann geworden ist.
Gleiches stellt auch Alain Clément in seinem
Aufsatz jPoütique et création romanesque
chez Thomas Mann' (Preuves, Nr. 128,
Oktober 1961) fest, der aUerdings präzisiert,
daß der poUtische Essayist nach wie vor Ge-

1223



genstand der Auseinandersetzung sei. Der
Romancier aber «ruht unter dem Gewölbe
unantastbaren Ruhmes ». «Une zone de
vénération silencieuse entoure sa création toute
entière. » Das zeigt einerseits, daß das

Gelingen, das Endgültige und Abgeklärte nicht
geeignet sind, Stoff für das Tagesgespräch zu
Uefern, und daß der neue Roman in Frankreich

seine Aktualität gerade seiner Unfertig-
keit, seinem tastenden Suchen, in äußerster

Formulierung seinem Mißlingen zu verdanken

scheint. Anderseits aber wird daraus

klar, daß es bei dem traditioneUen Roman,
so wie er in der Diskussion auftritt, weniger
um seine letzten großen Vertreter als um eine
rein formale Frage geht, was der Argumentation

nicht immer zuträglich ist. Aber damit
stehen wir schon mitten im Problem, bei der
Frage nämhch, ob es große Vertreter des

traditionellen Romans überhaupt noch gebe,
noch geben könne. Jean Bloch-Michel bejaht
diese Frage : «AUes was der .nouveau roman'
zu sagen versucht, indem er sich mit Regeln,
Verboten und Ablehnung umgibt, das hat
vor kurzem ein Schriftsteller, der nichts von
den Anstrengungen und Versuchen des nouveau

roman' weiß, in einer völlig traditionellen

Form, stärker, mit höheren ästhetischen
Qualitäten und mit größerer Evokationskraft
ausgedrückt: Moravia, in La Noia.» Nach
Gerda Zeltners Meinung ist eine echte Aussage

«im Stile Stendhals und des französischen

Realismus» in Frankreich nicht mehr
mögUch, wohl aber in Italien, das auf keine
so hervorragende Romantradition zurückbücken

kann und deshalb die Möglichkeiten
der überlieferten Form noch nicht erschöpft
hat. Der Welterfolg eines Buches wie //
Gattopardo, dem so gar nichts SensationeUes

anhafte, beweise, «que les réussites sont
devenues rares, et que notre nostalgie d'une
tradition à la fois rassurante et vivifiante ne
trouve plus de nourriture satisfaisante dans
les milliers de romans bien écrits qui paraissent

aujourd'hui».

Um den neuen Roman von der Tradition
abheben zu können, bedarf es vorerst einer
Bestimmung seiner hauptsächhchsten Züge.
Darum haben sich in den letzten Monaten

eine Reihe von Autoren bemüht, deren
Ansichten von der Zeitschrift Preuves veröffentlicht

wurden. Ausgangspunkt war der Aufsatz

,Nouveau roman et culture des masses'

von Jean Bloch-Michel (Nr. 121, März 1961).
Auf die erste Entgegnung von Pierre-Henri
Simon, ,Sur le sens de l'antiroman' (Nr. 123,
Mai 1961), hat Bloch-Michel in derselben
Nummer geantwortet. Es folgten SteUung-
nahmen von K.-A. Jelenski, ,Civiüsation
industrielle et authenticité' (Nr. 125, JuU 1961),
Gerda Zeitner, Situation du roman' (Nr.
126, August 1961) und Marc Saporta, ,Pro-
romans et pré-textes' (Nr. 128, Oktober
1961). Schließlich verlangt in der
Januarnummer 1962 (Nr. 131) noch einmal Jean
Bloch-Michel (,Une littérature de l'ennui') das

Wort, weniger, wie er sagt, um auf die
verschiedenen Einwände zu antworten, als um
eigene Gedanken weiterzuführen und zu
ergänzen.

Wie läßt sich der neue Roman charakterisieren?

Namen wie «anti-roman», «pro-
roman», «pré-roman», « a-littérature » klingen

zwar gut, helfen aber wenig. Bloch-
Michel sieht die Möglichkeit einer Bestimmung

in der Abgrenzung gegen das
Überlieferte. Der traditionelle Roman wird in vier
Bereichen angegriffen, nämlich auf den Ebenen

der Romanfigur, der Sprache, der
Psychologie und der Handlung. Der heutige
Roman kommt demnach ohne festumrissene,
«lebendige» Personen aus; die Menschen
sind ohne äußeres und inneres Leben und
reden nur in Gemeinplätzen. Dementsprechend

sind sie auch ohne eigenthche Erlebnisse

und der Roman ohne Handlung.
Bloch-Michel ist sich darüber klar, daß nicht
aUe diese Züge unbedingt neu sind. So
erscheint der innere Monolog, wie ihn Beckett
anwendet, bei Faulkner und Joyce, und was
das Zerbröckeln der Handlung angeht, so
setzt es schon bei Proust ein. « Reste tout ce
qui concerne le refus du personnage, de la
psychologie — tendance à laqueUe on peut
rapprocher l'importance donnée aux objets
(gemeint ist Robbe-GrUlet) — et enfin le
règne de l'inauthentique dans l'anti-roman.
Ce sont là les vraies nouveautés introduites
par cette école. » Gerda Zeltner ist mit dieser

FeststeUung nicht einverstanden und findet

1224



auch für die Punkte, welche Bloch-Michel
für originale Errungenschaften der
Gegenwartsliteratur hält, Beispiele bei älteren
Autoren. Im ganzen ist diese Diskussion über
«alt oder neu» nicht sehr fruchtbar. Wenn
sich etwa die beiden Kritiker darüber streiten,

ob La Chute von Camus ein traditioneller
oder ein moderner Roman sei, so entbehrt
das nicht einer gewissen unfreiwilligen
Komik. Immerhin wird aber daraus deutlich,
daß der «nouveau roman» nicht etwas absolut

Neues und klar Umrissenes ist, das sich

von aUem Bisherigen trennen läßt. Vielleicht
kann man sagen, daß der Eindruck
revolutionärer Neuheit, den die Lektüre dieser
Romane hinterläßt, in der Art begründet liegt,
in der gewisse seit längerer Zeit spürbare
Tendenzen bis zum äußersten gesteigert werden.

Jedermann gibt zu, daß die Entpersönlichung

einer der wesentlichen Züge des
heutigen Romans ist. Uneinigkeit herrscht nur
über die Ursachen und Folgen dieses

Vorgangs. Sicher ist, daß hier das Verhältnis
des Lesers zum Buch unmittelbar betroffen
ist. Nach Bloch-Michel besteht dieses
Verhältnis beim traditionellen Roman darin, daß
sich der Leser mit dem Romanhelden identifiziert.

«Er lebte eine ,Geschichte', er ist eine

,Romanfigur', und alles hängt von seiner

,Psychologie' ab. Aber diese Geschichte,
diese Romanfigur und diese Psychologie
können in ihrer romanhaften Form vom
Leser nur in dem Maße wahrgenommen werden,

als er fähig ist, sich an die Stelle der
wachgerufenen Gestalten zu setzen. Anders
gesagt, in dem Maße, als sein Denken sich
zur Hauptsache konstituiert, ohne zu
Gemeinplätzen und Klischees Zuflucht zu
nehmen. » Angesichts dieser Parallelität
zwischen Fiktion und Wirklichkeit fragt sich
Bloch-Michel, worauf der Erfolg des neuen
Romans, des Romans ohne Person, beruhen
könne, und er kommt zum Schluß, daß nicht
nur im Roman, sondern auch im Leben die
Persönlichkeit der Auflösung preisgegeben
sei. Die Romanciers «geben die tiefe Unecht-
heit der Menschen wieder, welche dem Druck
dessen unterworfen sind, was man Informa¬

tionsmittel und Massenkultur nennt. Diese
Massenkultur, welche alles überschwemmt
und in das eindringt, was das Innerste jedes
Lebens sein könnte, baut die individuelle
Eigenständigkeit ab und zwingt allen
PersönUchkeiten eine Einheitsform auf». Der
Mensch der Massenkultur entspricht dem
beschriebenen Romanleser nicht mehr. Ihm
fehlt die Fähigkeit, sich mit dem Helden zu
identifizieren, nicht weil er nicht an ihn
glaubt, sondern weil er sich selbst nicht mehr
auf solche Weise leben fühlt. « Le règne de

Pinauthenticité ne s'impose donc pas dans le

roman: il existe au préalable en chacun de

nous. »

Der Gedankengang schein einleuchtend
zu sein. Er ist es so lange, als man im
Allgemeinen verharrt, ohne einen Blick auf die
Texte zu werfen, um die es geht. Ich gebe

gerne zu, daß Bloch-Michel auch die Texte
untersucht und viel Richtiges zu ihrer Deutung

beiträgt, aber er tut es eben von seiner
Theorie aus, ohne das eigentliche Erlebnis
der Lektüre. Wer auch nur einige Beispiele
des «nouveau roman» kennt, für den ist es

undenkbar, daß der entpersönüchte
Massenkulturmensch, wie ihn Bloch-Michel
darstellt, je darauf verfallen könnte, zu einem
Buch Nathalie Sarrautes oder Claude Simons

zu greifen; dazu sind diese Bücher viel zu
anspruchsvoll. Wenn man von der
Herrschaft des Banalen und Unauthentischen im
modernen Roman spricht, so heißt das

weder, daß dieser Roman selbst deswegen
unauthentisch und banal ist, noch daß es sein

Leser zu sein braucht. Gerade das ergibt sich
aber, wenn man Bloch-Michels Argumentation

konsequent zu Ende führt. Deshalb ist
die KritikPierre-Henri Simons berechtigt, der
den Ausgangspunkt der heutigen Schriftsteller

tiefer ansetzt: «Ils prétendent, contre
la tradition personnaliste du roman, atteindre
une authenticité qui coïncide absolument
avec l'impersonnalité, non pas d'une manière
accidentelle et dans la perspective de la
culture des masses, mais d'une manière
fondamentale, parce que la vérité de l'homme est

supposée dans l'infra-personnel. »

Der Hauptvorwurf, den Bloch-Michel
dem neuen Roman macht und den er
besonders in seinem zweiten Aufsatz ausbaut,

1225



betrifft die unpolemische Haltung des Autors
gegenüber der Welt, die er schildert. «Les
nouveaux romanciers français se trouvent
dans une étrange situation : ils sont complices
d'un monde avec lequel ils sont en désaccord.
Leur compUcité n'est pas du conformisme,
elle naît de la volonté, poussée dans ses

extrêmes, de représenter avec exactitude un
monde qu'ils n'aiment pas. » «Le nouveau
roman n'a pas entrepris d'exprimer la situation

d'êtres aux prises avec le monde de
l'ennui: son sujet est d'exprimer et de
représenter ce monde lui-même. » Diese Welt des

ennui, des Überdrusses, der Gleichgültigkeit,
der Beziehungslosigkeit, steht auch im
Mittelpunkt von Alberto Moravias Roman La
Noia, aber Moravia akzeptiert sie nicht,
sondern lehnt sich dagegen auf. «L'attitude
polémique prise par Moravia fait que son livre
n'appartient non pas à la littérature de l'ennui,

mais à la littérature sur l'ennui. » Auch
mit dieser Charakterisierung des neuen
Romans findet Bloch-Michel nicht überall
Zustimmung. So bedeutet das Werk Nathalie
Sarrautes für K.-A. Jelenski eine Entlarvung
des Massenmenschen. Wenn ein treuer Leser
von Paris-Match, ein eifriger Radiohörer und
Fernsehsüchtiger Le Planétarium in die Hand
nähme — was Jelenski zu Recht bezweifelt

—, so fände er sich darin so, wie er ist, und
nicht so, wie er sich in den verformenden
Spiegeln der Massenkultur sieht. Und Jelenski

setzt hinzu: «Sur un autre plan, l'œuvre
de Nathahe Sarraute prolonge la fonction
démystificatrice et libératrice du Dictionnaire
des idées reçues de Flaubert. Elle représente,
dans une atmosphère d'inauthenticité, une
des possibilités de l'authenticité. » Hier steht
Meinung gegen Meinung, und es wäre zu
begrüßen, wenn die Auseinandersetzung
fortgesetzt würde.

Beachtung verdient noch der Versuch
Bloch-Michels, die unpolemische Haltung
mancher junger SchriftsteUer zu erklären.
Man muß dabei, so meint er, die literarische
Situation der Nachkriegszeit berücksichtigen,

in der die neue Generation zu schreiben
begann. Es war die Zeit, da Sartre die «ütte-
rature engagée» predigte und gleichzeitig
«die Falschheit seiner Position bewies, indem
er auf die Literatur verzichtete und Les

Chemins de la liberté unvollendet Ueß». Der
Ekel vor einer Literatur, die in den Ton der
Predigt abfiel, soll dann die Zurückhaltung
der Jüngeren erklären, welche es vorzogen,
sich jeder Stellungnahme zu enthalten und
sich auf die bloße Darstellung zu beschränken.

Eine grundsätzliche Gefahr jeder Diskussion

über den neuen Roman liegt in der Ver-
aügemeinerung. Wenn Bloch-Michel von der
Kompüzität des Autors mit einer ihm nicht
genehmen Welt spricht, so ist diese Behauptung

in solch allgemeiner Form unhaltbar,
denn sie trifft auf einen Hauptvertreter des

«nouveau roman», nämUch Michel Butor, in
keiner Weise zu. Man kann vielmehr Butors
Roman geradezu als den Versuch bestimmen,
die PersönUchkeit, welche von der umgebenden

Wirkhchkeit überschwemmt zu werden
droht, zurückzugewinnen. L'Emploi du

temps, La Modification, Degrés kennen kein
wichtigeres Anliegen. Ob der Versuch ge-
Ungt oder nicht, ist in diesem Zusammenhang

ohne Belang, denn es geht Bloch-
Michel ja nur um die polemische Haltung;
sie ist bei Butor unbestreitbar vorhanden.
Gerade im Hinblick auf diese Frage ist eine
Bemerkung von Marc Saporta wichtig, der
bezweifelt, ob im heutigen Roman wirklich
von einer Zerstörung der Person gesprochen
werden dürfe. Er hält vielmehr dafür, daß die
Person, welche im klassischen Roman ausgeformt

und abgerundet gegeben ist, im neuen
Roman nur in Bruchstücken geliefert wird,
aus denen der Leser sie rekonstruieren muß
und kann. «La distinction, si elle existe, n'est
pas moins secondaire, purement technique. »

In seinem Vorwort zu Nathalie Sarrautes
Portrait d'un Inconnu hat Sartre die Verhaltens-

und Redeweise der Romangestalten mit
Heideggerschen Begriffen zu umschreiben
versucht. «C'est la ,parlerie' de Heidegger,
le ,on' et, pour tout dire, le règne de Pin-
authenticité. » In der Folge wird nun viel
vom Man und vom Gerede geredet, aber
nicht immer mit der wünschbaren Klarheit.
Bloch-Michel bietet folgende Deutung an:
«Aucun des propos qu'elle (N. Sarraute) fait

1226



tenir à ses personnages ne nous révèle rien
sur eux, sinon qu'ils sont capables de dire
des banaUtés... » «L'impression de gêne que
le lecteur ressent devant eux est exactement
du même ordre que la gêne du spectateur
assistant à une représentation d'amateurs où
les acteurs ,parlent faux'. » Gerda Zeltner ist
anderer Meinung : « Je crois au contraire que
ces propos, faits de bribes de conversation et
de sous-conversation, nous révèlent tout, et
que l'accent de ces personnages est très juste :

le Ueu commun correspond à leur caractère
dépersonnalisé, hérité en partie des précurseurs

du nouveau roman, et leur banalité
constitue justement leur authenticité.» Nach
Bloch-Michel haben wir es also mit einer
VersteUung zu tun, hinter der sich vielleicht
etwas Echtes befindet, das aber nie zur
Sprache kommt. Nach Gerda Zeitner ist die
Banaütät die Echtheit, und hinter ihr ist
nichts. Wer hat nun recht? Keiner von
beiden, dann mindestens, wenn man Sartre
zutrauen darf, daß der Hinweis auf Heidegger
nicht obenhin geschah. Es lohnt sich
vielleicht, in § 3 5 von Sein und Zeit nachzulesen,
was mit Gerede gemeint ist. Schon der erste
Satz widerspricht Bloch-Michels Auslegung :

«Der Ausdruck .Gerede' soll hier nicht in
einer herabziehenden Bedeutung gebraucht
werden. » Das Gerede ist die Verfestigung
eines durchschnitthchen, alltäglichen
Ausgelegtseins des Daseins in der Sprache. Deshalb

ist es «die Möglichkeit, alles zu
verstehen ohne vorgängige Zueignung der
Sache. Das Gerede behütet schon vor der
Gefahr, bei einer solchen Zueignung zu
scheitern. » Vor dieser Gefahr ist also sicher,
wer im Gerede verharrt, wie es Gerda Zeitner

für Nathalie Sarraute annimmt. Sehr
deutlich ist Heideggers Schlußsatz: «In der
Selbstverständlichkeit und Selbstsicherheit
der durchschnitthchen Ausgelegtheit liegt es,
daß unter ihrem Schutz dem jeweiligen
Dasein selbst die Unheimlichkeit der Schwebe,
in der es einer wachsenden Bodenlosigkeit
zutreiben kann, verborgen bleibt. » Wechselt
man die Vorzeichen, so kann ich mir keine
bessere Charakterisierung Nathalie Sarrautes
denken. Für ihre Menschen ist die
Selbstverständlichkeit der Ausgelegtheit, wie sie sich
im Gerede ausdrückt, ständig in Frage ge¬

steUt, so daß sie der Bodenlosigkeit zutreiben
(Zitate findet man auf fast jeder Seite).
Gerade deshalb suchen sie auch immer wieder
den Schutz des verfestigten Geredes, das

ihnen Sicherheit verspricht. Sowohl Bloch-
Michel als auch Gerda Zeitner machen den

Fehler, daß sie Nathalie Sarraute auf den

Gemeinplatz beschränken, als ob ihre Romane

nur eine Aneinanderreihung von Klischees
wären. Gerede ist darin aber nur das, was die
Personen sagen, aussprechen, nicht das, was
sie denken, fühlen, ahnen. Sie wissen, daß das

Gerede Gerede ist, gerade weil sie sich, Hei-
deggersch ausgedrückt, «in der Schwebe»
erleben. Alles Abgründige und Untergründige

bezeichnet den stets scheiternden
Versuch einer authentischen «Zueignung der
Sache», aus dem sie zu stets neuem Ansatz
wieder in die verschlossene und verschließende

Sicherheit des Alltäglichen fliehen.
Zwischen Gerda Zeitner und Bloch-Michel
behält schließlich Sartre recht: «L'authenticité,

vrai rapport avec les autres, avec soi-

même, avec la mort est partout suggérée,
mais invisible. On la pressent parce qu'on la

fuit. » — Von hier aus scheint mir auch Je-
lenskis Interpretation von Nathalie Sarrautes

Werk als «démystification» um ein Argument

bereichert zu sein.

Was ist das Fazit dieser anregenden Diskussion?

Vor aUem wird daraus klar, daß es

kaum möglich ist, den neuen vom alten
Roman säuberlich abzulösen. Es gibt nach wie
vor gute und schlechte Romane, und eine

Einstellung auf diese letztere Unterscheidung
hat mehr Aussicht, uns einer Klärung näher

zu bringen als jene zwischen alt und neu, die
dazu zwingt, alt und neu zu definieren, und
die so mehr zur Verallgemeinerung verführt,
als daß sie zu einer vorurteilsfreien Prüfung
der Texte ermutigt. Das bescheidene Lesen
und Deuten dieser Texte wird aber
schließlich die einzige Möglichkeit bleiben,
den wirklichen Wert der neuen Literatur
abzuschätzen.

Vielleicht ist aber doch eine kleine
Einschränkung am Platz. Vielleicht darf man

1227



verallgemeinern, wenn man es mit der
unvergleichlichen Sicherheit und Brillanz Gaétan

Picons kann. Seinem Vortrag ,D'une
esthétique contemporaine' (Cahiers du Sud,

Nr. 361) entnehme ich ein Zitat, das allen
Freunden und Gegnern des «nouveau
roman» zur Meditation empfohlen werden
kann. Es steht in einem Brief Flauberts vom
16. Januar 1852: «Ce qui me semble beau,

ce que je voudrais faire, c'est un Uvre sur
rien, un livre sans attache extérieure qui se

tiendrait de lui-même par la force interne de

son style, comme la terre sans être soutenue
se tient en Pair, un livre qui n'aurait presque
pas de sujet, ou du moins où le sujet serait

presque invisible, si cela se peut. »

Hans-Jost Frey

OLIVIER MESSIAENS «TROISIÈME MANIÈRE»

Zu einem Konzert des Musikkollegiums Winterthur

Darüber, daß der durch mancherlei Fäden
mit der Vergangenheit verbundene
Zwölftonklassizismus Arnold Schönbergs das

künstlerische Gesicht einer ganzen Epoche
geprägt hat, kann heute schlechterdings kein
Zweifel mehr bestehen. Krenek, Dallapic-
cola, Seiber, Fortner, um nur die markantesten

Köpfe der « zweiten Generation » zu nennen,

von den Jüngeren Klebe, Henze, Wild-
berger, Nono und viele andere, verdanken
der Begegnung mit den vorseriellen wie den

streng reihenmäßig angelegten Werken des

großen Österreichers entscheidende Anregung.

Was jene, die schon jetzt sich anschik-
ken, über die Entwicklung der Musik im 20.
Jahrhundert zu berichten, indessen nicht selten

übersehen: Die konstruktiven Grundgedanken

der Schönbergschen Poetik hätten,
zumal aus der politisch bedingten Isoüerung
heraus, nie in so kurzer Zeit weltweite
Geltung erlangen können, wenn nicht zuvor in
den größeren Musiknationen starke schöpferische

Kräfte eigene Wege zur Überwindung
der Tradition gesucht und auch gefunden
hätten. Wege, die die Bahn des Meisters mit
einer gewissen Notwendigkeit kreuzen mußten.

Zu den bedeutendsten unter diesen

Anregern zählt Olivier Messiaen. Spätere
Chronisten würden ihm — behaupten manche
Pariser Kritiker — einen Platz gleich neben

Schönberg einräumen müssen. Man brauche

lediglich zu vergleichen: Schönbergs Technik

der Reihenkomposition habe im austro-
germanischen Bereich die Herrschaft der
Dur-Moll-Tonaütät gebrochen ; Messiaens

konsequente Verwendung zwischen den
alten Tonarten schwebender Modi hätte im
Westen dieselbe Wirkung gezeitigt. Die
Forderung des Wieners nach permanenter
Variierung finde sowohl in den rhythmischen
als auch in den melodischen Praktiken des

Wahlparisers ihre Entsprechung. Schönberg
habe den musikalischen Raum strukturiert,
Messiaen die Zeit — ganz davon zu schweigen,

daß er als erster, wenn auch nur in einem
Nebenwerk, zur integralen Konstruktion
vorgedrungen sei.

Treiben wir jedoch das Spiel mit den

Analogien nicht zu weit! Daß Messiaens
Schaffen grundsätzlich anderen Gesetzen
gehorcht als dasjenige Schönbergs, verrät allein
schon die Geschichte seiner Rezeption.
Schönbergs Arbeiten wurden noch um 1930
ebenso einhellig abgelehnt, wie sie heute
einhelligen Beifall finden. Vor Messiaen dagegen

schieden sich die Geister eh und je.
Die Gründe? Sie liegen zum geringsten

Teil im Musikalisch-Technischen. Viel eher
in der Konzeption. Zwar bedient sich Messiaen

— wie noch zu zeigen sein wird —
ausgesprochen origineller, moderner und zu-

1228



kunftsträchtiger Kunstgriffe; ganz und gar
als dem 19. Jahrhundert zugehörig muten
demgegenüber seine von außermusikalischen,

vorwiegend katholisch-mystischen
Vorstellungen bestimmten ästhetischen
Prinzipien an: Er sucht «une musique vraie,
c'est-à-dire spirituelle, une musique qui soit
un acte de foi ; une musique qui touche à tous
les sujets sans cesser de toucher à Dieu ». Musik

als Glaubensakt Messiaen muß der
Ausdruckskraft seiner Tonsprache selber
mißtraut haben, denn sonst hätte er sich wohl
kaum genötigt gesehen, seinen nach religiösen

Vorwürfen gestalteten Kompositionen
ausdeutende, die Imagination des Hörers in
die gewollte Bahn zwingende Bibelzitate und
mystische Texte mitzugeben. Geistige Musik?

Gewiß, ein geistiges, unendlich reines
und schwereloses Spiel mit Tönen müßte den
Themen zugeordnet werden, die Messiaen
dem Komponisten der Zukunft steUt: «ex-
primer avec une puissance durable nos
ténèbres aux prises avec l'Esprit Saint, élever
sur la montagne les portes de notre prison
de chair, donner à notre siècle l'eau vive dont
il a soif... » Nur — der Schüler des
Klangzauberers Paul Dukas kann aufleuchtkräftige
Farben nicht verzichten. « C'est une musique
chatoyante que nous cherchons, donnant au
sens auditif des plaisirs voluptueusement
raffinés. » — «Acte de foi » und «plaisirs
voluptueusement raffinés» zugleich? Inbrunst und
Brunst? Daß da mancherlei Widersprüche
wachgerufen werden, versteht sich. Um so
mehr, als es Messiaen nur selten geglückt ist,
die beiden Ebenen zur Deckung zu bringen.
Das bekannte, von Arthur Honegger so hoch
geschätzte «Banquet Céleste» für Orgel etwa
erinnert, der frommen Beigabe ungeachtet,
weniger an Leonardo denn an Cecil B. de
Mille. Und wer das klangliche Erlebnis der

«Vingt Regards sur l'Enfant Jésus » in Bilder
umsetzen wollte, würde sich zuallerletzt an
altitaüenische Krippen erinnern.

Es sind mithin Vorbehalte des

Geschmacks, die vor Messiaens Kunst erhoben
werden. Bleibt einzig die Frage, ob ganz
allgemein Vorbehalte des Geschmacks

ernstgenommen zu werden verdienen.

Olivier Messiaen, Sohn des flämischen
Anglisten Pierre Messiaen und der provenzali-
schen Dichterin Cécile Sauvage, geboren am
10. Dezember 1908 in Avignon, aufgewachsen

in der Dauphiné — Oüvier Messiaen
rechnet zu den erstaunlichsten Frühbegabungen,

die die neuere Musik kennt. Schon als

achtjähriger Junge spielte er Klavier und
schrieb so nebenher eine ganze Reihe von
kleinen Stücken für Tasteninstrumente und
Singstimme. Mit elf kam er ans Pariser
Konservatorium, wo er sich in der Folge
nacheinander erste Preise in Kontrapunkt und
Fuge, Klavierbegleitung, Orgel und
Orgelimprovisation, Musikgeschichte und
Komposition holte. Mit zweiundzwanzig wurde
ihm das traditionsreiche Amt eines Organisten

an der «Trinité » zugesprochen. Zu den

Schöpfungen des Fünfundzwanzigjährigen,
dem Orgelzyklus «L'Ascension», den
sinfonischen Meditationen «Les Offrandes
oubliées», äußerte sich Jean Cocteau: «II
n'y a rien à dire de plus après cela. C'est le

génie!»
Von eben diesen frühen Werken will

Messiaen heute freilich nicht mehr viel wissen.

Er wirft ihnen, fraglos mit einigem
Recht, vor, sie seien zu locker gefügr, zu sehr

an den Einfall gebunden, sie sähen nachträglich

festgehaltenen Improvisationen zu ähnUch

— Mängel, die zu vermeiden er erst in
den Stücken aus seiner zweiten Periode,
seiner «zweiten Manier» gelernt habe: den

neun Meditationen «La Nativité du
Seigneur», den sieben Visionen «Les corps
glorieux», den Klavierzyklen, den «Trois
petites hturgies de la Présence Divine» für
Frauenchor und Orchester, dem «Quatuor
pour la fin du temps» und der Sinfonie
«Turangalila ».

Die Arbeiten aus Messiaens zweiter
Periode ruhen zunächst einmal samt und sonders

auf einer Art Zeit-Gerüst, einem Unterbau,

in dem in sich symmetrische Rhythmen
und metrische Einheiten, deren Ausdehnung
sich nach Primzahlen mißt, die RoUe von
Elementen spielen — Elementen, die im
Laufe eines Formteils, eines Satzes natürUch
entwickelt werden ; unter den Verfahren,
deren der Komponist sich dazu vorzugsweise
bedient, wären vorab Vergrößerung und

1229



Verkleinerung, dann die Schichtung
verschiedener Rhythmen von ungleicher Länge,
die vertikale Kombination einer Grundform
und ihrer Ableitungen (Vergrößerung,
Verkleinerung und Umkehrung), die Bildung
von rhythmischen Kanons zu zwei, drei und
mehr Stimmen und schließlich die Anlage
von Ostinati zu nennen. Dieses grundgestalt-
haft verstrebte Zeit-Gerüst fungiert nun aber
nicht — wie man das von so vielen minderen
Dokumenten der serieUen Schule her kennt
— gleichsam in eigener Sache; es bleibt auf
das greifbare musikalische, im besonderen
das melodische Geschehen ausgerichtet und
kann als zumindest im kleinen durchaus
bewegliche, modifizierbare Basis dessen
Erfordernissen jederzeit sich anpassen. Denn
Messiaen hält bei allem Sinn für unter-
schweUig wirksame Konstruktion am Primat
des Melodischen fest: «Sachant que la
musique est un langage, nous chercherons
d'abord à faire ,parler' la mélodie. La mélodie
est point de départ. Qu'eUe reste souveraine
et quelle que soit la complexité de nos rhyth-
mes et de nos harmonies, ils ne l'entraîneront
pas dans leur sillage, mais, au contraire, lui
obéiront comme de fidèles serviteurs.» Die
Melodien ihrerseits bewegen sich allerdings
nicht ganz so ungebunden, wie man das dem
soeben zitierten Herzstück aus der «Technique

de mon langage musical» entnehmen
möchte. Ihr intervalhsches Gepräge
verdankt sich weithin den «Modes à transpositions

limitées », die bei Messiaen die
überlieferten Tonarten verdrängt haben — Skalen,

die eine Auswahl der Töne unserer
chromatischen Leiter umfassen und so beschaffen

sind, daß sie nicht wie die alten Dur- und
Moll-Geschlechter zwölfmal transponiert
werden können, sondern nach einer geringeren

Zahl von Transpositionen enharmonisch
gesehen keine neuen Ergebnisse mehr zeitigen.

Diese Modi haben eine nicht zu
unterschätzende Eigenschaft: sie schließen
nebeneinander mehrere Leittonbeziehungen ein,
kreisen also um mehrere tonale Zentren
zugleich. Somit erlauben sie die Gestaltung
einer Fülle neuer, meist scharf dissonierender
«leitereigener» Akkorde. Die Konsequenzen
liegen auf der Hand: der vertikale Einsatz
eines solchen Modus sprengt die alte Hier¬

archie der tonal bezogenen Akkorde. Die
simultane Verwendung verschiedener Modi
aber führt zur totalen Verfügung über den
chromatischen Raum.

Lassen wir eines indessen nicht
unerwähnt: Es gibt bereits in den Werken aus
Messiaens zweiter Periode, zumal im «Quatuor

», Passagen, melodische Einschlüsse, die
dem modalen System sich kaum fügen —
flüchtige Figuren, Fiorituren und Triller, die
an Vogelstimmen erinnern.

Tatsächlich hat Messiaen sich schon

ausgangs der zwanziger Jahre mit dem Gesang
der Vögel beschäftigt — eingedenk des Rats
seines Lehrers Paul Dukas: «Ecoutez les

oiseaux, ce sont de grands maîtres » Mehr
und mehr verdichtete sich in der Folge sein
Interesse zu einer Passion; mehr und mehr
breiteten denn auch die fremdartigen und
uns doch so vertrauten Koloraturen in seiner
Musik sich aus — bis sie schließlich in einem
sehr konkreten Sinn die Oberhand gewannen.

So wurde aus dem Messiaen der zweiten
Periode, dem «Rhythmiker und Musikkomponisten

» (wie er sich zu nennen liebte), der
Messiaen der «troisième manière », der Autor
des «Livre d'orgue», des «Catalogue
d'oiseaux», der konzertanten Fantasien «Le
réveil des oiseaux» und «Oiseaux exotiques».

Ohvier Messiaens «troisième manière»
widmete das Musikkollegium Winterthur Ende des

vergangenen Jahres in bewundernswerter
Entschiedenheit gleich zwei volle Abende:
am 13. Dezember sprach der Komponist
selber über das Thema «Musique et
Ornithologie », am 14. dirigierte Victor Desarzens
ein Konzert, in dem «Le réveil des oiseaux»
und « Oiseaux exotiques » das zentrale Stück
des für Klavier solo konzipierten « Catalogue
d'oiseaux», «La RousseroUeEffarvatte»,umrahmten.

An die Spitze seiner Ausführungen steUte

Messiaen das Bekenntnis zu den Geräuschen
der Natur als der einzigen Quelle «wahrer
Musik». Unter diesen Geräuschen gebührt
dem Gesang der Vögel als dem weitaus
differenziertesten am meisten Beachtung; so

1230



vielfältig wie seine Funktionen sind seine

Erscheinungsformen: sie reichen vom
einfachen Schrei bis zur pausenlos den Tageslauf

begleitenden, fortwährend sich
erneuernden Melodie. Ihm gegenüber verhält
sich Messiaen ähnlich dem Landschafter in
der Malerei, der ins Freie geht, um seine
Studien zu machen: er sucht die Vögel in
ihrem Revier auf, belauscht sie, notiert sich
ihre Weisen, merkt auf die Wechselbeziehungen

zwischen Tageszeit und Duktus, achtet
aber auch auf die « soziologischen Gegebenheiten»,

die Verhältnisse zwischen den
verschiedenen Arten also — kurz: sein Ziel ist
es, der Wirklichkeit so exakt wie irgend möglich

habhaft zu werden. Und dem nämlichen
Ziel bleibt er im Aufbau seiner Werke
verpflichtet. Wohl kann er den melodischen
Rohstoff nicht unverstellt übernehmen —
die Vögel halten sich ja nicht ans temperierte
System; sie singen, entsprechend ihrer
kürzeren Lebensdauer, intensiver, in engeren
IntervaUen und schneüeren, der Trägheit
unserer Instrumente spottenden Rhythmen.
Er muß ihn also vergröbern; doch vergröbert

er ihn so, daß die intervallischen und
rhythmischen Proportionen erhalten bleiben.
Erhebhche Schwierigkeiten bietet im weitern
die Übertragung der Klangfarben. Messiaen
löst sie in der Regel, auf sein Gehör
vertrauend, von einer mit Resonanz-Effekten
operierenden Akkordik her. Stets aber
nimmt er da, wo die Form seiner Musik die
simultane oder sukzessive Verwendung mehrerer

Gesänge erfordert, strikt auf die in der
Natur vorgezeichneten Möghchkeiten
Bedacht; er versucht, um seine eigenen Worte
anzuführen, «wahr» zu sein.

Daß prinzipiell aus solch äußerlicher,
vorkünstlerischer Wahrheit unter den Händen
eines Berufenen künstlerische Wahrheit werden

kann, zeigte im Anschluß an Messiaens

eindringüches Referat der Vortrag zweier
kleinerer Partien aus dem «Catalogue
d'oiseaux ». Das Konzert tags danach vermochte
voUends jegüchen Zweifel zu zerstreuen.
Nicht, daß es uns die Bekanntschaft mit
lauter Meisterwerken vermittelt hätte. «Le
réveil des oiseaux», das 1953 komponierte
erste Zeugnis von Messiaens dritter Manier,
krankt ganz offensichtüch daran, daß das

zwischen die einleitende Nachtigallen-Kadenz
des solistisch behandelten Klaviers und den
finalen Kuckucks-Ruf der Tempelblocks
gespannte, im einzelnen sicher unendlich zarte
und feine musikalische Geschehen vom
Material wie vom Timbre her gemessen an
seiner Dauer zu uniform wirkt. Dafür begeisterte

die um zwei Jahre jüngere Partitur
der « Oiseaux exotiques » vom ersten bis zum
letzten Takt. Sie ist um vieles konziser
gefaßt, robuster in der durch fünf Klavier-
Kadenzen gegliederten, von rauhen
Bläsereruptionen umschlossenen formalen Anlage,
robuster auch im Klang — einem wilden,
vollen Wohlklang, der in der ganzen
Moderne seinesgleichen nicht mehr hat; vor
allem aber ist sie schärfer konturiert, was
nicht zuletzt davon herrühren mag, daß
Messiaen hier im Rückgriff auf die Verfahren
seiner zweiten Manier die schlagzeugbetonten,

das permanente Tutti der « Chronochro-
mie» vorausahnenden Passagen rhythmischen

Gestalten entlang vorgetrieben hat.
Und heUstes Entzücken löste die über 25

Minuten sich erstreckende Kostprobe aus dem

«Catalogue» aus — «écrite pour la Rousse-
rolle Effarvatte, et, en général, à la gloire des

oiseaux des roseaux, des étangs et des marais,
et de quelques oiseaux des bois et des champs
qui sont leurs voisins » : ein bogenförmig
gewölbter, thematisch in sich rückläufiger
Gesang von schlechterdings unwahrscheinlicher

Spannweite, von Yvonne Loriod, dem
pianistischen Phänomen, freilich auch mit
ebenso unwahrscheinlicher Überlegenheit
auswendig interpretiert.

Der «Rhythmiker und Musikkomponist»

Messiaen hatte Schule gemacht; von
seiner Ästhetik zehrt heute noch ein André
Jolivet, auf seine handwerkliche Unterweisung

stützten sich zumindest in ihren
Anfängen Stockhausen und Boulez. Der Messiaen

der «troisième manière » ist ohne Nachfolger

gebUeben. Gewiß, sein gläubiger Na-
turaüsmus hat etwas entwaffnend naives, um
nicht zu sagen abseitiges an sich. Spotte
darüber, wer Lust hat. Fest steht, daß wir eben
diesem Naturaüsmus Neues verdanken. Im
Kern Neues, meine ich.

Hansjörg Pauli

1231



HINWEIS AUF KUNSTAUSSTELLUNGEN

Deutschland

Baden-Baden, Kunsthalle: Ausstellung zum
200jährigen Bestehen der Stuttgarter
Akademie (bis n. 2.).

Berlin, Jagdschloß Grunewald : Deutsche und
niederländische Gemälde 15.—18. Jh.
(bis März).

— Kunstbibl. Ehemals Staatliches Museum :

Künstler werben Kunden (bis März).
— Museum für Vor- und Frühgeschichte:

Kunst im Handwerk früher Völker (bis
April).

— Haus am Lützowplatz: Gustav Wunderwald

(bis 11. 2.).
Bochum, Kunsrgalerie : Wilhelm Loth (bis

18. 2.).
— Kunstgalerie: Tim Osborne (bis 25. 2.).
— Kunstgalerie: Terry Haaß (bis 3. 3.).
Bremen, Paula-Becker-Modersohn-Haus: Fr.

Prof. Matejka-Felden — Gemälde (bis
18. 2.).

— Paula-Becker-Modersohn-Haus: Herrn.
Schütte —¦ Gemälde (bis 11. 3.).

— Kunsthalle: Mathieu Matégot —
Wandteppiche (bis 18. 2.).

Darmstadt, Kunsthalle : Märchenillustratio¬
nen (bis 18. 2.).

Dortmund, Museum : Die Jugend der Plakate
1887—1917 (bis 18. 2.).

Dresden, Kupferstichkabinett: Ernst Haase-

brauk, Zeichnungen, AquareUe, Gouachen,

Pastelle (bis 3. 3.).
Düsseldorf, Galerie G. Paffrath: Max Claren-

bach (bis 15. 3.).

— Galerie Manfred Strake: Karl Schmidt-
Rottluff (bis 28. 2.).

Frankfurt, Galerie «dato»: Goepfert (bis
10. 2.).

Hamburg, Kunsthalle: Delaunay (bis 7. 3.).
Karlsruhe, Kunstverein: Italienische Malerei

des 19. Jahrhunderts (bis 25. 2.).
Kassel, Kunstverein : Fritz Winter •— Gemälde

(bis 19. 2.).
Kiel, Kunsthalle: Gustav Seitz — Plastik,

Zeichnungen (bis 11. 2.).
Köln, Kunstgewerbe-Museum: 2000 Jahre

Glas (bis Ende Februar).

Köln, Kunsthaus Lempertz: Gisbert Tönnis
(bis 17. 2.).

Mannheim, Kunsthalle: Hans Fischer-Schup¬
pach — Zeichnungen (bis 11. 2.).

München, Galerie Schumacher: Andreas
Barth, Ferdinand Auerhammer, Roland
Ruff — Gemälde und Skulpturen (bis
13. 2.).

Offenbach, Klingspor-Museum : Internatio¬
nale moderne Buch- und Schriftkunst
(bis 10. 3.).

Stuttgart, Galerie Haus Maercklin: Rolf
Nesch (bis 3. 3.).

— Kunsthaus Schaller: Theodor Werner —¦

abstrakte Komposition (bis 14. 2.).
Ulm, Kunstverein : Hermann Hesse — Aquarelle,

Zeichnungen (bis 18. 2.).
— Rathaus : Polnische Kunst der Gegenwart

(bis 25. 2.).
— Museum: Rainer Küchenmeister —

Günter Ferdinand Ris (bis 25. 2.).
Wuppertal, Kunstverein: Jean Piaubert —

neuere Arbeiten (bis 18. 2.).

Frankreich

Paris, Musée Galhera: Les peintres témoins
de leur temps (bis 20. 3.).

— Musée Jacquemart-André: Goya-Aus¬
stellung.

— Musée du Louvre: Les cathédrales (Be¬

ginn Ende Februar).

Großbritannien

London, Agnew & Sons Ltd.: 89th Annual
Water-colour exhibition (bis 3. 3.).

— Arts-Council-Tate GaUery : Modern Spanish

Paintings (bis 18. 2.).
— Grabowski GaUery: Baranowska (bis

24. 2.).

— Hanover GaUery: Michael Fussell (bis
17. 2.).

1232



Holland

Amsterdam, Rembrandthuis : Rembrandts
curieuze saecken (bis 30. 4.).

— La maison du chat-qui-pelote : Wand-
kleden van Lydia Mercedes Luyten (bis
15.2.).

— Reichsmuseum: Zeichnungen aus der
Sammlung von Sir Bruce Ingram.

Delfi, Sted, Museum Het Prinsenhof : Gra-
fiek van James Ensor (bis 19. 2.).

Dordrecht, Dordrechts Museum : Tekeningen
van Frans Lebret (bis 1. 3.).

Groningen, Pictura : Poolse affiches (bis 12.2.).
— Pictura: Schilderijen en gouaches van

Podulke (bis 26. 2.).
Leiden, Rijksmuseum van Oudheden: Neder¬

landse opgravingen in Egypte (bis 25. 2.).
Rotterdam, Museum Boymans-Van Beunin¬

gen: Kant uit de I9de eeuw (bis 19. 2.).
— Bouwcentrum: Levend erfdeel (bis 1.3.).
Utrecht, Centraal Museum: Kunst der

Hethiter (bis 5. 3.).
— Centraal Museum: Junge Kunst aus

Amsterdam (bis 25. 2.).

Österreich

Linz, Neue Galerie Wolfgang Gurütt-Mu-
seum: Internationale Druckgraphik aus
Deutschland und Österreich — Pablo
Picasso — zum 80. Geburtstag (bis 18.2.).

Wien, Galerie Würthle: Kasimir Malewitsch
(bis 17. 2.).

Schweiz

Basel, Museum für Völkerkunde: Kopfjäger
und Kannibalen (bis 30. 4.).

Basel, KunsthaUe: Sammlung Sonja Henie-
Niels Onstad. Kunst aus Nigeria (bis
18. 2.).

— Galerie d'Art Moderne: Roger VieiUard

et Etinne Hajdu (bis 15. 2.).

— Galerie Beyeler: Georges Rouaul (bis
März).

Bern, Berner Schulwarte: Schulbauten im
Kanton Bern 1952—1962 (bis 30. 6.).

— Kunsthalle: Eidgenössischer Kunststi¬

pendien-Wettbewerb (4.—11. 2.).

— Galerie Spitteler : Ferdinand Maire,
Neuchâtel (bis 10. 2.).

La Chaux-de-Fonds, Musée des Beaux-Arts:
Peintres contemporains (Februar).

Frauenfeld, Galerie Gampiroß: G. Stettier,
Basel (bis 16. 2.).

— Galerie Gampiroß: W. W. FröhUch,
Steckborn (18. 2.—9. 3.).

— Galerie Gampiroß: K. Landolt, Stäfa

(11. 3.-6. 4.).
Genf, Athénée : Exposition de peinture Emile

Breßler (3.—22. 2.).

— Musée Rath: Exposition de peinture
Alice Jaquet, Michel Monnier, Yvonne
Assimon-Keller (3.—25. 2.).

Thun, Kunstsammlung: Schaffhauser Künstler

(3. 2.—11. 3.).
Zürich, Pestalozzianum : Musische Erziehung

auf der Unterstufe (bis 31. 3.).

— Kunsthaus: Marino Marini, Skulpturen
(bis 25. 2.).

— Helmhaus: Dänisches Silber — Däni¬
sches Handwerk (bis 25. 2.).

— Kunstgewerbemuseum: Arne Jacobson,
dänischer Architekt (4. 2.—7. 4.).

— Galerie am Stadelhofen: Karl Geiser,
Plastiken und Zeichnungen — Max
Gubler, 20 Landschaften (3. 2.—15. 4.).

1233


	Umschau

