Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 11

Artikel: Dichtung und Gemeinschaft

Autor: Bombholt, Julius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dichtung und Gemeinschaft

JULIUS BOMHOLT

Anlifilich der Dinischen Wochen, die gegenwirtig in Ziirich stattfinden, veriffentlichen wir diesen
Aufsatz des dinischen Kulturministers, der persinlich an der Eriffnungsfeier teilgenommen und einen
Vortrag iiber das Thema «Die nationale Kultur und die europiische Integration — Gefabren und
Hoffnungen» gebalten hat. Die Redaktion

Die Quellen der Dichtung

Es gibt gewisse Begriffe, die sich einfach nicht ganz definieren lassen. Eine for-
melle Definition des Begriffes Dichtung sagt uns nicht viel. Worin besteht denn
das Wesen der Dichtung? Viele Antworten sind gegeben worden, und alle
Antworten sind nur annihernde Antworten — und dennoch ist es ja nicht
moglich, in das Problem Dichtung-Gemeinschaft einzudringen, es sei denn,
dal wir wenigstens die Wirklichkeit, die sich in dem zugrundeliegenden Worte
an sich versteckt, einzukreisen versuchen. :

Dichtung hat etwas mit Erlebnis zu tun. Das ist wohl das erste, was man
sagen kann. Die Worte der Dichtung sind so zusammengestellt, daBl sie ein
Erlebnis von dem einen Menschen auf den anderen tibertragen. Im Wesen der
Dichtung an sich scheint also ein gewisses kollektives Element zu liegen: ein
Bestreben, das auf eine Gemeinschaft im Etlebnis abzielt.

Vielleicht kimen wir einer Antwort am leichtesten niher, wenn wir die
Dichtung in ihrem historischen Ursprung betrachten. Wie fing sie an?

Wir nihern uns einer primitiven Volksgemeinschaft, und schon auf Abstand
hort man ihren Pulsschlag in der Dichtung. Ein Balken ist zu heben. Ein Rad
ist zu drehen. Die vielen Hinde vereinigen sich in gemeinsamer Kraft und
fordern einen gemeinsamen Rhythmus. Rasche Auftakt-Worte werden zu Ge-
sang. Es ist die schaffende Arbeit an sich, die eine Dichtung entstehen 1a0t.
In der griechischen Gotterwelt ist Didalus eine mythische Gestalt der Arbeit
und der Kunst. Er ist der Erfinder von Axt und Siige, er hat das erste Miihlen-
werk und den ersten Tempel gebaut und ist schlieBlich jener, der als «Vater der
Dichtung » seinem Sohne Ikarus die Schultern spannt, der zur Sonne zu fliegen
versucht.

1199



Die ialteste nordische Dichtung, die {iber den Arbeitsgesang gebaut ist, ist
der Grottegesang aus der Edda. Die Sklavinnen des Konigs Frode, Fenja und
Menja, drehen den schweren Miihlstein in der Feldsteinmiihle. Fenja singt von
der groflen Gemeinschaft des Friedens, die um den Miihlstein herum entstehen
soll, wihrend in Menja der Hal3 rast. Sie wiinscht, da3 der Konig gestiirzt
wird und der Miihlstein zerspringt. Sie kann ihre frithere Freiheit nicht ver-
gessen. Zuletzt vereinigen sie sich in einem Gesang, der Rache fordert. Diese
Knechtschaft wird zu Krieg fithren — singen sie. Der Miihlstein dreht schnel-
ler und schneller, der Mithlgesang nimmt an Heftigkeit zu und schlieBlich zer-
springt der Stein.

Der erste Sklavengesang — «Der Grottegesang» — ist ein Protest gegen
Knechtschaft, ein unbindiges Freiheitsverlangen, von einer Vision getragen;
entweder Eintritt in eine Welt ohne Hal und Gewalt — oder Untergang. Dies
diirfte ein typisch nordischer Anfang sein. Aus den jiingsten Jahrhunderten
kennen wir besonders die Seemannslieder. Sie haben den Arbeitsthythmus und
den gemeinsamen Kehrreim bewahrt.

Aber die primitive Gesellschaft hat andere Welten, die sich jedoch zuinnerst
in der gleichen Erlebnis-Gemeinschaft vereinen. Da gibt es die Gemeinschaft
der Freizeit in Spiel und Tanz und Wettstreit. Seinen typischsten Ausdruck
findet diese Seite des menschlichen Daseins wohl im Volkslied. In Dinemark
haben wir eine groBe Reihe Lieder aus dem Mittelalter bewahrt, und auf den
Firoern tanzt man noch die jahrhundertealten Ténze zu Texten, die mittel-
alterliches Geprige haben. Es sind Tinze, die in einem gemeinsamen Reigen
alle vereinen, jung und alt.

Eine andere Seite der Gemeinschaft, die politische, kommt am stirksten in
einer Dichtung zum Ausdruck, die die Taten eines Hiuptlings und seiner
Minner in Frieden und Krieg verewigt. Der Sieg des Hauptlings ist auch der
Sieg des Stammes und soll von Geschlecht zu Geschlecht weiterleben. Das
Gedicht muB3 so gestaltet sein, da3 es nicht in Vergessenheit gerit. Der groBBe
Geschichtsschreiber des dinischen Mittelalters, Saxo, hat ein Lied niederge-
schrieben, das den Fall der Burg zu Lejre und damit des 4ltesten Konigtums
darstellt, den Gesang der Kimpfer vor dem Tod, eine Hymne an die uner-
schiitterliche Gemeinschaft — und einen Lobgesang auf das Leben bis zu seiner
letzten Minute: «Die Sonne ist aufgegangen. »

Der andere grofle Erzihler des Mittelalters, der Islinder Snorre, liit den
Skjalden Tormod dasselbe Lied fiir Olaf den Heiligen und dessen Heer in der
ersten Morgendimmerung vor der Schlacht bei Stiklestad singen. Konig und
Dichter gehen gemeinsam in den Tod. Selbst mit einem Eisenpfeil in der Brust
dichtet Tormod noch zu Ehren des Konigs.

Eine gerade Linie geht von der alten Kriegshymne zur Marseillaise und
Stars and Stripes. Ein Nachhall klingt durch die politischen Lieder, die die
Erhebung von Nationen und neuen Volkern schildern, den Kampf der politi-

1200



schen Parteien und so weiter. Es ist eine Dichtung, die das Gefiihl zu einem
solchen Hohepunkt zu treiben versucht, wo Wort und Tat in einer Einheit
aufgehen. Jener, der singt, solidarisiert sich mit den Helden, und dasselbe tut
jener, der beim Lesen einen Lebenslauf als seinen eigenen erlebt; so ist es seit
den Ritterromanen des Mittelalters bis zu den ersten biirgerlichen Romanen
gewesen. Der Mensch sucht Selbstbestitigung in einer Gemeinschaft, die sogar
im Untergang einen Ton bewahrten Lebens in sich trigt.

Die Werte, die in der Gemeinschaft leben, finden indessen ihren stirksten
Ausdruck in einer Dichtung, die mit einem Wort die Kultische genannt werden
darf. Sie befindet sich auf der Hohe des Tempelberges iiber Stadt und Burg.
Wer die Gottheit sucht, muf3 zu dem geweihten Ort hinauf wandern, und der
Gott selbst muB3 besungen werden; Gemeinde-Gesang, Chorgesang.

Lauschen wir einem babylonischen Psalm. Er ist Gber die gleichen drei
Glieder aufgebaut, die wir von anderen asiatischen Psalmen kennen: Stinden-
last, Gebet, Befreiung. Oder lauschen wir dem achten Psalm vom Tempelberg
in Jerusalem. Oder einem nordischen Psalm, zum Beispiel dem alten Tageslied,
gedichtet von unserem grofiten Dichter geistlicher Lieder, Grundtvig, das als
Einleitung zahlreicher Volksversammlungen auch im heutigen Dinemark ge-
sungen wird.

Der Psalm baut ein Universum um den Menschen und Gott, und dies ist ein
wesentlicher Zug in kultischer Dichtung. Sie will das Dasein als ein Ganzes
anschauen und dies in der einfachen Form des Bildes tun.

Jeder Mensch hat eine Religion, das hei3t ein Grundverhiltnis zum Dasein,
und es gilt simtlichen Religionen, daB sie unerweisbar sind. Es gibt keine
Wissenschaft, die zu einer auf Bewertung und Erlebnis beruhenden Ganz-
heitsanschauung fithrt. Jeder Mensch hat — bewuft oder unbewul3t — seine
Wertskala, um die er seine Welt aufbaut. Und er sucht — bewulit oder un-
bewulBt — eine Form zu finden, die die wesentlichsten Werte als ein Ganzes
umfal3t.

Es gibt sicher kein Lebensgebiet, das in hoherem Grade als das kultische
einer Gemeinschaft bedarf. Die Geschichte scheint dies zu beweisen. Uberall
in der Welt werden Tempel gebaut, die geradezu ein Gemeinschafts-Symbol
iber die Grenzen der kleinen Begebenheiten hinausheben. Und drinnen im
Tempelraum, in seinem Allerheiligsten, erhilt das Gemeinschaftsbild seinen
Ausdruck in Skulptur und Wort.

Meiner Ansicht nach ist der eigentimlichste Zug unserer menschlichen
Existenz, daB} wir diese Gesamtheit suchen, im Tempel und auBerhalb des
Tempels. Ein Gesamtheits-Bild, worin unser Dasein sich ausdriickt, nennt man
eine Vision, und hier hat die eigentliche Dichtung ein Zuhause. Sie willsowohl
Augenblick als Ewigkeit, den einzelnen Menschen und die Menschenrasse,
eine zusammenhingende Perspektive, die das Kleinste mit dem GroBten ver-
eint.

1201



Eine gesamtheitsschaffende Dichtung im Zeitalter der Spegialisierung

Wie sind die Grundformen dieser Dichtung in den Gesellschaften unserer Zeit
gestellt? Betrachten wir einmal die Bedingungen, die am stirksten hervor-
treten.

Die Dichtung ist ebenso gesellschaftsabhingig wie in den Konigtiimern
alter Zeiten, aber ihr vitaler Zusammenhang mit einer Gemeinschaft ist durch-
schnitten. Die Dichtung wird besonders von zwei gesellschaftlichen Faktoren
betroffen — und iibrigens alle Formen geistiger Titigkeit: die Produktion ist
von Arbeitsteilung geprigt und der merkantile Apparat von Reklame.

Die Arbeitsteilung, die fiir die industrielle Gesellschaft so typisch ist, hat
die Literatur in Gattungen und die Gattungen in Eigenheiten gesprengt. Der
schreibende Mann ist ein Fachmann geworden und muB sich als fachlicher
Experte in der Konkurrenz mit anderen Experten behaupten. Er steht nicht,
wie in der Vergangenheit, im Dienst eines Konigs, einer Gesellschaft oder
einer Gemeinschaft, deren Leben und Taten in Worten festgehalten werden
sollen, Worte, fir die im voraus Gebrauch ist. Er befindet sich in der sonder-
baren Doppelstellung, daB} er nur inkraft von Eigenheiten und nur mit indu-
striellen Massenmitteln siegen kann. Die in den meisten Fillen notwendige
Publicity wird von Instrumenten — Druckereien, Presse, Rundfunk usw. —
vermittelt, an denen enormes Kapital beteiligt ist.

Der schreibende Fachmann hat vorzugsweise mit Gruppen Verbindung,
die mit seinem Sondergebiet fachliche Beriihrungspunkte haben, aber der Weg
zu den anderen Gruppen und besonders zu der Gesellschaft, die als Ganzheit
hinter allen Gruppen stehen sollte, kann lang sein. Er fiihlt sich — mit einem
Ausdruck des danischen Lyrikers Thorkild Bjernvig — von «der Freiheit der
Gleichgiiltigkeit» umgeben. Erst wenn sich Freiheit mit Gemeinschaft vereint,
lodert das Feuer auf. Und wo gibt es eine solche Gemeinschaft?

So geschieht dann das Unumgingliche, dafl der Dichter nur mit der duBBer-
sten Anspannung seines Sinnes die Zwecklosigkeit auf Abstand halten kann.
Wenn er nur einen Augenblick entspannt, dringt sie in seine Kunst ein. Und
die Kunst wird auf die rein formellen Qualititen zurtickgedringt. Die Konse-
quenz der Spezialisierung zwingt den Maler, das Malerische zum Alleinzweck
zu machen. Das motivlose Gemilde nimmt seinen Platz in der technischen
Struktur ein. Der Komponist verliit das Emotionelle und schafft — im Verein
mit den technischen Klangmitteln — seine eigene Tonwelt. Und die Dichter?
Wenn keine Gemeinschaft besteht, die des Wortes bedarf? Gibt es andere
Moglichkeiten, als das Wort in seiner Eigenheit zu pflegen: das Wort als Ma-
terial in einer strukturellen Form? Das Wort als Spiel?

Philosophie und Dichtung, die einmal Zwillingsschwestern waten, sind ge-
trennt worden. Philosophie ist eine Spezialitit geworden, die teils mit det ex-
perimentellen, teils mit der semantischen Wissenschaft verbunden ist. Leute

1202



vom Fach lassen sich nicht darauf ein, iiber den Sinn des Lebens zu schreiben.
Das wird den Propheten tiberlassen, und die gibt es nicht, nicht einmal auf
den Pfarrhofen.

Verfasser und Leser kennen sich nicht, und die Verfassersituation spiegelt
sich in den Romanen wider, die als besonders typisch fiir unser Jahrhundert
angesehen werden, so wie Prousts «Auf den Spuren verlorener Zeiten» und
Joyces «Ulysses ». Das sind Romane, die sich in einer Individualitit und deren
Krise vertiefen, mit kritischen Seitenblicken in alle Winkel. Geht der Roman —
wie manche europiische Kritiker meinen — seinem Zerfall entgegen? Handelt
es sich um die Morphologie einer einzelnen biirgerlichen Gruppe — a dying
culture — oder steckt die Krankheit tiefer?

Kunst und Dichtung werden in die Auflenkanten der Spezialisierung ge-
driickt. Der Markt verlangt es. Das Buch ist eine Ware geworden, die mer-
kantilen Linien unterworfen ist. Seine Verbreitung ist abhiingig von Preis und
Ausstattung, von der Organisation des Buchverkaufs, von Annoncen usw.
Es ist — was den Inhalt betrifft — das Exzeptionelle, das der Blickfang sein
soll. Mit Sex ist Geschift zu machen. Neue Variationen sind erwiinscht. Eine
robuste Wirtin ist in einen Zwerg verliebt, der homosexuell ist. Beschreibung
des Beischlafs. Nichstes Bild. Erinnerungen eines Schwertschluckers. Nach-
stEg. s s

Zu den hier erwihnten zwei Faktoren: Spezialisierung und merkantile For-
derungen, kommt ein dritter, der vielleicht der gefihrlichste fiir die freie
Dichtung ist. Die wissenschaftliche Beschreibung, die eine so wesentliche
Grundlage der technischen Gesellschaft ist, dringt auf das Gebiet der Dichtung
ein und hat Einengungen zur Folge. Der Phantasie werden die Fliigel be-
schnitten. Die Wissenschaft baut auf Analysen und Aufrechnung von Einzel-
heiten; was die Naturwissenschaften betrifft in stindigem Nahkampf mit einem
objektiven Stoff. Diese Methode, angewendet auf die Dichtung, fihrt zu Be-
schreibungen einer Gegend und ihrer Atmosphire, eines Menschen und seinen
Motiven — Tiefenpsychologie —, einer Gesellschaft und ihrer treibenden
Krifte. Ein Aufmarsch von Einzelheiten. Hinter jeder Beschreibung steht ein
kritischer Beobachter. Die Journalistik, die leichtfiiBige Tochter dieser Wis-
senschaft, hat — unter dem Haupttitel: Beschreibungen — unsere Bibliotheken
mit manchen Regalen vergrofBert.

Die wissenschaftliche, analytische Beschreibung ist unseren Dichtern, und
natiitlich besonders den Prosadichtern, so nahe auf den Leib geriickt, daB sich
nur wenige von ihnen — trotz Unzufriedenheit — davon haben freimachen
konnen. Wir haben in Westeuropa den Realismus und Naturalismus abzu-
schiitteln versucht, aber ohne groBeren Erfolg. Die gewollten Reaktionen ha-
ben ins leere Nichts gefiihrt.

1203



Die aktuelle Lage der Dichtung

Gibt es denn in unseren Tagen keine Moglichkeit, daB eine Gemeinschafts-
dichtung existieren kann — eine Dichtung, die eine Quelle von Leben ist und
Stoff und Idee, Dichter und Volk vereint?

Die Frage kann vorliufig so gestellt werden: Existieren die Gedichtformen,
die ich anfangs erwihnte — der Gesang der Arbeit, des Spiels und Tanzes,
das politische Lied und der kultische Psalm —, noch heute? In einem kurzen
Uberblick ist es nicht moglich, eine prizise Antwort zu geben, aber der Ein-
druck, der sich unmittelbar meldet, ist dieser: dal3 die Formen, die noch leben,
Sondergebiete geworden sind, die sich voneinander entfernt haben und nicht
mehr ihre Wurzel in derselben Gemeinschaft haben.

Der Arbeitsgesang ist in der Monotonie der Spezialisierung untergegangen
und ist mit dem Tempo der groBen Arbeitsplitze nicht vereinbar. Vor einer
Generation sangen die far6ischen Fischer einen Psalm, bevor sie sich der hei-
matlichen Kiiste niherten. Der Motor erlaubt dies nicht. Eine Dichtung, die
spontan aus der Arbeit entspringt, hat keine Méglichkeit, und eine Dichtung
zur Huldigung der schaffenden Arbeit gibt es nur vereinzelt.

Die kultische Dichtung? Psalme werden nicht mehr geschrieben. Die poli-
tische Dichtung? Es werden keine Vaterlandslieder geschrieben. Feierlichkeit
betrachten wir als eine etwas naive Erscheinung, die mit unseren demokrati-
schen Wohnzimmern nicht vereinbar ist. Die politische Dichtung ist analytisch-
~ kritisch, hat aber im ibrigen — jedenfalls was den Norden betrifft — eine
interessante Entwicklung durchgemacht, die von ausgeprigter Indignations-
dichtung zu einer Dichtung fithrt, die durch sachliche Beschreibung an das
miterlebende Verstindnis appelliert. Die Indignationsdichtung stellte meist
den Menschen in Relation zur Sache. Die Verstindnisdichtung stellt die Sache
in Relation zum Menschen.

Der politische Roman hat — unter dem Druck der wissenschaftlichen Be-
schreibung — einen Ausldufer in dem sogenannten Gesellschaftsroman gefun-
den. Ein dinischer Kritiker, Georg Brandes, erklirte (in seinen Vorlesungen
«Hauptstromungen»): «Die Aufgabe der Dichtung ist immer die, in einer
knappen Form ein Bild des Lebens eines Volkes und eines Zeitalters zu geben. »
Diese Aufgabe, den Menschen auf dem Hintergrund der ganzen Gesellschaft
darzustellen, wird wahrscheinlich unaufhoérlich ihre Losung fordern, aber es
ist klar, daf3 eine komplizierte Zeit wie die unsere mit zersplitterten Milieus es
- schwieriger macht als je zuvor. Es kann sehr leicht geschehen, daB3 der radikal
geneigte Sinn in Richtung der Negation reagiert. Wie Picasso, der das Gesicht
der Zeit und des Menschen zerrei3t und die Barbarei in Chaos austoben Lif3t.

Es ist so, als ob die Dichtung dieser Gesellschafts-Auseinandersetzung vor
einer Mauer Halt gemacht hat. In dem gegebenen Ausgangspunkt liegt eine

1204



Unzulinglichkeit — und in der Uniibersehbarkeit des Stoffes eine Schwierig-
keit, die zwanzig Binde anstatt einen etfordetlich zu machen scheint.

Die Dichtung des Spiels und des Tanzes schligt sich am besten durch im
Verein mit der modernen vielseitigen Vergnlgungsindustrie und den indu-
striellen Massenausbreitungsmitteln; aber es mufl wohl gesagt werden, dal sie
im allgemeinen mit einer gewissen Empfinger-Passivitit vereint ist, dal sich
die vorgetragene Form in manchen Fillen von den kunstlerischen Normen
freigemacht hat und daB das Gemeinschaftsgefiihl, das ausgelost wird, selten
tiefer eindringt.

Andrerseits: hier sind die Formen, fiir die die industrielle Gesellschaft
tatsichlich Bedatf hat: Revue und Musical, Refrains, Groschen-Unterhaltung,
Hérbilder und visuelle Bilder, Kurzgeschichten usw. — den Nerven-Werten
der Zeit entsprechend. Und es ist ganz interessant, zu beobachten — dies ge-
reicht doch unseren Demokratien zu Ehren —, daf3 der Geschmack allmihlich
besser wird und dann und wann die wirklich groflen Hohen erreicht. Chaplin
ist der Shakespeare unserer Zeit, Walt Disney ist der unterhaltende Illustrator
unserer Zeit.

«Wo sind meine Dichter?» fragt die moderne Demokratie

Selbst der schnellste Uberblick zwingt uns zu der Feststellung, daB sich die
ernsthaft strebende Dichtung, jene, die die Ausdrucksform meistert, in einer
Krise befindet. Sie erreicht manchmal groBe artistische Hohepunkte, scheint
aber gleichzeitig den Abstand zwischen Kunst und Volk zu vergroBern. Nach
dem zweiten Weltkrieg ist die groBBe europiische Leistung ausgeblieben. Viele
der ernsten Werke, in denen wir unser eigenes Zeitbild sehen, haben anschei-
nend die gleiche Grundsituation: in Jean-Paul Sartres «Hinter verschlossenen
Tiren», in S. Becketts «Warten auf Godot» und in Max Frischs « Homo
Faber ». Das ist ein zugespitzter Individualismus, der sein Problem anschneidet.
Ein Teil der nordischen Dichtung beschiftigt sich mit dem Identititsproblem:
Wer bin ich, vom norwegischen Dichter Johan Borgen in seinem Roman
«Ich» am schirfsten formuliert. Es ist eine Dichtung in der Defensive, sogar
auf letzter Schanze.

Wir stehen einer solchen Situation scheinbar machtlos gegeniiber, und es
ist wohl verzeihlich, daB3 sich ein gewisser Fatalismus auf nicht unbedeutende
Teile der Literatur ausgebreitet hat.

Es ist im voraus gegeben, daf3 der Staat nichts ausrichten kann. Eine Nation
kann ihren Selbstrespekt zeigen, indem sie die schaffende Kunst unterstiitzt,
und indem sie dem Experiment auf Versuchsszenen und dergleichen einen
Platz einrdumt: wenn es sich aber um eine demokratische Nation handelt, kann

1205



sie nicht, ohne die Demokratie selbst anzugreifen, Ziele und Wege anweisen.
Dasselbe gilt den politischen und kirchlichen Parteien. Keine Gruppenparole
kann das Geringste daran indern. Propagandaforderungen, zum Beispiel in
Gestalt einer tatsichlichen politisch dirigierten Literaturbewertung, konnen
verwirrend und verringernd einwirken.

Es wird auch kaum méglich sein, mittels dullerlicher Formexperimente in
Sprache und Stil eine Dichtung zu erreichen, die einer neuen Ganzheit Aus-
druck gibt. Die Sprache kann durch Experimente grofere Beweglichkeit er-
reichen, und in der Formgebung an sich kann der Phantasie freiere Ziigel ge-
geben werden. Jede neue Generation muf3 die Tragkraft der Worte iiberpriifen
und, wenn moglich, ihren eigenen Stil finden. Aber eine Stilerneuerung ist
nicht alles. In den dreiBiger Jahren wutde ein kollektiver Roman geschaffen,
der den Schwerpunkt vom Einzelnen auf die Gruppe verlegte und in gleichem
Grade die Aufmerksamkeit auf soziologische und psychologische Phinomene
richtete — aber die Menschenschilderung an sich unterschied sich nicht von
der naturalistischen Tradition. Der Individual-Roman und der Sozial-Roman
waren meist in demselben Geist geschrieben. Und édhnliches gilt der Lyrik.
Ezra Pound und Eliot haben aus den Worten tiberraschende Muster gebildet,
haben aber gleichzeitig der Formsprache eine derartige Exklusivitit verliehen,
daf} der Abstand zwischen den Verehrern des direkten Wortes und dem ein-
fachen Mann groBer geworden ist. Der neueste franzosische Roman, der die
kleinen Dinge und die zartesten Schwankungen in unserem Bewul3tsein unter
dem Mikroskop betrachtet, versucht ganz in die Natur einzudringen und ent-
fernt sich tatsichlich vom Menschen. Dem ganzen Menschen. Wo sind meine
Dichter?, fragt die moderne Demokratie.

Ich glaube, dafl die Erneuerung aus einem Erlebnis entstehen muf, das so
stark ist, daf3 es alle Sperren durchbricht. Es muf3 irgendwo zwischen uns, den
Reservierten, ein Mensch entstehen, der ein Wir sind ans Licht emporheben
kann,

Nur ein Neuerlebnis kann den alten, banalen Worten, die wir in unserer
Verschimtheit von uns geschoben haben, wieder ihren zentralen Platz in der
Sprache zuriickgeben.

Es liegt — hinter allen Form-Experimenten — ein Bediirfnis nach Gemein-
schaft in der Zeit. Es gibt wohl kaum ein soziologisch-psychologisches Wort,
das mehr angewendet wird als das Wort Kontakt — ein Wort, das in seiner
intellektuellen Einseitigkeit das Problem von auBlen anschneidet. Kontakt. Es
gibt Autoren, die in ihrem instinktiven Suchen zu dem einfachen Anfang, der
Kindheit, zurickkehren. Zu der Insel und dem kleinen Dotf. Oder in die mehr
tibersehbare Welt einer ferneren Vergangenheit. Man tastet um das Symbol
herum, um méglichst das Brennglas zu finden, das die Strahlen in einem Punkt
sammelt. Und dennoch ist es, als ob diese vielen Versuche nicht das /2 erhalten
haben, das bestitigt, dal Volk und Dichter einander gefunden haben.

1206



Bis auf weiteres vertreiben wir die Zeit mit dem «Schelmen»-Roman, der
in Farbe und Tempo dem Film nacheifert. Und vielleicht mégen kiihle Kopfe
meinen, daB eine Dichtung der Gangheit iberhaupt keine Moglichkeit hat, bevor
die Gesellschaft selbst eine Ganzheit geworden ist. Personlich glaube ich, daf3
es moglich ist. Es besteht ein so tiefes Bediirfnis danach, den Menschen in einer
Dichtung, die offnet und befreit, wiederzufinden, dafl jedenfalls der Traum
davon nicht ausgemerzt werden kann.

Unsere Demokratie nimmt sich wie ein sehr bescheidener Arbeitstag aus,
und dennoch ist es in diesem grauen Haus, wo die heilige Flamme zu finden
ist: die freie Gemeinschaft. Wir kénnen die hochsten ethischen Werte an diese
Gemeinschaft kniipfen und dafiir kimpfen — oder wir kénnen sie zu einer
Maschine, in der wir wohnen, herabwirdigen.

Hier muf jeder mit eigenen Erfahrungen auftreten. Von dem Gesichtspunkt
meiner Erfahrungen aus gibt es eine Gemeinschaft, die kurz als So/idaritit mit
dem Mitmenschen charakterisiert werden kann. Es ist diese Gemeinschaft, die
die tiefste Grundlage einer echten Demokratie ist. Aus ihr kénnen ethische
Formulierungen und politische Handlungen spriefen, aber in ihrem innersten
Wesen ist es die Solidaritit des Erlebnisses mit «den anderen» — iiber die
Grenzen hinaus, die Nationen, Rassen und Religionen trennen.

Die Worte sind leicht gesagt. Es ist schwer, nach ihnen zu leben. Die Wahr-
heit aber duirfte die sein, dal nur die freie Dichtung die groBen, blinden Worte
«Menschheit » und « Menschlichkeit » zu gegenwirtigen Realititen macht. Nur
der Dichter kann diese Welt — die am meisten anerkannt und am meisten
unterdriickt ist — aus der Gleichgiiltigkeit der flieBenden Werte herausheben
und zur Giltigkeit der Uberzeugung bringen. Wir haben dann und wann, in
gliicklichen Augenblicken, diese Wirme gespiirt, die einen Menschen mit dem
anderen vereint, ohne irgendeine Sentimentalitit — in Werken von Martin
Andersen Nexo6, Pir Lagerkvist, Sandburg, Steinbeck und anderen. Es sind
Anfinge, die noch mehr Leben fordern.

Damit das wirklich GroBe geschehen kann — und hier ist wieder von
einem personlichen und unerweisbaren Glauben die Rede — mul} die Dich-
tung sich zu ihren eigenen Voraussetzungen bekennen. Die Dichtung fingt
nicht mit Analyse und Einzelheiten an. Hierin unterscheidet sie sich fundamen-
tal von der Wissenschaft. Sie beginnt mit einer Gesamterscheinung, einer Vi-
sion. Und ich darf gleich hinzufiigen, da Vision etwas anderes und mehr ist
als Phantasie.

Dichtung und Idee gehdren zusammen. Eine Idee, die ein Ganzes bildet.
Eine Dichtung, die dem Menschen dient und somit ihren Namen verdient,
muf} gleichzeitig Vision und Wirklichkeit, Erlebnis und Univers umfassen.
Das Ziel der Dichtung ist die groBtdenkbare Spannweite im Erlebnis — und
die groBtdenkbare Vereinfachung im Ausdruck. Aber wie ist dies moglich
ohne eine Idee, die im Erlebnis verankert ist.

1207



Unter «Idee» verstehe ich das eigentliche Grund-Element in der Lebens-
anschauung eines Menschen, den wesentlichsten Zug in seiner Lebenslinie —
und «Idee» datf also nicht mit «Ansicht» verwechselt werden. Eine Ansicht
mufl man begriinden kénnen. Sie ist der SchluBlstein einer Argumentation.
Eine Idee ist die Forderung, die aus unserem zuinnerst liegenden Bediirfnis
heraus entspringt, eine Forderung, die gleichzeitig eine Herausforderung ist.

Es ist das sonderbare an einer Idee, dal3 sie sich tatsichlich nicht durch
Worte ausdriicken lif3t. Der Versuch, sie zu definieren, ist, als male man Schat-
ten an die Wand. Durch Leben wird sie verwirklicht. In Bildern veranschau-
licht. Als der Galilier den Sinn der Worte « Giite » und «Liebe » erkliren sollte,
blieb ihm zuletzt nichts anderes iibrig als die Bildform, das Gleichnis, die Le-
gende zu wihlen. Und diese in seinem eigenen Leben zu veranschaulichen.

Ein Gleichnis kann ausgelegt werden, aber sein Leben wird durch eine
Auslegung nicht erschopft. Leben kann beschrieben werden, aber es entsteht
erst wieder als Leben, wenn die Vision ihr Licht darauf wirft. Das ist das Ge-
heimnis der Dichtung.

Ich méchte deshalb im nahen Zusammenhang mit meinen eingangs et-
wihnten Worten abschlieBen. Die Dichtung von heute hat denselben Charakter
wie die Dichtung vor tausend Jahren. Sie hat ihren Ausstrahlungspunkt in
einer Gemeinschaft, die leben will. Sie ist die Selbstbestitigung der Gemein-
schaft, ein Zeichen ihrer inneren Kraft.

Professor Franz From schreibt an einer Stelle: « Jeder von uns lebt in seiner
Welt. Es gibt ebenso viele erlebte Welten, wie es erlebende Personen gibt. . .
Aus dem Rohstoft der Beeinflussung verarbeitet jeder einzelne von uns seine
eigene privat erlebte Welt, und von den zwei Milliarden Menschen der Welt
gibt es nicht zwei, die in genau derselben Welt leben. »

Es ist die Kunst der Dichtung, den Menschen in seiner Eigenart zu schil-
dern, damit er nicht mit irgendeinem anderen Menschen verwechselt werden
kann, und ihn gleichzeitig — das ist die Hauptsache — in seinem Wesentlichen
zu schildern, so dafl wir mit dem Dichter in einem gemeinsamen Erlebnis,
jenseits der getrennten Welten, vereint werden; die abgegrenzten Milieus.

Ob eine Dichtung sich in Gesang oder Drama, Spiel oder Streit dullert, ist
an sich untergeordnet. Eine Idee hat Massen von Gattungen — abhingig von
den duBeren und inneren Umstinden des Augenblicks. Aber in unseren Tagen
kann eine Dichtung, die unter der Devise: So/idaritit mit den Mitmenschen steht,
wohl nicht umbhin, jede Verringerung der Lebensméglichkeiten des Menschen
zu bekimpfen. Es gibt etwas, was man den ewigen Aufstand um des Lebens
willen nennt. Sogar ein Dichter des Ewigkeitssinnes, wie Pir Lagerkvist, wandte
sich gegen den Zwang und die Tyrannei des Hitlerismus.

Es ist die Ehre und das Recht der Dichtung, den Menschen zu verteidigen.
Dieser Mensch, der in der Grenzregion zwischen Traum und Stoff lebt — in-
dem er die Notwendigkeit erkennt und sich in ethischem Trotz gegen alle Not-

1208



wendigkeiten erhebt. Der Dichter als der mitfiihlende Mensch ist dann Homo
militans, der kimpfende Mensch. Warum sollte eine Dichtung, die von Ge-
meinwerten inspiriert ist, unpolitisch werden? Hier und da hat sich bei emp-
findsamen Geistigen eine Tendenz geltend gemacht, die Dichtung als ein
iberpolitisches Geistesleben zu betrachten. Die ewige Dichtung sollte iiber den
Zank und Streit der Gegenwart erhoben sein.

Im Gegenteil. Eine Dichtung, die aus dem Leben selbst hervorgeht, wird
immer engagiert sein. Sie befindet sich nur nicht auf dem Niveau: Sache kontra
Sache, Meinung kontra Meinung. Ihre Stellung ist der Mensch kontra alle
seine Feinde, Wert kontra Nihilismus, Vertrauen kontra Angst, Leben
kontra Tod. Sie kann — wie Diirrenmatt es tut — direkt in das Zirkuszelt der
Zeit hineingehen und die Akrobaten ihre Kunste zeigen lassen. Sie kann — wie
der genannte Dichter es getan hat — Frau Kapitalismus und Herrn Volk
Repliken sagen lassen, die von vorurteilsfreier Heiterkeit sprithen.

Das Gesicht, das die Krise-Dichtung uns zeigt, ist angestrengt und miide,
und es ist im Stil der Zeit, wenn Picasso die Gesichtsziige um ein einzelnes,
verzweifelt spihendes Auge verwittern 1i83t. Aber die Kunst will Harmonie
zwischen Leben und Gestalt, und eine Dichtung, die in einem organischen
Verhiltnis zu tieferliegenden Wuchs-Schichten steht, kann sich Humor leisten.

Gibt es eine mehr befreiende Macht als den Humor? Wir brauchen eine
Dichtung, die Ernst in Humor umsetzt und uns das Krisendunkel, aus dem
wir uns emporarbeiten, mit der rechten Uberlegenheit sehen l4Bt. Vielleicht
ist es die Schweiz, das alte Freiheitsland, die uber die Reserve verfiigt.

Wenn man aus der europiischen Dichtung der Nachkriegsjahre Schliisse
ziehen sollte in bezug auf den Zustand unserer Demokratien, sollte man glau-
ben, dal wir im Schatten einer Niedetlage, in Zweifel und Unsicherheit und
manchmal am Rand der Selbstaufgabe lebten. Ein solches Bild entspricht nicht
der Wirklichkeit.

Man erzihlt von dem norwegischen Konig Olaf, der spiter der Schutzheilige
seines Landes wurde, daB er, als er auf seinem letzten Ritt aus dem Osten {iber
die Hochebene Kélen gekommen war und sich dem Meer niherte, eine Vision
hatte. Er sah nicht nur den Felsen und das Meer, er sah tber ganz Tronde-
lagen und weiter iiber ganz Norwegen hinaus, und die Erscheinung erweiterte
sich, bis die ganze Welt, mit Land und Meer, vor ihm ausgebreitet lag. Er sah
«Einéden und Wohnplitze, so weit die Welt reicht».

Wir sehen nur den nichsten Strand und sein zerrissenes Profil, aber wir
haben eine Vision, die viel weiter reicht.

1209



	Dichtung und Gemeinschaft

