
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 10

Artikel: Drei Gesichter der "Mutter Indien"

Autor: Schüler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Gesichter der «Mutter Indien»

ALFRED SCHÜLER

«Wenn wir einen Versuchsflug ansetzen », erzählt ein europäischer
Flugzeugkonstrukteur, der für «Hindustan Aircraft» in Bangalore tätig ist, einem
Paradeunternehmen der indischen Industrie, in dem unter Leitung eines
deutschen Ingenieur-Teams ein indischer Düsenjäger mit Überschallgeschwindigkeit

konstruiert worden ist, « dann werden zunächst die Horoskope befragt ».

«Und wenn die Horoskope für den Tag des Versuchsfluges ungünstig sind?»,
frage ich, verdattert, ungläubig. «Dann wird nicht aufgestiegen», lautet die

resignierte Antwort. Der Flugzeugkonstrukteur spricht übrigens nicht von
«Horoskopen», sondern von «Dämonen», die vorher befragt werden müssen.

Horoskope (oder «Dämonen») und Düsenjäger — das umschreibt das

Zusammenprallen von Althergebrachtem und Neuaufgepfropftem, von indischem
und westlichem Gedankengut. Und die Frage stellt sich, ob zwischen diesen
beiden Welten eine «Synthese» möglich ist oder nur Koexistenz. Die Inder,
auch die «verwestlichten», leben in ihrer isolierten Kulturwelt und sind sich
des Wertes dieser Kultur durchaus bewußt. In Bombay, der Großstadt mit den

ausgeprägten westlichen Einflüssen, führte das «Indian Institute of Public
Opinion », das indische Institut für Meinungsforschung, eine Gallup-Umfrage
durch, aus der hervorging, daß als « Land mit der schönsten landschaftlichen
Szenerie» von einer Mehrzahl der Befragten die Schweiz, als «Land mit der

größten Lebensfreude» die Vereinigten Staaten, gefolgt von Frankreich, als

«Land mit dem höchsten Lebensstandard» wiederum die Vereinigten Staaten

(mit 75 Prozent der Stimmen; nur 2 Prozent bildeten sich ein, die Sowjetunion
habe den höchsten Lebensstandard) angesehen wurden. Als das «Land mit
dem höchsten Kulturstand» wurde jedoch von einer großen Mehrzahl Indien
bezeichnet. Synthese oder Koexistenz oder aber Antagonismus — das

merkwürdige Zusammenspiel von westlichem und indischem Gedankengut sei im
folgenden, bbtzlichtartig, an drei äußerlich zusammenhanglosen Erlebnissen
dargesteUt.

Die ungebrochene Herrschaft der «Medizinmänner»

Der Zwiespalt zwischen indischem und westlichem Gedankengut, in dem die
Inder sich befinden, konkretisiert sich, wenn am Bett eines Kranken zwei indi-

1065



sehe Ärzte stehen, die nichts miteinander gemeinsam haben — weder die
Terminologie noch die diagnostische Methode, weder die Therapie noch die
Ausbildung: ein ayurvedischer Vaidya und ein moderner, westlich geschulter
Doktor. Ayurveda, einstmals von den «Rishis im Schatten der Bäume»
gelehrt, sei eine Wissenschaft «nicht von den Krankheiten, sondern vom Leben»;
sie berücksichtige «die metaphysische Persönlichkeit» des Kranken, argumentieren

die Verfechter. Die vor allem in der Pilgerstadt Benares gedeihende
krude ayurvedische Medizin wird indessen von indischen, im westbchen
System ausgebildeten Medizinern als fragwürdig dargestellt.

An der «Hindu-Universität» in Benares, die von der Zentralregierung in
Delhi verwaltet wird, ist nun die bisherige Fakultät für «Ayurveda», für die

jahrtausendealte indische Medizin, im vorigen Herbst durch einen Verwaltungsakt
in eine moderne medizinische Fakultät umgewandelt worden. Das war eine

Entscheidung, die für ganz Indien bedeutsam ist. Denn indem die Zentralregierung

ausgerechnet in Benares, wo es bislang nur eine ayurvedische Fakultät
— und zwar die beste im Lande — gegeben hatte, für die westliche Medizin
Partei ergriffen hat, habe sie gleichzeitig den Regierungen in den Gliedstaaten,
von denen einige mehr Mittel für Ayurveda als für die moderne Heilkunde zur
Verfügung stellen, einen unmißverständlichen Wink gegeben. So deutet
Professor Dr. K. N. Udupa, der Dekan der neuen medizinischen Fakultät in
Benares, Delhis Entscheid. Udupa, ein jüngerer, vitaler Südinder aus Mysore, ist
in Ayurveda in Benares ausgebildet worden ; später studierte er in den
Vereinigten Staaten, und heute ist er Mitglied verschiedener medizinischer
Vereinigungen in London. Er kennt also den Antagonismus zwischen indischem
Vaidya und westlichem Mediziner; zudem ist er einer der drei Verfasser des

detaillierten Berichtes über den Stand der ayurvedischen Medizin, der im
Auftrage der Regierung geschrieben und 1959 veröffentlicht worden ist. Dieser
Bericht ließ das Ausmaß des Ayurveda-Problems erkennen: 5471 ayurvedische

Hospitäler und Pflegestellen arbeiten in Indien ; 116 8 5 6 Vaidyas, von
denen nur 22 Prozent eine Ausbildung erhalten haben, sind bzensiert. Und
diese «Heilkundigen» behandeln jährhch 60 Mübonen Patienten. Anders
gerechnet kommen ein Vaidya auf 2 5 00 Inder und ein moderner Arzt auf 5 000
Einwohner.

Vor der Unabhängigkeitserklärung des Landes erlebte die ayurvedische
Medizin einen rapiden Aufschwung. Selbst Premierminister Nehru schaltete
sich ein: Er könne nicht einsehen, weshalb nicht eine Synthese zwischen
Ayurveda und westhcher Medizin gefunden werden soUte, erklärte der Staatsmann

1947. Die modernen medizinischen Fakultäten, die im 19. Jahrhundert
von den Briten aufgebaut worden waren, hatten zunächst wenig Zulauf aus
der brahmanischen Jugend, weil gegen das Sezieren und gegen den Umstand,
daß ein Arzt auch mit niederen Kasten in Berührung kommt, eine Abneigung
bestand. Die Briten wiederum behandelten «Ayurveda» mit Skepsis; viel

1066



Zorn erregte in Indien eine Schilderung des engbschen Schriftstellers Beverley
Nichols, wie ein Vaidya mit einer Tasse Kräutertee einen Syphibs-Kranken
kurieren woUte.

AUgemein wird nicht abgestritten, daß bei der Renaissance der ayurvedi-
schen Medizin nach der Unabhängigkeit pobtische und nationabstische Argumente

eine Rolle gespielt haben. Und heute gibt es 76 ayurvedische
Lehrinstitute: 18 im Staate Maharaschtra, zwölf im Staate Uttar Pradesh. Die Mittel,
die von einzelnen Ghedstaaten für die Ausbüdung der Ayurveda-Studenten
aufgewendet werden, sind bemerkenswert hoch: 4146 sFr. im Jahr pro Student
in Assam; 1927 sFr. in Rajasthan. Diesem Auftrieb folgte ein Boom in der

ayurvedischen pharmazeutischen Industrie: 47 Unternehmen steUen ayurvedische

Arzneien her; 3 632000 kg an ayurvedischen Medikamenten werden
jährlich eingenommen.

Die Vaidyas — ob ausgebildet oder nicht — sind dadurch behindert, daß
sie vom medizinischen Berufsverband in Indien nicht anerkannt werden. Sie

werden zwar von den Ghedstaaten lizensiert, aber sie werden nicht ins
Berufsregister des « Medical Council » aufgenommen. Das Wirkungsfeld der Vaidyas
ist nach wie vor das Dorf; einmal, weil ihre Honorare niedriger sind; sodann,
weil bisher junge Mediziner ungern aufs Land zurückkehrten. (In West-
Bengalen ist unlängst die Regelung getroffen worden, daß die Regierung jenen
Ärzten, die auf dem Lande praktizieren, eine Prämie zahlt.) Die berufsständische

Diskriminierung hatte zur Folge, daß die Vaidyas —• und die ayurvedische
pharmazeutische Industrie — ihre Fähigkeiten laut anpreisen müssen (und
dürfen), in Zeitungsinseraten oder wenigstens mit Schildern über der Ladenpraxis.

Im Regierungsbericht wurde empfohlen, daß eine Zusammenarbeit
zwischen den beiden medizinischen Schulen versucht werden soUte. Ayurvedische
Vaidyas soUten es beispielsweise nicht unter ihrer Würde finden, Anatomie
zu studieren; aber vorsichtig schrieb die Kommission noch 1959, daß
Jahrzehnte vergehen würden, bis die indische Bevölkerung sich an die moderne
westliche Medizin gewöhnt haben werde.

Professor Udupa erzählte uns zwar, der Eingriff Delhis sei keine vollständige

Absage an Ayurveda. Neben ihrer gewöhnhchen Ausbildung nehmen die
Studenten in Benares einige Kurse in Ayurveda — aUerdings zu wenig, als daß

sie später in Ayurveda praktizieren könnten. Udupa gibt zu, daß Ayurveda
von der modernen westlichen Medizin mehr übernommen als ihr gegeben
habe. Nur in der pharmazeutischen Forschung gebe es eine echte Wechselwirkung:

Eine Seitenlinie des indischen «Drug Research Institute», das seit elf
Jahren in Lucknow arbeitet, ist ayurvedische Pharmazeutik. Viele der
Heilkräuter, die von den Vaidyas verschrieben werden, sind dort untersucht worden.

Dabei hat sich herausgesteUt, daß ein ayurvedisches Medikament, das an-
gebbch Tuberkulose kurieren soUte, gar keine Heilkraft hat. Auf der anderen

1067



Seite hat sich etwa «Jutak», ein Mittel, das von den Vaidyas benützt wird, wie
auch eine in Kaschmir vorkommende Pflanze, «Zakhmi-Hayat », als nützlich
erwiesen in der Anästhesie. Ein neueres Medikament für Störungen des
vegetativen Nervensystems sei der ayurvedischen Medizin ebenfaUs bereits bekannt

gewesen. Was der ayurvedischen Medizin jedoch fehlt, sind auswertbare

Krankheitsgeschichten. Die eine Abhandlung über einen Krankheitsfall, die
mir Professor Udupa zeigte, war in der Terminologie der modernen Medizin
geschrieben worden. Wären Sprache und Methodik der modernen westlichen
Medizin den Vaidyas nicht zu Hufe gekommen, dann hätte es wahrscheinlich
überhaupt keinen Antagonismus zwischen Ayurveda und wesdicher Medizin
gegeben.

«Schneeweißer Embryo der künftigen Weltkultur»

Alle großen indischen Freiheitskämpfer haben auch geistige Impulse ausgelöst;

die phantastischsten hatte wahrscheinlich Srijut Aurobindo Ghose, der bis

1910 in Bengal mit Terrormittel gegen die britische Kolonialmacht gekämpft
hatte, dann eine innere Bekehrung erlebte und eine «philosophische Yoga-
Schule » gründete, fortan mehr der Kraft der Meditation als dem Schießprügel
vertrauend. 1914, auf der Flucht vor den Briten, die ihn ins Gefängnis gesteckt,
vielleicht sogar hingerichtet hätten, rettete sich Ghose in die kleine französische

Kolonie Pondichéry, 120 km südlich von Madras gelegen. Mit einigen
Getreuen, die ihm gefolgt waren, ließ Sri Aurobindo sich dort nieder. Sein
Haus wurde zu einem geistigen Sammelpunkt, zu einer Lebensschule. «Gott
im Menschen ist die wahre EnthüUung und die ganze Wahrheit», war eine

Quintessenz ihres Denkens.
Mit den Jahren stießen mehr Anhänger zu Aurobindo, so auch, 1920, eine

Französin, der Sri Aurobindo 1926, als er sich zurückzog, die Leitung seines

«Ashrams», seiner «Lebensschule», übertrug. Seither wird diese Französin,
über deren privaten Hintergrund wenig bekannt ist, von den Insassen des

«Ashrams » — von 300 Schülern und Studenten und etwa iooo Erwachsenen —
als « Mutter » vergöttert. Vor der « Mutter » fühlen sich alle Ashramiten, unter
denen ehemahge Rechtsanwälte, Wissenschafter, Geschäftsleute und auch

einige Europäer sind, die alles hinter sich gelassen haben, wie Kinder. Ein
«orthodoxer» Flügel unter den Ashramiten ist überzeugt, daß die «Mutter»
unsterblich sei; ein weniger orthodoxer Flügel ist der Ansicht, daß nur das

Göttliche in ihr unsterbbch sei. Sri Aurobindo, 1950 gestorben, hatte schon

1935 erklärt, daß ein wahrer Yoga-Weiser «nichts fragt und zufrieden ist mit
aUem, was die ,Mutter' macht oder nicht macht, weil aUes, was sie tut, gut sein
muß, denn sie ist die .Mutter'». Die «Mutter», deren ins Riesenhafte übertragener

Unterschriftszug, deren Porträt an den Wänden des «Ashrams » hängt,

1068



wird nicht nur als «die wahre Stimme Indiens» angesehen. Der «Ashram»
sieht sich vielmehr als «Embryo der Weltkultur von morgen». «Langsam
wächst das Licht aus dem Osten » — lautet sein anspruchsvolles Motto. Indiens

politische Prominenz hat dem «Ashram » die Reverenz erwiesen : Premierminister

Nehru, Präsident Dr. Prasad, Vinoba Bhave und mehrere Staatsgouverneure

haben den «Ashram» besucht und sind von der «Mutter» in
Privataudienz empfangen worden; der frühere indische Finanzminister Dr. Desh-
mukh meinte nach seinem Besuch bei der «Mutter»: «Der ,Ashram' ist wie
eine grobe Skizze des Verheißenen Landes'. »

Ashramiten glauben, Sri Aurobindo habe mit seinen Gebeten und
Meditationen die Befreiung Indiens bewirkt. Ein indischer Professor an einer
naturwissenschaftlichen Fakultät, der zu den über ganz Indien verstreuten,
ungezählten Fern-Anhängern der « Mutter » gehört, setzte mir auseinander, daß Sri

Aurobindo an einem 15. August geboren wurde und daß Indien an einem

15. August seine Unabhängigkeit erhielt. Dieser Naturwissenschafter schilderte

dann, wie ihn ein Glücksgefühl erfaßt habe, als die « Mutter » während
seiner ersten Audienz ihre Hand auf sein Haupt gelegt habe ; danach habe er

gewußt, daß in der «Mutter» etwas Göttliches sei.

Daß in dem leichtlebigen Pondichéry der «Sri Aurobindo Ashram für
integrale Erziehung auf spiritueller Grundlage » beheimatet ist, fällt dem
Besucher zunächst an den sportlich gestählten Jünglingen und Mädchen auf,
die in einheitlicher Kleidung — weißes Hemd, weiße Shorts und für die Mädchen

ein weißes Kopftuch — durch die «ViUe Blanche » spazieren. Unvergeßlich

sind die Gesichter der Ashramiten: der verklärte Blick, der hochmütige
Fanatismus des nicht nur morahsch, sondern auch seelisch und körperlich
Aufgerüsteten; sie wissen offensichtlich, daß im «Ashram» angeblich eine

supramenschliche Bewußtheitsstufe erklommen wird.
Jeden Morgen um 6.15 Uhr versammeln sich alle Ashramiten, junge wie

alte, in der «Rue de la Marine», vor dem Haus, auf dessen Balkon die «Mutter»
für kurze Zeit erscheint, die Gemeinde segnend; gemeinsam wird dann kurz
meditiert. Die Ashramiten leben in etwa 15 o Häusern, die sich durch ihren
gepflegten Zustand auszeichnen. Diese Häuser, zusammen mit einer großen
Zuckerraffinerie, gehören der «Mutter». Denn wer in den «Ashram»
aufgenommen wird (worüber allein die «Mutter» entscheidet), der schenkt sein

Hab und Gut der «Mutter». Der Tagesablauf ist streng geregelt, die Kost,
gemeinsam eingenommen, vegetarisch. Zum Abendessen: eine Tasse Milch,
vier Scheiben Brot, eine Schüssel Gemüse. Als Institut ist der «Ashram» ein

Selbstversorger : Es bestehen eine eigene Molkerei, Bäckerei, Ölmühle, Schreinerei,

Hühnerfarm, selbst ein eigenes Postamt; die eigene Gärtnerei hat viel
zu tun, da eine symbobsche Gebärde der « Mutter » und ihrer Anhänger darin
besteht, schweigend eine Blume zu überreichen. Der «Ashram » hat auch eine

eigene Großdruckerei, in der die Werke, Briefe, Aussprüche Sri Aurobindos

1069



und der «Mutter» in Übersetzungen gedruckt werden; die deutschen Ausgaben,

neun an der Zahl, werden von ZoUikon, in der Schweiz, aus vertrieben.
In der «integralen Erziehung» wird dem Sport ein großes Gewicht

beigemessen. Der «Ashram» unterhält ein Schwimmbad, besteingerichtete Sport-
haUen, ausgezeichnete Tennisplätze, die in der abendbchen Beleuchtung wie
Zivilisationsoasen anmuten; auch die Mädchen boxen und spielen FußbaU. Ein
Jahr lang wirkte ein deutscher Sportlehrer von der Sporthochschule in Köln
im «Ashram », vom Bonner Auswärtigen Amt dorthin delegiert

Das innere Geheimnis des «Ashrams» wird einem Außenstehenden fremd
bleiben. Der Bibliothekar des «Ashrams » versuchte meine eingestandene
Ratlosigkeit vor dem «Ashram»-Phänomen zu mildern: Die europäische
Tiefenpsychologie arbeite nur an der Oberfläche, meint Bibhothekar Medhananda,
der bis 1934, als Gerichtsreferendar Winkelströtter, in Frankfurt am Main tätig
gewesen war. Nietzsche habe einen titanischen Übermenschen im Auge
gehabt; mit der integralen Erziehung des «Ashrams » strebe man einen «engelartigen

Übermenschen» an; im «Ashram» lebten die besten Elemente des

Hinduismus weiter. In bloßen Socken sitze ich neben Medhananda, da Schuhe

pietätvoll bereits vor dem Eingang abgelegt werden müssen.
Es kennzeichnet vielleicht die grotesken Kontraste von Pondichéry, daß

vor dem «Ashram »-Tor ärmbche indische Rikscha-Kulis warten, die in
französischer Sprache fragen, ob man ins nächste BordeU gefahren werden möchte.
Medhananda indessen kehrt mit federndem Schritt in den esotherischen
«Ashram» zurück, dessen «Mutter» und «Kinder» sich um die arme «ViUe

Noire » nicht kümmern : Sie sind mit sich selbst beschäftigt.

Mit Gebeten gegen Insektenpest

«Meine Experimente bewegen sich auf der Grenzlinie zwischen Materialismus
und Spiritualismus », meint Professor Dr. T. C. N. Singh, der Leiter der
botanischen Abteilung an der Annamaba-Universität im südindischen Chidambaram.

In der botanischen Abteüung des Dr. Singh wird beispielsweise vor einigen

Mimosentöpfen, die in einem Halbkreis aufgesteUt worden sind, jeden
Morgen zu einer bestimmten Zeit eine halbe Stunde lang Viobne gespielt.
Dieses Violinkonzert beschleunige das Wachstum der Pflanzen, erzählt Singh.
Sodann berieselte Dr. Singhs Botanikerteam jeden Morgen eine halbe Stunde

lang ein Reisfeld mit Grammophonmusik, die durch einen Lautsprecher
verstärkt wurde. Dadurch soll der Ernteertrag beträchtlich gestiegen sein.

Mit diesen Versuchen ist vor zehn Jahren begonnen worden. Damals kam

Singh, ein Nordinder aus Benares, der vor der Teilung des Subkontinents in
Ostpakistan längere Zeit eine Zuckerrohr-Forschungsanstalt geleitet hatte und

1948 an die Annamaba-Universität berufen worden war, auf die Idee, die Wir-

1070



kung der «Erregung von Pflanzen durch SchallweUen auf ihr Wachstum» zu
untersuchen. Er hatte gelesen, daß Charles Darwin vergeblich vor einer
«Mimose pudica » auf einer Posaune geblasen hatte. Und er hatte gelesen, daß der
deutsche Pflanzenphysiologe Pfeffer 1887 vergeblich versucht habe, die Pollen
einzelner Pflanzen durch SchaUwellen zu stimulieren. Singh verwendete für
seine ersten Versuche zunächst nur Stimmgabeln und Topfpflanzen. Daraufhin

wurde das Experiment ausgedehnt. Geige, Flöte und «Veena», ein
indisches Streichinstrument, wurden eingesetzt. Mit Wasserpest, Astern, Petunien,
Balsam, Zwiebeln, Reis, Zuckerrohr, Rettich, Süßkartoffeln, Tabak wurde
experimentiert. In jedem einzelnen Falle zeigte sich, daß die mit Schallwellen

erregten Pflanzen kräftiger waren, daß ihre Blätter grüner waren, daß sie früher
Blüten ansetzten und daß sie mehr Früchte abwarfen.

In seinem Laboratorium zeigte mir Professor Singh zwei Gläser: Im ersten
schwamm ein « musikalisch behandelter » praller Rettich, im zweiten ein
unbehandelter, murkliger. Die indische Regierung interessierte sich für die
Versuche und stellte im Staate Madras in sieben Dörfern Versuchsfelder zur
Verfügung. Dort wurde zuerst mit Reis und einem Grammophon experimentiert,
später mit Tabak und einem Megaphonwagen, der von der Regierung
bereitgestellt worden war. Singh, der für seine Forschungen einen hohen indischen
Staatspreis erhalten hat, erzählte auch, daß er in einem längeren Gespräch mit
Premierminister Nehru versucht habe, die indische Regierung zu einer bilbgen
Steigerung der landwirtschafthchen Erträge durch eine allgemeine Einführung
der Schallstimulierungsmethode zu bewegen!

Singh erklärt die eigenartige Wirkung der SchaUweUen auf pflanzUche
Organismen damit, daß sich die unter normalen Bedingungen konstante

Bewegung des Zellprotoplasmas wie die Zellteilung nach einer Schallerregung
beschleunigten. Die Musik, mit der die Pflanzen behandelt werden, müsse

jedoch harmonisch sein, berichtet er. Indische Musik sei am geeignetsten. In
Chidambaram gab man sich mit Musik nicht zufrieden. Man probierte
Phantastischeres aus. Vor einigen Versuchspflanzen wurde ein sogenannter «Bharat-

Natyam»-Tanz aufgeführt, ein sehr kraftvoller indischer Tanz, bei dem die
Tänzerin in einem genauen Rhythmus auf den Boden stampft. Auch die
durch den Erdboden übertragenen SchaUweUen wirkten, und die «betanzten»
Pflanzen wuchsen schneller.

Singh hat seine eigenartigen Versuchsergebnisse inzwischen der westbchen
Fachwelt vorgelegt. Seine Experimente sind auf dem «XVe Congrès International

d'Horticulture» in Nizza besprochen und im KongreßprotokoU
veröffentlicht worden; auch auf dem «IXth International Botanical Congress» in
Montreal ist darüber debattiert worden.

Beim Mittagessen schilderte mir der indische Naturwissenschafter, ein
Hindu, einen Versuch, bei dem sich der Unterschied zwischen westlicher und
indischer Wissenschaft nicht mehr übersehen ließ : Er habe nicht nur mit Musik,

1071



Tanz, Gesang experimentiert, um das Wachstum der Pflanzen zu stimulieren.
Er habe sogar experimentell die Wirkung «stiller Gebete» untersucht. Die
Versuchsanordnung sei so gewesen, daß die betende Person, die nahe bei den
Pflanzen stand, mit geschlossenen Augen und lautlos für ein gutes Wachstum
der Pflanzen gebetet habe. «Die Gedankenwellen des Betenden wurden mit
größter Konzentration für die kurze Zeit von fünf Minuten auf die Versuchspflanze

gerichtet. Dieser Vorgang wurde von Tag zu Tag wiederholt, und die

Messungen wurden wöchentlich vorgenommen.» Sie ergaben, daß die
Versuchspflanzen um 30 bis 40 Prozent mehr gewachsen seien als Pflanzen, für die
nicht gebetet worden war. Es sei ihm sogar gelungen, behauptete Singh,
Pflanzen mit Insektenpest durch stille Gebete zu kurieren. Erstaunt verläßt
man Dr. Singh und die Annamaba-Universität und das greise Chidambaram
voller frühdravidischer Tempel mit der unbeantworteten Frage, was die

vielbesprochene Synthese zwischen wesfbchem und indischem Gedankengut
eigentlich sein könnte.

Eindrücke von einem Aufenthalt in England

WALTHER RUPLI

Englisch — Weltsprache der Geschichtsschreibung

Der Historiker, ja der geschichtbch denkende und interessierte Zeitgenosse
überhaupt, der sich anschickt, das Phänomen «England» in seinen Gesichtskreis

einzubauen, findet sich auf die mannigfachste Weise mit seinem Gegenstand

verbunden, bevor er nur je einen Fuß auf englischen Boden gesetzt hat.
Kein weltpolitischer Schauplatz der Gegenwart, auf welchem er nicht die
engUsche Diplomatie als (oft behutsamen) Akteur erblickt. Kein großes Thema
und Bild neuzeitlicher Geschichte, in welches nicht auch Fäden der englischen
Geschichte hineinverwoben sind: Solcher Beziehungen wurde sich der
Betrachter zu allen Zeiten bewußt. Heute aber ist eine neue hinzugetreten, die den
Geschichtsforscher noch enger in die englische Welt einzieht: das Medium der
engbschen Sprache, welche zum globalen Verständigungsmittel geworden ist.
Das ist durchaus noch nicht seit langem der Fall. Noch vor einem Vierteljahrhundert,

wenn die Mittelschüler den Wert der verschiedenen Sprachen gegen-

1072


	Drei Gesichter der "Mutter Indien"

