Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 9

Artikel: Wege des neuen franzdsischen Romans
Autor: Frey, Hans-Jost

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hingt er am Ideellen, und am meisten fesselt ihn das Politische. Die Geschichte
der europiischen Nationen enthiillt sich ihm als ein System gemeinsamer
Epochen mit gemeinsamen Idealen und gemeinsamer Literatur. Darum fihrt
bei ihm der wahre Nationalismus von selbst zum Europdertum: das einzelne
kann nur ganz wirksam werden im grofleren Ganzen. Ja, Mazzini ist bereit,
erhebliche Opfer der kleinen Ordnung fiir die groBere in Aussicht zu nehmen.
Es ist unmoglich, in seinen literarischen Erwigungen eine messianische Pro-
grammstellung zu iibersehen, vom spiteren Risorgimento bezeichnet als «Stati
Uniti d’Europa ».

Wege des neuen franzosischen Romans

HANS-JOST FREY

Nach Malraux, Sartre und Camus bemiiht sich in Frankreich eine neue Gene-
ration um den Roman. In ihrem Buch Das Wagrnis des franzisischen Gegenwarts-
romans hat es Gerda Zeltner als erste unternommen, die heutigen Entwick-
lungen in einem groBeren Zusammenhang darzustellen, wobei auch die Vor-
geschichte weitgehend erhellt wird!. Es stehen heute besonders drei Schrift-
steller im Vordergrund, welchen die folgenden Seiten gewidmet sind: Nathalie
Sarraute (geboren 1902), Alain Robbe-Grillet (geboten 1922) und Miche! Butor
geboren 1926). Mit Ausnahme von Nathalie Sarrautes Portrait d’un Inconnu
(1948) sind alle Romane dieser Autoren zwischen 1950 und 1960 erschienen.

Der Weg nach innen: Nathalie Sarraute

In allen Werken Nathalie Sarrautes stoBt man immer wieder auf die Puppe als
auf jenes Wesen, das geeignet zu sein scheint, dem Leser in einer glitschigen
Welt, in der er sich vorerst nur zbgernd vorwiirtstastet, eine feste, klar umris-
sene Hand als erste Stiitze zu bieten. Die Puppe ist ohne Geheimnis; sie gehort
einer Welt an, in der alles bis ins letzte einer Ordnung gemil abliuft, so etwa
wie das Leben eines Konigs, «der wie eine Gliederpuppe mit wunderbar gere-

999



geltem, gleichmiBigem und festem Schritt unter unseren Augen alle Lebens-
epochen durchmiBt2». In der Puppenwelt bewegt man sich herrlich sicher,
nichts kann AnlaB3 zur Beunruhigung geben, alles steht an seinem Platz, unan-
gefochten und wohlbehiitet. Deshalb verwandeln sich die Menschen gegen-
seitig in Puppen, und man riihrt nicht ungestraft an diese Fiktion, welche das
Leben so einfach macht, weil sie klare Einteilungen und Antworten zuliBt.
«Das Beriihren der Puppen ist untersagt®. » Nur Kranke wagen es, den Puppen
den Bauch aufzuschneiden, um ihr Inneres zu untersuchen. Die Heilung be-
steht dann darin, daf3 sich alles wieder verfestigt:

Je prends déja petit a petit — symptome de guérison, parait-il — «contact avec le réel»,
Je le sens a la fagon dont «ils » changent d’aspect, se rapprochent, deviennent durs, eux aussi,

finis, avec des couleurs nettes, de contours précis, mais un peu 2 la maniére de ces poupées
en carton peint qui servent de cibles dans les foires. Un petit déclic encore et ils vont basculer*.

Aber diese « Genesung», die den Gewinn eines festen Bodens unter den
FufBlen bedeutet, ist mit einem Verlust verbunden. Puppen sind Spielzeug, das
man beniitzt und dann wegwirft. Fiir den Erzihler von Portrait d’un Inconnu
geht jeder Bezug zu den Menschen verloren, sobald sie in klaren Umrissen er-
starren und zu Wachsfiguren werden. Madame Tussaud ist das Schreckgespenst
des Romanschriftstellers5.

Die Puppen sind in einem Museum aufgestellt, das Konvention heif3t. Diese
Konvention aber ist Gegenstand des MiBtrauens, und wir haben uns mit einer
Literatur auseinanderzusetzen, die das Miltrauen allem Festen gegeniiber als
ihren Ausgangspunkt nimmt. Den Menschen Nathalie Sarrautes ist allesAuBere,
das ihnen in klarer Abgeschlossenheit entgegentritt, verdichtig; sie vermogen
die anderen nicht als Masken anzuerkennen, sondern sind von dem Bediirfnis
und der stets unbefriedigten Neugierde geplagt, «zu wissen, was sie verstecken,
einen Blick hinter ihre Kulissen zu werfen®». So wohnen wir in diesen Roma-
nen einer eigentlichen Einschmelzung der Wachspuppen bei. Die Ziige der
Gesichter verschwimmen, die Menschen zerflieBen so sehr, dal3 kein Name sie
mehr in eine Form zwingen kann. Nur «il», «elle» und «eux» bleiben iibrig.
Die frither nahtlose Glitte der Schale ist dann mit Rissen durchsetzt, die den
Zugang 6ffnen zu einer neuen, fremden und doch uns allen unheimlich nahen
Welt. Was sind zum Beispiel die Romanfiguren Tolstois?

Ils ne sont pas pour moi, les ornements somptueux, les chaudes couleurs, les certitudes
apaisantes, la fraiche douceur de la «vie». Pas pour moi. Moi je ne sais, quand ils daignent
patfois s’approcher de moi aussi, ces gens «vivants», ces personnages, que tourner autour
d’eux, cherchant avec un acharnement maniaque la fente, la petite fissure, ce point fragile
comme la fontanelle des petits enfants, ou il me semble que quelque chose, comme une pul-
sation a peine perceptible, affleure et bat doucement. La je m’accroche, jappuie. Et je sens
alors sourdre d’eux et s’écouler en un jet sans fin une mati¢re étrange, anonyme comme la
lymphe, comme le sang, une mati¢re fade et fluide qui coule entre mes mains, qui se répand...
Et il ne reste plus, de leur chair si ferme, colorée, veloutée, qu’une enveloppe exsangue, in-
forme et grise”.

1000



Unter der Oberfliche, die den Anschein festgefiigter Ordnungen erweckt,
breitet sich die formlose Masse des Unerkannten, Uneingestandenen, die doch
gleichzeitig am Entstehen aller Form beteiligt ist. Nathalie Sarraute sucht diese
Tiefe auf, nicht um die Ordnung aufzuheben, sondern um uns zu zwingen, an
der Auseinandersetzung zwischen Festem und FlieBendem, welche die Lebens-
bewegung ausmacht, teilzunehmen.

Die Menschen sind von einem Fluidum, einer Atmosphire umgeben,welche
nichts anderes ist als die Ausstrahlung jener inneren Welt, die durch den Panzer
hindurchstromt und sich verbreitet, so als wiren die Grenzen zwischen den
Menschen in Auflésung begriffen: «man mochte sagen, eine unsichtbare Welle
entstrome dem anderen und durchlaufe einen (...)8»; «ein Strom geht von
ihr aus, unsichtbare Wellen, michtig wie die, welche die Flugzeuge fernsteuern,
lenken alle ihre Bewegungen (...)?»; «ein sehr starker Strom, der von ihm
ausstrahlte, hielt uns in seinem Bannl0». Dem entspricht auf der Gegenseite
die Bereitschaft, solche Strahlen und Strome einzufangen und aufzunehmen:
«Ich fand sogleich meine Rolle, meine Eigenschaft als leitender Korper wieder,
den alle Stromungen durchquerten, mit welchen die Atmosphire geladen
warll » Aber das bedeutet nun nicht, daB es nur noch diese unsichtbaren
Wellen und einander durchdringenden Atmosphiren gibt; vielmehr trachten
die Menschen ihr Geheimstes zu verbergen, und wenn ein zu kithner Blick
es zu entdecken droht, umgeben sie sich mit einer schiitzenden Schale, sie
«verpuppen» sich gewissermaflen:

1l m’a apetgu de loin, quand je ne le voyais pas, il a senti, flottant, porté vers lui par le
courant, quelque chose de mou, de prenant, de flasques tentacules, préts a se tendre tout 2
coup vers lui, toutes leurs ventouses s’ouvrant avidement pour adhérer a lui, aspirer... il
s’est recroquevillé, durci... 2

Die Texte sind zahlreich, welche diesen Vorgang der Versteinerung (pétri-
fication) schildern. Hier ein Beispiel aus Portrait d’un Inconnu:

Tous ces remous en eux, ces flageolements, ces tremblements, ces grouillements en eux
de petits désirs honteux, rampants, (...) un seul mot, une seule bonne grosse image bien
assenée, dés qu’elle pénétre la-dedans, c’est comme une particule de cristal qui tombe dans
un liquide sursaturé: tout se pétrifie 4 I'instant, se durcit. Ils se recouvrent d’une carapace®®.

Aber die Verhirtung ist nicht nur eine Abwehrmal3nahme. Der Mensch,
der sein inneres FlieBen von der AuBenwelt durch eine undurchdringliche
Schale zu trennen sucht, erlebt diesen Kristallisationsvorgang auch immer
dann, wenn er zur AuBenwelt in einen handelnden Bezug tritt, wenn ein Ent-
schluB in ihm reift, das heiBt sich zusammenballt, einen festen Kern bildet,
der selbst Kraftlinien in die Umwelt entsendet:

Assis 12 immobile, il sent comme cela se forme en lui: quelque chose de compact, de dur...
un noyau... Mais il est devenu tout entier pareil 4 une piette, 4 un silex: les choses du dehors
en le heurtant font jaillir de bréves étincelles, des mots légers qui crépitent un instant4,

I001I



Aber solche Augenblicke sind nicht sehr hiufig, denn sie fithren in die Welt
der Taten und der Arbeit, und die Menschen Nathalie Sarrautes arbeiten nicht.
Ihnen fehlt dazu die Grundlage, der Glaube an die Moglichkeit, in einer Welt
zu wirken, in der immer alles suspendiert ist. Vom Standpunkt der Tatsachen
aus gesehen sind sie MiBigginger, denn sie suchen die Wahrheit hinter der
Wirklichkeit. Das bedeutet nicht, da3 die Arbeitswelt ausgeschaltet wird; sie
ist vielmehr in allen Romanen Nathalie Sarrautes vorhanden, aber das eigent-
liche Bemiihen des Autors und des Lesers gilt jenen anderen, welche den
schweren Weg in die Tiefe gehen.

Der VorstoB3 in die Tiefe trifft frither oder spiter immer auf eine Grenze,
und das, was aus der Tiefe nach aulen strebt, kann nur in verfestigter Form
an die Oberfliche gelangen. Deshalb ist Nathalie Sarrautes Welt von einer Be-
wegung beherrscht, die zwischen AufBlen und Innen, Fest und Flissig, Klar
und Trab hin und her pendelt, und die nie zur Ruhe kommen kann, es sei
denn in der toten Erstarrung des Wachsfigurenkabinetts, das aber auch nur die
Fiktion der Oberflichlichen ist. Die Suche gilt dem, was hinter den «Kulissen »
vorgeht, und wir wissen bereits, auf welche Weise es sich darbietet: « Dahin-
ter (. ..)war alles flieBend, unermeBlich, umriBlos. Alles bewegte sich in jedem
Augenblick, verinderte sich15. » So scheint die Tiefe in ihrer chaotischen Form-
losigkeit jedem Zugriff entzogen, und die Suche nach ihr von Anfang an hoff-
nungslos zu sein. In der Tat ist die Tiefe nicht eine Welt, in der man sich zu
dauerndem Aufenthalt einrichten kann. Vielmehr ist das Verhiltnis zu ihr ein
prekires, in jedem Augenblick bedrohtes, so etwa wie eine Funkverbindung
mit einem fernen Land bei dem, der die Mitteilung einer schwer horbaren
Stimme aufzunehmen trachtet, stets mit dem Gefiihl fiir die Gefahr einer Un-
terbrechung verbunden ist. Nur wenig dringt an die Oberfliche und nur
augenblicksweise. Deshalb bedarf es eines auBerordentlich empfindlichen Or-
gans, um durch das Starre, Geldufige hindurch das Verborgene, Eigentliche zu
spuren. Nichts ist wie die Sprache geeignet, die Geheimnisse der Tiefe nach
auBlen zu tragen. Wir beniitzen die Worte tiglich, die Konvention gibt ihnen
einen ziemlich genau umgrenzten Sinn, und doch vertrauen wir ihnen alles an,
was wir als unser Eigentlichstes und Personlichstes empfinden. Sie haben so an
der geordneten und chaotischen Welt gleichermaBen Anteil und vermogen
deshalb die verstohlensten unterirdischen Regungen einzufangen und in der
Form unverdichtigen Gemeingutes in Umlauf zu setzen. Hinter der Alltiglich-
keit des Gemeinplatzes 6ffnet sich die Tiefe, und die gewohnlichste, scheinbar
belanglose Konversation wird zu dem, was Nathalie Sarraute «sous-conversa-
tion» nennt. Auf dieser unteren Ebene spielt sich die eigentliche Auseinander-
setzung ab, verschieben sich die Bedeutungen unter der unverbindlichen All-
gemeingiltigkeit der Zeichen, werden die eigentlichen Aussagen gemacht und
erweist das Wort seine Wirksamkeit. Die Bewegung des Romans ist im Grunde
die stete Erneuerung der Sprache, und in dem MaBe als ihr endgiiltiges Er-

1002



starren im Alltiglichen verhindert werden kann, ist sie ein wunderbares Mittel,
sich an der Oberfliche zu halten und doch die Tiefe durchscheinen zu lassen,
in die Tiefe hinabzusteigen, ohne den rettenden Halt der Oberwelt aus dem
Griff zu lassen.

In diesem Zwischenreich leben die Menschen Nathalie Sarrautes, tief und
oberflichlich zugleich, auf steter Suche nach einer Wahrheit, deren Gewinn
auch schon ihr Verlust ist, steinerne Masken, die zerflieBen, sich selbst in jedem
Augenblick in Frage stellend und in der Frage die Antwort schon vorweg-
nehmend. Immer wieder sehen wir sie hinabsteigen in ihre eigene Fremde und
die haBerfillte Intimitit mit anderen:

1l leur semble que leurs contours se défont, s’étirent dans tous les sens, les carapaces, les
armures craquent de toutes parts, ils sont nus, sans protection, ils glissent,enlacés I'un a I'autre,
ils descendent comme au fond d’un puits (...) ici ot ils descendent maintenant, comme dans

un paysage sous-marin, toutes les choses ont I'air de vacille, elles oscillent, irréelles et précises
comme des objets de cauchemar, elles se boutsouflent, prennent des proportions étranges... 5.

Und immer wieder sehen wir sie in dieser luftlosen Meerlandschaft dem Ex-
sticken nahe, den schlieBlich erreichten Grund nur dazu beniitzend, um sich
selbst an die Oberfliche zuriickzustoBen:

Cette fois, comme cela m’arrive presque toujours quand c’est allé un peu trop loin, j’ai eu
Pimpression d’avoir «touché le fond » — c’est une expression dont je me sers assez souvent,
j’en ai ainsi un certain nombre, des points de repére comme en ont probablement tous ceux
qui errent comme moi, craintifs, dans la pénombre de ce qu’on nomme poétiquement «le
paysage intérieur» — «j’ai touché le fond », cela m’apaise toujours un peu sur le moment, me

force 4 me redresser, il me semble toujours, quand je me suis dit cela, que maintenant je
repousse des deux pieds ce fond avec ce qui me reste de forces et remonte... 1.

Wenn nun alles Erreichte stets schon wieder verloren, alle Erkenntnis schon
neues Ritsel ist, so kann im Roman nichts geschehen, denn es gibt nichts, was
man so fest besiBle, da man damit umgehen konnte: «Das ist fiir mich in
meiner Beziehung zu ihnen das Schlimmste: diese Unmoglichkeit, ihnen gegen-
tiber Stellung zu beziehen. Sie richtig zu lieben oder zu hassen!®. » Eigentliche
Taten («de vrais, de larges mouvements!?») gibt es hier nicht: «Stiirme im
Wasserglas sind meine groBe Spezialitit20.» Alles dreht sich im Kreise, ohne
zu einem Ende zu kommen: «Es war nichts: nichts als Luftblasen, Hirnge-
spinste, Tauschungen, Spiegelungen, Schatten, mein eigener Schatten, dem ich
nacheilte, indem ich mich im Kreise drehte?l.» So finde ich mich in der Welt
und die Welt in mir, alles Neue ist alt und das Alte immer wieder neu:

C’est ainsi qu’elles sont toujours, mes découvertes... Cest 2 cela qu’aboutissent le plus

souvent mes états de triomphe, d’euphorie: 2 prendre pour des trouvailles de vieilles choses
oubliées... A ressasser sans fin... 22,

Eine Erzihlung von Maurice Blanchot trigt den Titel Le Ressassement éternel,
und tatsichlich sucht der Mensch auch bei Blanchot immer den Bezug zu einer
fremden Welt herzustellen, ein Versuch, der, weil er immer zu unbefriedigen-

100}



den Ergebnissen fihrt, unaufhorlich neu unternommen werden mul3, getragen
von der einzigen Hoffnung, daBl die Welt doch nicht ganz unverstindlich sei,
oder daB vielleicht der Sinn gerade in dieser verzweifelten Suche liege. Bei
Nathalie Sarraute findet sich das BewuBtsein auf seiner Reise in immer neuen
Spiegelbildern wieder, in denen sowohl, die es sich selbst zuriickwirft23, als
in jenen, welche ihm aus fremden Spiegeln entgegentreten®, und jedes dieser
Bilder ist eine Verzerrung25, und jedes erhebt den Anspruch, das wahre zu sein.
So irrt das BewuBtsein suchend durch den Wald seiner Abbilder, unaufhorlich
sich selbst auf der Spur, ohne sich doch je in seiner ganzen Wahrheit zu er-
kennen.

Dieses Ende der Moglichkeiten meint Gerda Zeltner, wenn sie Nathalie
Sarraute zusammen mit Maurice Blanchot an den «Rand des Unmoglichen»
verweist. Die Lehre dieser Biicher ist die UngewiBheit; aber es mag nicht so
sehr die Aufgabe der Literatur sein, uns Antworten zu geben, als vielmehr uns
einem Ort zuzufihren, wo nichts entschieden und nichts zu entscheiden ist,
sondern wo wir uns selbst gegeniiberstehen als jener Wahrheit, welche durch
die Ritzen des Panzers quillt, der uns gegen die Frage abschirmen mochte.

Der Weg nach anflen: Alain Robbe-Grillet

«Es erscheint ihm plotzlich als sehr dringend, das genaue Inventar des Zim-
mers aufzunehmen?6. » Die Dringlichkeit der Bestandesaufnahme erwichst aus
der Beunruhigung, die der Bewohner des Zimmers dariiber empfindet, dafl
Teile seiner Umgebung seinem Gedichtnis entschwunden sind und vielleicht
weiter entschwinden. Die verlorene Vergangenheit ist nichts weiter als ein
Stiick riumlicher Prisenz, das dem inneren Blick entglitten ist, und das die
Zukunft bestimmende Projekt richtet sich auf die neuerliche Vervollstindigung
des Bildes. Der Mensch lebt bei Robbe-Grillet von Anfang bis Ende in der
Richtung seines Blicks, und die Zeit ist fiir ihn nur die M6glichkeit, sich durch
seinen Blick vom Raum aufsaugen zu lassen. Der Tod ist der Sieg der Zeit tber
den Raum, weil in ihm die Zeit aufhort, welche allein das Verharren des Blicks
ermoglichte.

(...) les yeux ne pouvant rester si longtemps baissés, le regard est contraint de remonter
le long des rideaux rouges, pour retrouver bientot le plafond, et la fissure mince comme un
cheveu, a peine sinueuse, dont la forme, elle aussi, a quelque chose d’a la fois précis et com-
pliqué, qu’il serait nécessaire de suivre avec application, de coude en coude, avec ses courbes,
tremblements, incertitudes, changements de direction subits, infléchissements, reprises, légers
retours en arriere, mais il faudrait encore du temps, un peu de temps, quelques minutes, quel-
ques secondes, et il est déja, maintenant, trop tard?”,

Dieses Sterben des Soldaten im Roman Dans le Labyrinthe betrifit ein Leben,
das nur Sehen, nur BewuBtsein der Gegenwart der Dinge ist. Man kann sagen,

1004



daB ein solches Leben ohne Sinn und der Mensch ein sinnloses Ding unter
sinnlosen Dingen sei, aber man kann von hier aus den Roman Robbe-Grillets
nicht erfassen, denn er schlieBt die Frage nach dem Sinn zum vornherein aus.
Die Dinge sind keine Zeichen, hinter denen sich eine Bedeutung verbirgt,
sondern sie sind ganz einfach da, als bloBe und undurchdringliche Prisenz.
Deshalb erscheinen sie auch jeder Funktion, das heiB3t jeder Beziehung auf den
Menschen entkleidet als geometrische Figuren aus diesem oder jenem Material,
von dieser oder jener Farbe, auf ihre reine Sichtbarkeit beschrinkt. Jede Deu-
tung dessen, was das Auge feststellt, ist unmoglich: das ist vielleicht das Pro-
gramm von Robbe-Grillets erstem Roman Les Gommes, dessen Kritik am klas-
sischen Kriminalroman zur Hauptsache darin besteht, dal der Sprung von der
Beobachtung zur SchluBifolgerung, auf dem die Unfehlbarkeit Sherlock Hol-
mes’ beruht, in seiner Willkiir entlarvt wird. Der Detektiv soll hier einen Mord
aufkliren, der gar nicht stattgefunden hat, und anstatt den Moérder zur Strecke
zu bringen, erschieBt er schlieBlich das Opfer, dessen Tod er richen sollte, so
am Ende die Lage schaffend, die er am Anfang vorausgesetzt hatte. Die Uhr
ist vierundzwanzig Stunden stillgestanden und lduft doch genau dort weiter,
wo sie ausgesetzt hat, im Augenblick, da ein BewuBtsein der unerklirbaren
Tatsichlichkeit der Welt gegeniibersteht.

In den folgenden Romanen Robbe-Grillets ist die Unmdoglichkeit der Inter-
pretation nicht mehr das aus einem miBgliickten Versuch abgeleitete Ergebnis,
sondern eine vorhandene Tatsache von gleicher Selbstverstindlichkeit wie die
Dinge selbst. Die Beschreibung, welche im Roman des 19. Jahrhunderts der
Absicht diente, das «Milieu» greifbar zu machen, in dem und aus dem be-
stimmte Vorginge geschahen, und welche sich nur aus dem anthropomorphen
Charakter der Dinge rechtfertigte, daraus, da3 sie den Menschen in gewissem
Sinne ausdriickten, wird fiir Robbe-Grillet, dem die Welt reines Dasein ist, zu
einem Mittel, die bezuglose Existenz der Dinge zur Sprache zu bringen. Die
Beschreibung weist auf nichts hin als auf sich selbst, und ihre unantastbare
Geschlossenheit ohne Grund und Absicht ist die des Inventars. Hierin liegt
nun die einzigartige Moglichkeit einer Welt ohne Geheimnis. Wenn alles nur
ist, ohne zu bedeuten, und wenn es nur ist, was dem Auge sichtbar ist, so fallt
ein alles erhellendes Licht in den Raum ohne Dunkel und ohne Frage, ein
Licht, das der Weile des Schnees gleicht, der die Landschaft einebnet:

Et, derriére lui, la neige aussit6t commence a recouvrir la trace cloutée des semelles, re-
constituant peu 4 peu la blancheur primitive de la zone écrasée (...), si bien que la différence
de niveau devient imperceptible avec les régions avoisinantes, la continuité se trouvant alors
rétablie, et toute la surface égale de nouveau, intacte, inentamée28,

In Les Gommes wohnen wir dem Erstarren einer Landschaft in der tiefelosen
Kilte des Schneelichtes bei, wobei die GleichmiBigkeit des Bildes keine Per-
spektive mehr duldet:

1005



En temps ordinaire, ce paysage parait de profondeur trés modeste et plutdt dépourvu
d’attrait, mais ce matin le ciel gris-jaune des jours de neige lui confére des dimensions inhabi-
tuelles. Certains contours s’accusent, d’autres s’estompent ; ¢a et 1a des espaces se creusent,
des masses insoupgonnées surgissent; ’ensemble s’organise en une série de plans découpés,
ou le relief, soudain mis en lumiére, semble du méme coup perdre son naturel — et peut-étre
sa réalité — comme si cette netteté trop grande n’était possible qu’en peinture. Les distances
en sont tellement affectées qu’elles en deviennent 4 peu prés méconnaissables, sans que 'on
puisse dire exactement dans quel sens elles se sont transformées: étirées, ou bien réduites —
ou les deux a la fois — 4 moins qu’elles n’aient acquis une qualité nouvelle ne relevant plus
de la géométrie...2®.

Der gleiche Verlust der Perspektive betrifft den Hausierer in Le Voyear,
der den Schatten einer Statue fiir einen festen Korper hilt und den FuB3 hebt,
um dem Hindernis auszuweichen??. Indem der Sinn fiir die Tiefe des Raumes
verkiimmert, wird die Welt auf die zwei Ausdehnungen der Fliche begrenzt;
sie wird zur reinen Oberfliche des Bildes, wihrend der «Stich aus dem letzten
Jahrhundert3'» zur Wirklichkeit wird, welche die sichtbare AuBerlichkeit der
Dinge ist. Aber wenn der Blick alles sieht, wenn alles Bild ist, und wenn nur
das Bild ist, warum kann man dann sagen, Robbe-Grillets Biicher seien «viel-
deutig, geheimnisvoll, verschwiegen32»? Wie kommt es, dal die groBte Klar-
heit das grof3te Geheimnis ist? Die giiltigste Antwort gibt Maurice Blanchot,
dem die Frage aus seinem eigenen Denken erwachsenist33. Das Licht erleuchtet
alles auB3er sich selbst, und die Helle der Dinge ist um so absoluter, je dunkler
der Blick sich selbst ist. Deshalb hohlt sich in der Mitte des Lichts ein Dunkel,
aus dem das Licht entspringt, und das sich dem Licht entzieht. Deshalb auch
kreist der Roman Robbe-Grillets um ein Zentrum, das nie sichtbar wird, son-
dern nur in der Ferne seiner VeriuBerlichung lebt. La Jalousie ist ganz um diese
zentrale Leere herum gebaut, in der alles zusammenliuft, ohne dal3 je von ihr
die Rede ist.

«Die Welt ist weder sinnvell noch absurd. Sie ist34 » Wir wissen nun, dal3
diese bloBe Prisenz der Welt in dem MaBe gegeben ist, als das BewulBtsein, das
sie registriert, sich selbst nicht weil. Deshalb ist der Mensch Robbe-Grillets
ohne SelbstbewuBtsein, der sich selbst verborgene Gesichtspunkt seines Blicks.
Man kann auch sagen, daB er in der Hinwendung zum AuBeren sein Inneres
negiert und sich im dauernden Zustand der Faszination befindet3. Ebenso
kann die Besessenheit des Menschen als eine Weigerung verstanden werden,
das zum BewuBtsein kommen zu lassen, was die Besessenheit bedingt 3¢, wobei
man an Butors La Modification denken mochte, wo die Anklammerung an den
Gegenstand den Absturz in die Reflexion verhindern soll. Aber wieder ist nie-
mand der gleichzeitig fesselnden und fremden Stimmung, in die uns det Text
versetzt, so nahe gekommen wie Blanchot, der darin das Wesen des Traums
wiederfindet: «Denn die Qual der Triume, ihre Macht der Offenbarung und
Verzauberung rihrt daher, dafBl sie uns in uns auBler uns tragen, dorthin, wo

1006



das, was uns innerlich ist, sich unter dem indirekten Licht einer ewigen AuBer-
lichkeit auszubreiten scheint3?. »

Dieser traumhaften Wirklichkeit entspricht ein Erleben in Bildern, wobei
das erinnerte dem aktuellen vollkommen gleichgestellt ist. Dadurch verliert
die Zeit ihren Fluf} und erstarrt in riumlichen Formen. Der Roman weist uns
wohl einen Anfang und ein Ende (in Dans le Labyrinthe die Ankunft des Sol-
daten in der Stadt und seinen Tod), aber innerhalb dieser Zeitspanne, der
«Traumzeit», ist jede Chronologie aufgehoben, und die Erlebnisse tiberlagern
sich ohne Riicksicht auf ihre zeitliche Abfolge. An die Stelle der zeitlichen
Ordnung tritt eine andere: die der Intensitit. Es zeigt sich nimlich, daB nicht
alle Dinge von gleichem Gewicht sind; gewisse Bilder dringen sich immer von
neuem vor das dullere oder innere Auge, und ihre Wiederholung hebt sie von
anderen, zufilligen ab. Das bedeutet nichts anderes, als daf} es etwas gibt, das
den Blick steuert, daB} alles Gesehene auf ein Sehendes zuriickfithrt, daB3 die
Welt nicht nur ist, sondern fiir ein Bewulltsein ist. So werden Psychologie,
Bedeutung, Tiefe und alles, was Robbe-Grillet sorgsam von seinem Text fern-
zuhalten versuchte, wieder eingefiihrt, aber mit einer authentischen Neuheit
und Urspriinglichkeit, welche offenbar nur durch den radikalen Verzicht auf
die Tiefe zu erreichen war, denn in ihm 6ffnet sie sich mit ihrer ganzen geheim-
nisvollen Unvermeidlichkeit und Unberiihrbarkeit. Wenn die Dinge nichts be-
deuten, so bedeuten sie auch alles, denn sie werden von keiner Bestimmtheit
in ihrer Fiille beeintrichtigt, und die Sorge um die riBlose Glitte und Ge-
schlossenheit einer undurchsto3baren Oberfliche ist gleichzeitig die Garantie
fiir eine intakte und unverfilschte Tiefe. Demgegeniiber ist der Weg in die
Tiefe und der Versuch, sie aufzuhellen, notwendig mit dem Verlust der festen
und harten Oberfliche, das heiBit mit einer unaufhoérlichen Zersetzung der Welt
verbunden. Robbe-Grillet erspart Nathalie Sarraute, die sich auf diesem dem
seinen entgegengesetzten Weg bewegt, den Vorwutf nicht, der Gefahr der
Auflésung erlegen zu sein:

Car I'opération qu’elle médite de faire subir au monde risque bel et bien de le dissoudre,
de P'anéantir. En négligeant cette surface des choses au profit d’une profondeur toujours plus
lointaine, toujours plus inaccessible, n’est-on pas contraint 4 ne plus atteindre que des ombres,
des reflets, des pans de brume38?

Solcher Verfliichtigung im Unerreichbaren stellt Robbe-Grillet die Soliditat
seiner eigenen Welt gegeniiber, und er ist sicher unter den heutigen Schrift-
stellern derjenige, dem es am ehesten gelungen ist, den Roman zum Spiegel
einer geschlossenen Welt zu machen, ohne daB ein Sprung das Bild aufreif3t.
Aber die Geschlossenheit wird erreicht auf Kosten der Fiille, denn indem das
Bewultsein sich weigert, in seiner einseitigen Bewegung nach auBlen innezu-
halten und sich selbst wahrzunehmen, ist es zwar eins mit der Welt, aber auch
seiner eigenen Armut und Magerkeit preisgegeben. Der Mensch als das Be-

1007



wulitsein, das fiir sich selber nicht existiert, ist das, was Gerda Zeltner «den
Menschen als Hohlraum » nennt??, Diese zentrale Leere aber ist die Offenheit,
welche allein die Geschlossenheit von Robbe-Grillets Welt moglich macht, die
Tiefe, ohne die wir keine Worte finden, um von der Oberfliche zu reden. Das
wird nirgends so deutlich wie in der bedingungslosen Absage an das Geheim-
nis, und deshalb wird uns kein Roman mehr zur Frage als der, welcher alles
Fragen aus sich ausschlief3t.

Der Weg nach vorn: Michel Butor

Bei Michel Butor nimmt der Roman immer dort seinen Anfang, wo ein
Bewultsein sich an der Welt miB3t. Was in diesem Innehalten aufleuchtet, ist
die Erkenntnis, der Welt entfremdet zu sein, nicht in dem Sinne, daB3 der
Mensch auBlerhalb stiinde, sondern vielmehr so, dal3 er der Bedrohung ausge-
setzt ist, von der anonymen Gewalt der umgebenden Welt {iberschwemmt zu
werden und sich selbst zu verlieren. In einem solchen Zustand der Gefahr will
das zeitlich und rdumlich Gegenwirtige bis in die letzten Kammern des Be-
wulltseins den ganzen Menschen durchdringen und ihn selbst zur gedanken-
losen Prisenz zwingen. In dem MaBe aber, als diesem Betiubungsversuch ein
innerer Widerstand entgegensteht, geht die Beziehung zum AuBeren verloren.
Die Dinge erweisen sich als ebenso aufsilig wie zufillig und als losgeldst von
der Person, die sie in sich aufzunehmen gezwungen ist. Die Gegenwart, die
sich so iibermichtig aufdringt, iiberdeckt die Ferne und Vergangenheit und
1408t sie in eine unermeBliche Weite und Tiefe zuriicksinken:

Un immsense fossé me séparait désormais des événements de la matinée et des visages qui
m’étaient les plus familiers, un fossé qui s’était démesurément agrandi tandis que je le fran-
chissais, de telle sorte que je n’en percevais plus les profondeurs et que son autre rive, in-
croyablement lointaine, ne m’apparaissait plus que comme une ligne d’horizon trés légerement
découpée sur laquelle il n’était plus possible de discerner aucun détail4°.

Was diesen Verlust der Vergangenheit zu einem verhidngnisvollen und un-
annehmbaren Zustand macht, ist nicht so sehr das Entgleiten einzelner Ge-
schehnisse und Erlebnisse aus dem Gedichtnis, sondern eher die Tatsache, dal3
durch ihn die Kontinuitit des Ichs in Frage gestellt ist. Zusammen mit der
Entfremdung von der Welt erfolgt eine Selbstentfremdung und ein Selbstver-
lust. Ich erlebe den Graben, der das Jetzt vom Vorher trennt, als den klaffenden
Rif3, der sich zwischen dem, der ich heute bin, und dem, der ich gestern war,
aufgetan hat und einen uniiberbriickbaren Abgrund zwischen mich und mich
zu legen droht:

Je me suis senti tout contaminé de brume gourde, abandonné loin de moi-méme, loin
de celui que j’avais été avant de débarquer ici, et qui s’effagait dans une immense distance*L.

1008



Dem so in der isolierten Gegenwart von sich selbst Abgesonderten ist die
unausweichliche Aufgabe gestellt, seine Vergangenheit zu rekonstruieren, denn
nur wenn er weill, was er war, kann er wissen, was er ist und «welches der
Vektor seiner Gegenwart» ist%2. Die Suche nach der verlorenen Kontinuitit
ist der Weg des Romans: «I’écriture est pour moi une colonne vertébrale®. »

Wenn nun aber jede Stunde von jeder nachfolgenden Stunde iiberdeckt
wird, wenn es eine Vergangenheit gar nicht mehr gibt, wie kann sie dann wie-
dergefunden werden? Die Moglichkeit dazu ist solange gegeben, als ein Be-
wuBtsein vorhanden ist, das den Verlust erkennt. Mein fritheres Ich ist wenig-
stens noch so gegenwirtig, daB ich es als von meinem jetzigen verschieden
wissen kann, denn die Anschwemmung und Ablagerung der Zeit vermag nicht
alles zu verbergen, sondern spart gewisse Stellen aus, wo der ehemalige Boden
ans Licht treten kann. Solche Zeugen des Vergangenen werden zu Ausgangs-
und Haltepunkten fiir den Suchenden, von denen aus er Licht in das umge-
bende Dunkel zu tragen trachtet. Von dieser Aufhellung der Zwischenrdume
hingt es ab, ob ein Sinn sichtbar wird, ob die Verbindung zwischen den ein-
zelnen Brocken eines Lebens und damit eine Folgerichtigkeit und Richtung
gefunden werden kann.

C’est maintenant que commence la véritable recherche; car je ne me contenterai pas de
cette abréviation vague, je ne me laisserai pas frustrer de ce passé dont je sais bien qu’il n’est
pas vide, puisque je mesure la distance qui me sépare de celui que j’étais en arrivant (...),car
il me faut prendre possession de tous ces événements que je sens fourmiller et s’organiser a
travers le nuage qui tente de les effacer??,

So sehen wir uns darauf verwiesen, uns einen Weg in die Vergangenheit
zu bahnen, um zu verhindern, daB3 die Gegenwart ihren Schlaf in uns legt, und
dafl wir uns widerstandslos von ihr treiben lassen miissen. Es beginnt ein un-
ermiidliches Schiirfen und Graben, mit dem Zweck, die wenigen erhaltenen
Bruchstiicke aller fritheren Ichs zu erginzen und zusammenzufigen.

Cette fouille, ce dragage qui occupe maintenant si régulierement toutes mes soirées de
semaine, doit me délivter des eaux troubles de ce mauvais sommeil qui m’avait envahi et
aveuglé, de cet enchantement morose que je subissais, doit me permettre d’agir de nouveau
en homme éveillé %,

Je continuerai 4 ramper vers la mémoire, 4 ajouter ligne apres ligne, page apres page, a
ce souterrain que je creuse vers mon réveil 6.

Es ist nun aber nicht so, daBl die Vergangenheit durch geduldige Arbeit
zuriickgewonnen werden konnte, so etwa wie man einen vermiiten Gegen-
stand durch eifriges Suchen als genau das wiederfindet, als was man iha vet-
loren hat. Es ist gar nicht moglich, sich in die Vergangenheit zuriickzuverset-
zen, weil schon dieser Versuch immer an eine Existenz in der Gegenwart ge-
bunden ist. Wahrend ich nach der verlorenen Zeit forsche, liuft die Zeit weiter
und mein Leben mit ihr, so daB ich gezwungen bin, auf zwei Ebenen zu leben,
die sich in mir schneiden und gegenseitig verindern, denn nichts, was auf der

1009



einen geschieht, bleibt ohne Wirkung auf die andere. Das Geschehen der Ge-
genwart bestimmt, welches Gesicht mir die Vergangenheit zeigt: «Die Ereig-
nisse, die uns treflen, bewirken eine fortschreitende Erhellung dessen, was zu
ihnen gefiihrt hat4?», so daB3 ich mich heute nie so sehen kann, wie ich gestern
war, weil der, welcher ich gewesen zu sein glaube, das Erlebnis dessen ist, der
ich bin. Ich finde mich so in stindigem Riickstand gegeniiber meiner eigenen
Wirklichkeit, denn ich erkenne mein Gesicht erst, wenn es sich schon wieder
verindert hat. L’ Emploi du Temps ist die Geschichte dieses BewuBtseins, das
sich selbst nie einholen kann, weil es nicht gleichzeitig die Vergangenheit auf-
zuhellen und mit der Gegenwart Schritt zu halten vermag. Der Roman ist das
verzweifelte Bemiihen, «mich zu verstehen, bevor es zu spit ist, bevor die
Dinge sich ohne mich entschieden haben®8». Wenn dieser Versuch hier fehl-
schligt, so gibt es doch einen Fall, in dem die beiden Ebenen zur Deckung
kommen, und den der Roman als sein Ideal seinem eigenen MiBlingen entgegen-
stellt. Tatsichlich ist die beschriebene Situation jene des Detektivs im Krimi-
nalroman, der die Vorgeschichte des Verbrechens aufzukliren und gleichzeitig
mit der fortdauernden Gegenwart des Verbrechers zu rechnen hat. «Im Krimi-
nalroman erforscht die Erzihlung nach und nach die Ereignisse, die jenem
vorausgingen, mit dem er beginnt4®.» Und das Leben des Detektivs zielt auf
jenen triumphalen Augenblick hin, «da die Wirksamkeit seines Wortes bis
zur Vernichtung des Schuldigen geht, bis zu jenem Tod, dessen er als des
einzigen Ereignisses bedarf, welches endgiiltig genug ist, um ihm als endgiil-
tiger Beweis dienen zu konnen, da er durch die alleinige Macht seiner durch-
dringenden und richtigen Sicht die Wirklichkeit verindert und liutert3%».
Obgleich der Erzihler von L’ Emploi du Temps diesen Augenblick endgiiltiger
Losung nicht erlebt, weil der Gegner — in seinem Fall eine englische Industrie-
stadt — zu michtig ist, behilt sein Unternehmen einen Sinn, der schlieflich
dem am SchluB von La Modification aufleuchtenden sehr dhnlich ist.

Der Weg, den wir in L’ Emploi du Temps zuriicklegen, erfihrt in La Modifi-
cation in gewissem Sinne eine Umkehrung. Am Anfang steht hier ein scheinbar
fest gefaBBter Entschluf}, zu dessen Verwirklichung eine Reise unternommen
wird. Das Buch erzihlt nun das Erwachen der Vergangenheit, welche sich all-
mihlich in das BewuBtsein einschleicht und den Entschlul mehr und mehr
zersetzt, indem sie die erhoffte Festigkeit der Gegenwart und Zukunft als eine
Illusion erweist. Dementsprechend wird die Vergangenheit hier nicht gesucht,
sondern nach Méglichkeit gemieden:

(...) car vous vous étiez bien gardé ces dernitres semaines de rappeler 4 vous ce genre
de souvenirs (...)ila fallu cette pause dans votre vie que constitue ce voyage clandestin (...),
il a fallu cette vacance pour qu’ils viennent vous assiéger, car vous ne vouliez pas considérer
ces jours derniers tout ce qui aurait pu le moins du monde vous faite douter de I’existence,
de la réalité de cette issue qu’enfin vous décidiez d’atteindres?.

I0IO



Dementsprechend auch wird im Gegensatz zu frither die verwischende und
alles iiberdeckende Macht des Gegenwirtigen nicht bekampft, sondern gesucht,
um die Erinnerung zurtickzudimmen:

11 faut fixer votre attention sur les objets que voient vos yeux (...),afin de mettre un terme
4 ce remuement intérieur, 2 ce dangereux brassage et remachage de souvenirs®2,

Dennoch gelingt es nicht, die Vergangenheit abzuschniiren, einerseits des-
halb, weil die Gegenwart eines Eisenbahnabteils zu mager ist, um das BewuBt-
sein zu fiillen, und anderseits deshalb, weil die Mitreisenden, welche einen Teil
dieser Gegenwart ausmachen, alle Keime zu einer Wiederholung dessen in sich
zu tragen scheinen, was die Hauptgestalt des Romans zu dieser Reise gefiihrt
hat, wodurch die Loslésung von der Vorgeschichte verunmoéglicht wird. So
zerbrockelt die fiktive Sicherheit allmihlich, und im Fortgang der Fahrt wird
die Reise, die als ein Akt der Befreiung unternommen wurde, zum unentrinn-
baren Zwang des vorgezeichneten Schienenweges.

So werden wir in jene Situation zuriickversetzt, welche den Ausgangspunkt
von L’ Emploi du Temps bildete,und indem die Fiktion dem Bedtuirfnis nach Wahr-
heit weicht, 6ffnet sich das BewuBtsein auch wieder seiner eigenen Bewegung,
die es der Selbsterhellung zufithren will. Die Bruchstiicke von Vergangenheit,
die sich langsam ans Licht gearbeitet haben, zerstoren nach und nach jene
fiktive Persdnlichkeit, die sich auf festem Boden und zum Handeln in der Wirk-
lichkeit fahig glaubte; an ihre Stelle tritt als der wahre Mensch ein fragmentari-
sches Wesen, das einem unerbittlichen Determinismus ausgesetzt ist. Seine
Rettung kann nur daraus erwachsen, daB3 es das unfreiwillig Begonnene willent-
lich fortsetzt, bis es durch geduldige Arbeit und nie erlahmenden Einsatz seine
Ganzheit wenigstens in den Blick bekommt und so eine Stellung bezichen
kann, die ihm ein Mindestmal3 jener Freiheit gewihrt, aus der eine kiinftige
geschichtliche Kontinuitit und ein kiinftiger Sinn des Einzelnen im Ganzen
entstehen wird. Die Suche nach der neuen Freiheit entspringt dem BewuBtsein
einer sich fortwihrend zersetzenden Wirklichkeit und dem daran gebundenen
Empfinden eines sich stets erneuernden Mangels, einer Leere und eines Un-
geniigens. Die Moglichkeit, diese Leere zu fiillen, ist nur durch das Wissen um
sie gegeben, und dieses Wissen ist die Freiheit der Literatur:

Il me faudrait écrire un livre; ce serait pour moi le moyen de combler le vide qui s’est
creusé, n’ayant plus d’autre liberté, emporté dans ce train jusqu’a la gare, de toute fagon li€,
obligé de suivre ces rails?s,

Von diesem Ergebnis her gesehen erweist sich alles, was im Roman ge-
schieht, als eine Theorie des Romans. Der Roman ist der Ort, an dem die
Geschichte sich ihre Vorgeschichte eingliedert, und an dem das BewulBtsein
einen Standpunkt erlangt, der ihm eine neue Zukunft 6ffnet. Aber jede Vor-
geschichte hat wieder ihre Vorgeschichte, jedes Bild sein Vorbild, so daB die

IOII



Suche nie zu einem Ende kommt, denn es handelt sich nicht mehr nurumein
individuelles Schicksal, sondern um eine Giberpersonliche Vergangenheit, «de-
ren Dicke und Entfernung sich nicht mehr mit Wochen oder Monaten, sondern
nur mit Jahrhunderten messen lassen3t». Der Mensch wird bis in eine mythi-
sche Vergangenheit zuriickgefiihrt, in der er schlieBlich das Labyrinth der
Gegenwart wiederfindet, aus dem ihn sein eigenes Sprechen als Ariadnes Faden
herausfihren soll. Aber «die Ereignisse unseres Lebens werden nie bis zu dem
Maf} Geschichte, daf3 ihre Erzihlung keine Liicken mehr aufweist%», so daf3
die Befreiung — die Erfullung des Mythos — der Gegenwart vorenthalten
bleibt und in die Zukunft verlegt werden mufB}. Dadurch weil3 sich der Roman
selbst als etwas Unvollendetes, das einer Zukunft bedatf, um zu werden, was
er sagt:

Je ne puis espérer me sauver seul. Tout le sang, tout le sable de mes jours s’épuiserait en
vain dans cet effort pour me consolider.

Donc préparer, permettre, par exemple au moyen d’un livre, 4 cette liberté future hots
de notre portée, lui permettre, dans une mesure si infime soit-elle de se constituer, de s’éta-
blig?s,

Dadurch ist auch der Leser in den Roman einbezogen und zur Antwort auf-
gerufen. Das Buch ist der Teil eines Gesprichs, gleichzeitig Wegweiser und
beunruhigende Frage. In dieser Fingliederung des Werkes in die Wirklichkeit
liegt fiir Butor sein Sinn. Denn Degrés, sein jingster Roman, zeigt, daf3 die
Befreiung, welche die Aufgabe des Romans ist, im Roman selbst nicht méglich
ist. Das Schreiben selbst ist wieder eine Wirklichkeit, welche so stark ist, daB
sie dem Schreiber entgleitet und ihn seinem Werk und sich selbst von neuem
entfremdet. Das «ich» des Erzihlers wird zu einem «du» und schlielich zu
einem «er». Dieser zweite Selbstverlust ist der Preis dafiir, dall das Werk sich
vom Persénlichen 16st und als eigene Realitit in die Welt tritt, fiir die es sich
schreibt. Die Frage: «Wer spricht?», mit der das Buch endet, ist der Anfang
des Weges den wir alle gehen, indem wir es lesen, und auf dem wir uns fragen,
ob nicht wir es seien, die sprechen, und ob wir nicht durch unser Mitfragen
schon dem Buch seinen Sinn geben und es vollenden helfen durch die Ant-
wort, «welche die Frage, die der Roman ist, nach und nach unter den Men-
schen findet57».

Die Grenge und die Hoffnung

Im Jahre 1922 hat Jacques Riviere von zwei Moglichkeiten gesprochen, die
dem Romancier offen stehen, um dem Leser seine Gestalten nahezubringen:
einerseits kann er auf der Vielschichtigkeit der Seele beharren und sie mit ihrer
ganzen dunkeln Widerspriichlichkeit vergegenwirtigen, anderseits kann er die

1012



Einheitlichkeit und Ordnung der Personlichkeit unterstreichen und alles Un-
geklirte unterdriicken. Er hat die Wahl, uns die Seele seines Menschen auf
diese oder jene Art zu zeigen: «ou bien il réservera ses cavernes, ou bien il les
explorera 58y,

Wenn man in beiden Richtungen dieses Satzes bis zu den duBersten Spitzen
vorstofit, wird man sich der Weite des Feldes bewul3t werden, das der heutige
franzosische Roman zwischen den beiden Polen umspannt, an denen hier
Nathalie Sarraute, dort Alain Robbe-Grillet stehen. Es wird dann auch deut-
lich, welche Schwierigkeiten es bereiten muB, die Fille zu gliedern und die
einzelnen Autoren nach Herkunft und Ziel einzuordnen. Man darf sogar fra-
gen, ob es iiberhaupt angehe, von einem «neuen Roman» zu sprechen, wenn
in diesem Begriff Biicher zusammengenommen werden miissen, deren Gegen-
sitzlichkeit vollkommen zu sein scheint. Es ist deshalb wohl richtig, wenn man
sich einfach an die Texte hilt und sie auf ihre Echtheit priift, ohne sie in ein
System zu zwingen. Gerda Zeltner sagt uns viel iiber die Spannweite des mo-
dernen Romans, und sie vermag vom erhohten Standort einer grofen Belesen-
heit aus wertvolle Verbindungen zu zeigen. So duBert sie sich auch zu den
Gegensitzen, von denen die Rede war: « Das Heimweh nach einem Thema, das
statt der Willkiir subjektiver Erfindung eine unbedingte Autoritit besitzen
wiirde, dringte nach zwei in mancher Hinsicht entgegengesetzten Richtungen:
es beschwor die umfassende Giiltigkeit entweder des Wirklichen oder aber des
Mythischen. Nach diesen Gesichtspunkten 148t sich der heutige franzosische
Roman notdirftig gliedern, indem sich daraus einerseits das breite Feld des
Reportage- und Existentialtomans ableitet, anderseits die vorwiegend von
Proust und den Surrealisten herkommenden Dichtungen, welche die inneren
Tiefen nach den kollektiven Triumen, die man im modernen Sprachgebrauch
Mpythen nennt, ausloten®®.» An anderer Stelle ist von der «offenbarenden
Botschaft» Dostojewskis die Rede®?, welcher, das sei hinzugefiigt, seinerzeit
Riviere den AnlaB gab, jene grundlegende Unterscheidung zweier Haltungen
vorzunehmen, die wir bei den neuesten Schriftstellern bestitigt finden.

Riviere spricht auch von einem Widerstand des Franzosen gegen den un-
erforschten Abgrund. «Wenn wir das Bild eines Menschen zeichnen, so striu-
ben wir uns dagegen, irgend etwas Unbestimmtes darin zu lassen®.» Wenn
die Helle und Bestimmtheit als Maf3 gelten soll, so kann man sagen, dal3 von
den drei Autoren, deren Weg wir ein Stiick weit mitgegangen sind, Robbe-
Grillet der «franzosischste» sei. Gerda Zeltner spricht seinen Romanen eine
Kunstform zu, «die an Strenge alle Formen des olympischen Erzihlens iiber-
trifft 2 », und auch einen Kunstwillen, «der an Klassiker anklingt, an Flaubert
etwa und selbst an Mallarmé®3y», Wenn auch die Namen, die hier fallen, nur
in beschrinktem Maf3e klirend wirken konnen, so ist es doch richtig, dal3 es
Robbe-Grillet als einem der wenigen Heutigen gelingt, zu einer geschlossenen
und abgerundeten Form zu finden. Diese Vollendung wird um den Preis einer

1013



Beschrinkung moglich, durch die sich Robbe-Grillet von einem oft erkenn-
baren Wesenszug der modernen Literatur auszunehmen scheint, welcher in den
Drang, alles zu sagen, gefalit werden kann. Die Beschrinkung 148t sich for-
mulieren als der Verzicht, etwas iiber die Welt auszusagen, was iiber ihr Sein
hinausginge, und insofern eine solche Aussage als Unmdoglichkeit aufgewiesen
wird, nihert sich Robbe-Grillet in seiner denkerischen Haltung dem Bereich
der Philosophie von Ludwig Wittgenstein. Fiir Wittgenstein ist die Welt das,
was der Fall ist, das heiB3t die Gesamtheit einer Reihe voneinander unabhingi-
ger Tatsachen. Unser Denken und Sprechen kann sich dariiber hinaus nicht
erheben; deshalb bleibt es uns versagt, etwas Sinnvolles iiber die Welt auszu-
sagen, was hoher als ihre Tatsichlichkeit stiinde, denn dazu miiBten wir die
Grenze der Welt iiberschreiten und uns auBlerhalb stellen. Aber «die Grenzen
meiner Sprache sind die Grenzen meiner Welt», also muB3 uns die Frage nach
dem Sinn dem Schweigen zufiihren: «Wovon man nicht sprechen kann, dar-
iber mufl man schweigen.» — Das Unsagbare zeigt sich in der Sprache, aber
es zeigt sich eben als das Unsagbare. Deshalb ist jede Deutung Robbe-Grillets,
die zu benennen versucht, was der Roman nicht sagt, im Widerspruch zum
denkerischen Hintergrund des Textes. Deshalb auch ist das Vorwort zu Dans
le Labyrinthe nicht ironisch zu nehmen, sondern in seiner Wortlichkeit diesseits
der Grenze des Moglichen: «Le lecteur est donc invité 4 n’y voir que les
choses, gestes, paroles, événements, qui lui sont rapportés, sans chercher a
leur donner ni plus ni moins de signification que dans sa propre vie, ou sa
propre mort. »

Nun ist allerdings die Frage zu stellen, ob die Begrenzung, welche sich
Robbe-Grillet auferlegt, nicht eine zu enge sei. Denn das BewuBtsein, das die
Welt vermerkt, unterliB3t es, sich selbst festzustellen, sei es auch nur in seinem
bloBen Vorhandensein. Dal3 es dennoch der Romanwelt angehoren kann, ist
nur dadurch gegeben, dafl ein anderes, hoheres BewuBtsein hinter ihm steht,
welches es als Teil der Welt erkennt und ihm seinen Platz darin zuweist. Der
hohere BewuBtseinsgrad ist jener des Autors, dessen Roman sich so innerhalb
der Beschrinkung, welche dem Menschen iiberhaupt zugehort, als eine weitere
Einengung zu erkennen gibt, indem er als eine Welt ersteht, in der er selbst
keinen Platz findet. Deshalb fehlt dem Schlafwandlertum von Robbe-Grillets
Menschen die letzte Notwendigkeit, denn der Leser kann sich nicht dariiber
tiuschen, dal die Romanfiguren einer Art Hypnose des Autors unterliegen,
und dafB die Moglichkeit, sie aufzuwecken, nie aufgehoben ist. So haftet der
«klassischen Strenge» Robbe-Grillets etwas Zerebrales an, und die Rundung
seiner Welt erscheint weniger als eine erlebte denn als eine erzwungene, erreicht
durch die Ausklammerung eines Teils des menschlichen Ganzen, welcher der
Vorwurf der Willkiir nicht erspart bleibt.

Gerda Zeltner ist zurlickhaltend im Urteil, und es ist nicht sicher, ob sie
solchen Vorbehalten zustimmen wiirde. AuBerdem ist Robbe-Grillet ein junger

1014



Schriftsteller, dessen Weg nicht unbedingt ohne Biegungen zu verlaufen
braucht, so dal man gut daran tut, ihn nicht zu frih einzustufen. Immerhin
kann man auf Grund seiner bisherigen Romane daran zweifeln, ob «seine
letzten Werke eine deutliche Entwicklung nach innen zeigen®4».

Wenn der Roman Robbe-Grillets eine Art #nderstatement der menschlichen
Moglichkeit darstellt, so steht der Roman Nathalie Sarrautes im fortgesetzten
Kampf gegen die Grenze dieser Moglichkeit. Die Wirklichkeit vermag das
BewuBtsein nicht zu bannen, sondern zwischen der erscheinenden Welt und
einer geahnten Wahrheit bliht sich eine Frage, und der Mensch lebt in der-
Suche nach Antwort. Es ist aber nicht so, daB Wirklichkeit und Wahrheit in
einem widerspriichlichen Bezug zueinander stehen, sondern das Witkliche
wird eher als eine entstellende Vereinfachung des Wahren, als seine Verhirtung
in einer festen Form empfunden, die es deshalb verfilscht, weil sie nur eine
der unzihligen moglichen Formen ist, welche als Vorahnung im gestaltlosen
Dunkel der Tiefe kreisen. In dem MaBe aber, als sich unter der Oberfliche eine
Tiefe 6ffnet, muB sich der totale Anspruch des Erscheinenden verringern, denn
die Welt des Sichtbaren, Hérbaren und Sagbaren ist dann nicht mehr das Ganze,
sondern ein Teil dessen, was erst zu sehen, zu héren und zu sagen wire. Auf
diese Weise wird die pralle Prisenz der Dinge, an der das Auge Robbe-Grillets
entlangglitt, bei Nathalie Sarraute von Rissen durchzogen und vielfach durch-
l6chert, und der Boden, auf dem wir stehen, von einem nagenden Ungeniigen
unterspiilt. Alles Tatsichliche, und alles, was geschieht, ist in Nathalie Sar-
rautes Werken Zeichen fiir etwas weit Umfassenderes, und das duBere Verhal-
ten des Menschen tritt immer mehr in einen allegorischen Bezug zur Tiefe sei-
ner Innerlichkeit®. Der Wille zur Erforschung des Verborgenen liBt alles
Geschehen sich zum Problem auswachsen, was zunichst zur Folge hat, da
im Roman beinahe nichts geschieht, denn die nie zuendekommende Beschifti-
gung mit einem Mindesten von vorhandener Wirklichkeit kann bereits das
Buch fiillen. AuBerdem ist das wenige, was geschicht, von gewohnlichster All-
tiglichkeit und muB es sein, denn gerade die Banalitit ist in ihrer opaken Selbst-
verstindlichkeit der Bereich duBerster Verfestigung und der am schwersten zu
entziffernden Zeichen. Aus all dem wird deutlich, da der Weg nach innen
Nathalie Sarraute an einen Ort fithrt, wo die kantige Korperlichkeit der Welt
der Verdiinnung und Auflésung preisgegeben ist, und daB der Roman, der
um diesen Ort kreist, genau das zu sagen bemiiht ist, was Robbe-Grillet dem
Schweigen tberliefert. Den pendelnden Rhythmus zwischen Innen und Aulen
und zwischen Sein und Schein, der Nathalie Sarrautes Stimme trigt, hat Gerda
Zeltner in einem der besten Kapitel ihres Buches in seiner echten Neuheit zu
bestimmen versucht: « Jenseits von dem, was bis jetzt so gemeinhin Psycholo-
gie hiel3, versucht sie eine innere Wirklichkeit durchsichtig zu machen. Dabei
kommt die menschliche Innenwelt nicht mehr in Analyse und Beschreibung,
in Bespiegelung und Feststellung zu Worte, sondern nur noch in der fluktieren-

101§



den Bewegung ihrer unmittelbaren Lebendigkeit. Sie ist eine fast anonyme
Materie, die sich pausenlos regt, nach aulen wirkt und von hier wiederum neue
Impulse zu weiteren Regungen empfingt®,» Wenn dann diesem neuen psy-
chologischen Roman eine Ahnenreihe zugewiesen wird, welche iber Proust
zu Dostojewskij zuriickfithrt,so bestitigt das Rivieres vorauseilenden Gedan-
ken, denn mit Dostojewskij teilt sich Nathalie Sarraute in das schlieBliche Be-
kenntnis zum abgriindig Unergriindlichen.

Jenseits ihrer Gegensitzlichkeit begegnen sich Nathalie Sarraute und Robbe-
Grillet darin, daB sie beide zu duBlersten Positionen vorgesto3en sind, weshalb
ihre Welten mindestens einer Gemeinsamkeit nicht entbehren: es gibt in kei-
nem ihrer Blicher eine Entwicklung. Jede Verinderung konnte das Extrem
nur beeintrichtigen, und so ist der Anfang vom Ende nicht zu unterscheiden.
Aus dieser ereignislosen Gleichformigkeit, welche viele modernen Romane
auszeichnet, spricht das Eingestindnis des verlorenen Glaubens an die Mog-
lichkeit, in die Welt eingreifen und den eigenen Willen in ihr wirksam geltend
machen zu kénnen. Die Wirklichkeit bleibt unserer formenden Hand mehr
und mehr entzogen, und ihte bleierne Formlosigkeit droht uns zu iiberfluten,
so daf} das BewuBtsein, insofern es sich noch behauptet, einsam einer wuchern-
den Vegetation gegeniibersteht, iiber die es nicht mehr zu gebieten vermag.
Die Literatur hat den Satz Mallarmés nicht vergessen kénnen: «La nature a
lieu, on n’y ajoutera pas.»

Vielleicht macht der Versuch, das Auseinanderklaffende wieder zu einem
lebendigen Wettstreit zu bringen, die Bedeutung Michel Butors aus. Sein Ro-
man ist immer die Geschichte einer BewuBtwerdung. Der Ausgangspunkt ist
das schmerzliche Gefiihl, der Welt ausgeliefert zu sein, und der Wunsch, iiber
diese Machtlosigkeit hinwegzukommen, was gliicken méchte, wenn es gelinge,
die Krifte des AuBeren mit jenen des Inneren so zu vereinen, da3 daraus eine
neu gerichtete Bewegung entstiinde. Aber am Ende ist dieser Versuch immer
zum Scheitern verurteilt, weil sich die Wirklichkeit als zu machtig erweist, um
dem Vermoégen eines Einzelnen Raum zu gewihren. Aber diese Erkenntnis
fiihrt bei Butor nicht zur Lihmung und Resignation. Wohl fallen seine Men-
schen einer duleren Vereinsamung anheim, aber indem sie sich ihrer Stellung
in der Welt bewulB3t werden, wichst in ihnen eine innere Solidaritit mit allen
anderen Menschen, welche wie sie um sich selbst und gegen die Welt zu kimp-
fen haben. So wird trotz des MiBBerfolgs eine Standottbestimmung und damit
eine Fingliederung in die Welt erreicht. Der Roman ist der Weg dieser Selbst-
situierung und gleichzeitig die einzige in die Zukunft zielende Tat, welche in
der erwahrten Lage moglich bleibt. Deshalb hat der Roman sein eigenes Ent-
stehen zum Gegenstand, «er schreibt sich selbst», wie Butor sagt®?. Schreiben
ist fiir ihn der einzig tibriggebliebene Weg, aber auch der, welcher immer offen
bleiben wird, so daf3 das BewuB3tsein der Kargheit, welches zur Sprache dringt,
an seiner eigenen Notwendigkeit die Wiirde der Literatur erfihrt. Man mag die

1016



Literatur fir einen schmalen Pfad halten, sie ist dennoch ein Ausweg aus der
Vetlorenheit, und wenn der Roman das Eingestindnis seines Scheiterns ist, so
schopft er gerade daraus die Moglichkeit seines Gelingens. Man darf ihn in
seiner unentwegten Hinwendung auf die Zukunft geradezu als den Roman der
Hoffnung bezeichnen. Diese Deutung von Butors bisherigem Werk hebt sich
in wesentlichen Punkten von jener Gerda Zeltners ab, welche, vielleicht infolge
einer zu weitgehenden Berlicksichtigung des den Charakter eines Vorliufers
nicht verleugnenden Erstlingstromans Passage de Milan, das Kollektive und den
«Mietkasernenmenschen» {iberbetont und die Welt des Romanciers in einer
Schwirze wiedergibt, in der das befreiende Licht der Sprache, das seinen Men-
schen den Weg weist, zu selten aufleuchtet. Und doch ist gerade die Geburt
der Dichtung aus dem SchofBle der Armut ein wesentlicher Zug der heutigen
Literatur. Der doppelte Weg der Zersetzung und der Entfaltung, den Butors
Roman beschreitet, ist die Besinnung der Literatur auf ihren Ursprung, und
darin liegt eine Strenge und ein Ernst der Frage, welche die Magerkeit der
Antwort aufwiegen. Alle Dichtung ist in irgendeinem Sinne Antwort, aber
in der Antwort liegt immer schon das Wagnis unseres eigenen Fragens. Mehr
diirfen wir nicht verlangen.

Das Gemeinsame

Die verschiedenen Richtungen, welche sich dem Leser zeitgenossischer Litera-
tur nach und nach als mégliche Wege des Romans eroffnen, fithren zwar an sehr
verschiedene Orte, aber irgendwie haftet dem bloBen Herausstellen der gegen-
seitigen Abweichungen ein Ungeniigen an, weil dadurch ein jedem Leser spiir-
bares gemeinsames Klima auBler acht gelassen wird, in und aus dem diese
Werke sich entfalten. Es scheint, als hitten wir unsere Frage zu spit angesetzt
und miiten nun weiter noch fragen, ob nicht doch in einem sehr allgemeinen
Sinne diese Romane zusammengehoren. Kann man davon ausgehen, daf3 alle
drei Autoren fiir sich in Anspruch nehmen, Realisten zu sein? Das Wort meint
zu viel, um dienlich zu bleiben, aber es fithrt uns dennoch weiter, weil es zur
Abgrenzung gegeniiber dem «traditionellen» Roman Verwendung findet, der
als «unrealistisch» oder «formalistisch» bezeichnet wird. Die Gefahr, welche
die Tradition birgt, liegt darin, daf} sie eine vorgeformte Welt weitergibt,
welche von denen, die fortfahren, Romane nach der Art Balzacs zu schreiben,
ungepriift ibernommen wird. Von hier aus bestimmt sich Realismus als das
Bestreben, durch den Abbau aller iiberlieferten Vorurteile zu einem gereinig-
ten, das heiBlt urspriinglichen Etlebnis der Wirklichkeit zuriickzufinden. Das
soll nicht so miBverstanden werden, als verfalle all das, was uns im tiglichen
Leben selbstverstindlich ist, der Negation. Etwas in Frage stellen heilt noch
lange nicht es verneinen. Auch wird nicht so sehr das Uberlieferte bezweifelt

1017



als vielmehr die Selbstverstindlichkeit, von der Husserl gesagt hat, sie sei ein
Ritsel, und es gehe darum, sie in Verstindlichkeit zu verwandeln, was nur ge-
schehen kann, wenn sie Gegenstand der Frage wird. Der heutige Roman wei-
gert sich also, aus ungepriiften Voraussetzungen zu wachsen; er ist in dem
Mafle «realistisch », als er mit seinem wirklichen Anfang beginnt und alles ab-
wirft, was als bloBe iiberlieferte Zutat den Zugang zum echten Ausgangspunkt
verdeckt. Deshalb hat dem Aufbau des Romans ein Abbau iibetlieferter Vor-
stellungen vorauszugehen, und es ist aufschluBreich, der Begriindung dieser
vorgingigen Destruktion nachzuforschen, wie sie in der Formulierung Robbe-
Grillets zum Ausdruck kommt®8. Unser Weltbild, sagt Robbe-Grillet, sei ver-
filscht durch den Humanismus, wobei darunter die Vermenschlichung der Na-
tur zu verstehen ist. Das echte Verhiltnis zu den Dingen kann nur dadurch ge-
wonnen werden, da wir sie als klar von uns geschieden erkennen und aner-
kennen, daBl wir uns ihnen gegeniberstellen und uns damit begniigen, den
Abstand zu messen, der uns von ihnen und sie untereinander trennt. Warum
soll aber die Natur entmenschlicht werden? Warum ist dieser « Pananthropis-
mus » ein Ubel? Wenn wir von einer traurigen Landschaft sprechen, so vetle-
gen wir unsere eigene Traurigkeit in das, was auBler uns ist. Aber wir halten
die Landschaft wirklich fiir traurig, und dadurch unterwerfen wir uns einer
Pridestination, denn die Landschaft war vor uns da, und die Ubereinstimmung,
die heute zwischen ihr und uns herrscht, war seit je vorgegeben: diese Traurig-
keit war uns schon immer vorbestimmt. Wir geraten so in ein Abhingigkeits-
verhiltnis zu den Dingen, aus dem wir uns nur lésen kénnen, wenn wir sie
in ihrer endgiiltigen Fremdheit erleben lernen. Dann wird uns auch die Di-
stanz, welche zwischen uns und ihnen liegt, nicht mehr als schmerzlicher Rif3,
sondern als bloBe Tatsache zum BewuBtsein kommen. Wir wollen aus diesem
Gedankengang nur eines festhalten: daf3 es dabei um die Moglichkeit geht,
sich aus der Verstrickung zu 16sen und zu einem reinen Erlebnis zu finden, das
in seiner vollkommenen Evidenz der Ausdruck der Freiheit sei. Diese Freiheit
findet Robbe-Grillet in der Beschreibung. Beschreiben heiBt: die Auferlich-
keit und Unabhingigkeit der Dinge konstituieren. In dem MaBe aber, als die
Dinge von uns unabhingig sind, sind auch wir unabhingig von ihnen. Von
da aus miiBte gefragt werden, ob das, was frither als Obsession und Faszination
umschrieben wurde, nicht auch in das Gegenteil einer vollkommenen Indiffe-
renz gefaBBt werden konnte, in der selbst das Subjekt schlieBlich in die Ano-
nymitit zuriickfillt. Hier aber kommt es darauf an, dall der Roman fiir Robbe-
Grillet eine Suche nach Freiheit ist und da3 gerade die Beschrinkung, welche
in der Beschreibung liegt, diese Freiheit gibt. Deshalb muBl Schreiben Be-
schreiben sein.

In irgendeiner Form kennen die meisten heutigen Romanautoren dieses
schichtweise Abtragen dessen, was im i{iberkommenen Sinne Wirklichkeit
heif3t, und sie begegnen in diesem Bemiihen der Phinomenologie als der Philo-

1018 -



sophie, welche die Welt auler Kraft setzt und im reinen Erlebnis als letztem
Residuum die GewiBlheit der Evidenz gewinnt. Es ist deshalb nicht verwunder-
lich, wenn die sehr allgemeine Ubereinstimmung der Tendenzen bei Butor zur
konkreten Beziehung ausgebaut wird. Im Gegensatz zu den Erzihlungen,
welche uns im tiglichen Leben iiber Geschehnisse berichten, denen wir nicht
beigewohnt haben, die aber dennoch durch Augenschein oder Nachfrage in
jedem Falle iiberpriifbar sind, ist der Roman die Erzihlung, deren Wesen darin
besteht, daf sie nicht verifizierbar ist. Det Text allein ist gegeben, ohne da83
eine Garantie hinter ihm stiinde. Deshalb muf3 die Wahrheit seiner Aussage in
ihm selbst begriindet sein. Er ist der Ort, wo das Bewuftsein sich iiber sein
Verhiltnis zur Welt befragt: «c’est pourquoi il est le domaine phénoménolo-
gique par excellence®», denn er 7s# die Erfahrung, die er erzihlt. Auch hier
wird wieder jener « Nullpunkt» gesucht, von dem aus die Welt neu und richtig
erkannt werden kann, und wieder hat der Weg als Ziel die Freiheit vor sich.
Auch das liegt wohl im Sinne der Phinomenologie, denn man kann die Philo-
sophie Husserls als eine Philosophie der Freiheit verstehen, in dem MaBe als
das BewuBltsein fur ihn ein vor-weltliches ist, das die Welt konstituiert, und
als der Mensch letztlich die Méglichkeit behilt, sich aus der Welt auszuneh-
men. So darf man es verstehen, dal Jacques Revel in L’ Emploi du Temps aus
seiner Niederlage als ein Fiirst der Stadt Bleston hervorgeht, «invulnérable 4
la mani¢re des fantdmes». Es ist die gleiche Unverletzlichkeit, welche das
nie genannte Zentrum in Robbe-Grillets La Jalousie auszeichnet. Das unaus-
gesetzte Streben nach dem gewi3 Wirklichen, nach dem «Kern, der dem Ro-
man seinen Zusammenhalt und seine Kraft gibt™», das radikale und kompro-
miBlose Zuriickfragen bis zu einem wirklich Gewissen ist das Gemeinsame
vieler heutiger Romane, und sein Sinn liegt in der Versicherung einer urspriing-
lichen Freiheit, die sich als Literatur konstituiert.

Der Hinweis auf die Phinomenologie kann vielleicht das Mi3verstindnis
beseitigen helfen, wonach die moderne Literatur der Verneinung «iiberlieferter
Werte», der Ablehnung alles Wohlbewihrten und der Polemik huldige. Er
erlaubt aber dariiber hinaus eine Bestimmung dessen, was die zeitgendssischen
Romane trotz ihrer Mannigfaltigkeit zusammenhilt und was man als die
Epoché des Romans bezeichnen kdnnte, in der es nichtdarum geht, zu verneinen,
sondern auBler Kraft zu setzen, um den Zugang zum Anfang zu ermoglichen.
Wenn der Roman der fortschreitende Abbau der Welt bis zu einer letzten Ge-
wiBheit und damit zu einem ersten Anfang ist, so datf man in La Modification
das Buch erkennen, welches die Bemiithung der heutigen franzésischen Autoren
am reinsten verkorpert. Man kann dann aber auch den modernen Roman iiber
die Phinomenologie hinaus dorthin zuriickfithren, wo zum ersten Male aus-
driicklich die Frage nach der ersten Evidenz, dem Cugito, gestellt wurde.
Butors La Modificationist Descartes Meditationen und dem Disconrs de la Méthode
in einem wesentlichen Sinne nahe. Diese Anniherung geschieht in dem Augen-

1019



blick, da der Roman iiber sich selbst nachzudenken beginnt und sich als eine
«methodische Erfahrung2» erkennt. Wenn man dem Philosophen den hohen
Anspruch zubilligt, so wirft man dem Romancier nur allzu schnell vor, er
iiberfordere den Leser. Aber vielleicht ist durch diese Abgrenzung nichts zu
gewinnen; vielleicht kommen wir dem Verstindnis des modernen Romans
niher, wenn wir uns nicht nur als Lesende zu denken bereit finden, sondern
wenn wir auch iiberdies lernen, den Discours de la Méthode als Roman zu lesen.

1Gerda Zeltner-Neukomm, Das Wagnis des franzdsischen Gegenwartsromans, « rowohlts
deutsche enzyklopidie», Band 109, Hamburg 1960. ®Martereau, S. 89. 3Le Planétarium,
S. 243. *Portrait d’un Inconnu, S. 76. 8Le Planétatium, S. 190ff.  Martereau, S. 63. 7Portrait
d’un Inconnu, S. 71—72. 8Martereau, S. 178. °Ib., S. 53.1°Ib., S. 241. 1 Portrait d’un Inconnu,
S. 144. *Martereau, S. 179. 3Portrait d'un Inconnu, S. 48. Le Planétarium, S. 91. ¥Ib.,
S. 70. %Portrait d’un Inconnu, S. 185—186. 7Ib., S. 25. ®Martereau, S.49. *Ib., S.253.
0]b., S. 134. 2Ib., S. 279. 22Portrait d’un Inconnu, S. 47. #Ib., S. 87. 2Ib., S. 112. %Le
Planétarium, S. 25. 2 Dans le Labytinthe, S. 191. #7Ib., S. 211. 28Ib., S. 75—76. 2* Les Gommes,
S. 91. 3Le Voyeut, S. 44. 3 Dans le Labyrinthe, S. 24. 3 Gerda Zeltner, «Le Voyeur, » Neue
Ziircher Zeitung, 12. Juli 1955. 3¥Maurice Blanchot, Le Livre 4 venir, Gallimard 1959, S.
195—201. 3 Zitiert bei Gerda Zeltner, op. cit., S. 74. 3¥Zum Thema der Faszination: Karl
August Horst, Das Spektrum des modernen Romans, Miinchen 1960. 3¢ Jean Ricardou, Des-
cription et infraconscience chez Alain Robbe-Grillet, Nouvelle Revue Frangaise, No 95, No-
vember 1960, S. 89o—goo. 3?Maurice Blanchot, op.cit., S. 201. 38 Alain Robbe-Grillet, Le
Réalisme, la Psychologie et ’Avenir du Roman, Critigue, No 111—112, August-September
1956, S. 701. ¥ Gerda Zeltner, op. cit., S. 81. *L’Emploi du Temps, S. 10. #1Ib., S. 55—56.
42Degrés, S, 118, ¥ Répertoire, S. 272. ¥*L’Emploi du Temps, S. 38. #°Ib., S. 83. 4¢Ib., S. 118.
471b., S. 281. 48]b,, S. 218. #Ib,, S. 171. 3°Ib., S. 147. 51 La Modification, S. 125. 52Ib., S. 130.
8]b., S. 227. 3 L’Emploi du Temps, S. 295. 5 Michel Butor, L’Usage des Pronoms petsonnels
dans le Roman, Les Temps Modernes, No 178, Februar 1961, S. 938. 5La Modification, S. 229.
%7Répertoire, S. 274. 8 Jacques Riviere, Nouvelles Etudes, Gallimatd 1947, S. 176. *® Getda
Zeltner, op. cit., S. 22, %Ib., S. 57. ¢! Jacques Riviere, op. cit., S. 177. 2Gerda Zeltnet, op.
cit., S. 58. 81b., S. 81. #Ib., S. 105. % Auf den allegorischen Charakter des modernen Ro-
mans hat Jean Starobinski in einem meines Wissens noch nicht veréffentlichten Ziircher Vor-
trag hingewiesen. % Gerda Zeltner, op. cit., S. 131. %7 Répertoire, S. 273. %8 Alain Robbe-
Grillet, Nature, Humanisme, Tragédie, Nouvelle Revue Frangaise, No 70, Oktober 1958,
S. 58off. ®¥Michel Butor, Répertoire, S. 8. "*Michel Butor, L’Emploi du Temps, S. 261.
"I Nathalie Sarraute, L’Ete de Soupgon, S. 144. ?Michel Butor, Répertoire, S. 11.

1020



	Wege des neuen französischen Romans

