
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 9

Artikel: Neues Denken

Autor: Schomerus, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neues Denken

HANS SCHOMERUS

Das Thema Neues Denken will nicht etwa besagen, daß unsere Zeit eine Reihe

neuer Gedanken hervorgebracht hat, sondern es will fragen, ob nicht in der

Art, wie wir heute sowohl in der Wissenschaft wie auch allgemein denken, sich
eine andere Gesamtrichtung unseres Denkens andeutet. Denn es gibt eine

Gesamtrichtung unseres Denkens, die wir gleichsam zwangsläufig verfolgen müssen,

wenn wir überhaupt über irgendeinen Gegenstand nachdenken. Diese

Gesamtrichtung ist jeweils vom Wirklichkeitsbild der Epoche abhängig. Das

Wirklichkeitsbild ist etwas anderes als das Weltbild. Das Weltbild ist das

Ergebnis der astronomischen Wissenschaft. Es kann sich zuweilen derart vitali-
sieren, daß es selbstverständliche Voraussetzung einer Reihe von Vorstellungen

und Anschauungen wird. Als Beispiel sei das ptolemäische Weltbild
genannt. Das kopernikanische hingegen ist von einer solchen Vitalisierung noch
weit entfernt. Das Wirklichkeitsbild indessen bildet auf jeden Fall das Fundament

aller unserer Vorstellungen und Anschauungen, und es bestimmt die

Gesamtrichtung unseres Denkens. Das Wirklichkeitsbild ist nämlich das Modell
der Wirklichkeit, in dessen Rahmen uns sämdiche Erfahrungen des Lebens

möglich und verständlich erscheinen. Treten Erfahrungen auf, die dem Rahmen
unseres Wirklichkeitsbildes widersprechen, so sind entweder diese Erfahrungen

Irrtümer, Illusionen oder Fallaciae opticae, oder aber — unser Wirklichkeitsbild

ist falsch und reicht nicht mehr aus. Eine Zeit, in der ein Wirklichkeitsbild

zusammenbricht, weil die Erfahrungen dieser Zeit ihm wesentlich
widersprechen, ist eine Krisenzeit im echten Sinne. Es hat nun den Anschein,
daß wir uns schon seit langem in einer solchen befinden.

Das Denken in der vertikalen Dimension

Um nun das Wirklichkeitsbild, das heute von der Krise betroffen wird, richtig
zu verstehen, müssen wir uns das Wirklichkeitsbild veranschaulichen, das dem

gegenwärtig noch gültigen voranging.
Es muß uns auffallen, wenn wir vorneuzeitliche Erd- und Naturbeschreibungen

in die Hände bekommen, wie diese etwa nicht in einzelnen Ergebnissen,

929



sondern in der grundsätzlichen Betrachtungsweise sich von den unsrigen
unterscheiden. So berichtet uns etwa die Kosmographie des Sebastian Münster von
der Fauna und Flora anderer Länder und Erdteile. Es ist ihr dabei völlig
selbstverständlich, daß in fremden Ländern auch fremde Geschöpfe leben. Der
Grund für diese Andersartigkeit liegt für Sebastian Münster und seine Zeit
nicht etwa in der klimatischen und vegetativen Beschaffenheit der anderen
Länder, sondern allein in dem Willen Gottes, des Schöpfers. Das bedeutet
nicht etwa einen Verzicht auf eine einheitliche und ganzheitliche Schau der

Dinge, sondern das besagt in aller Selbstverständlichkeit, daß die Einheit und
Ganzheit allein gegeben ist im Willen Gottes. Er würde sicherlich bemerkt
haben, daß Giraffen infolge ihrer Lebensweise sich in europäischen Breiten nicht
gut würden halten können. Aber eine solche Beobachtung, die wir den früheren,

sehr praktischen und lebenskundigen Generationen ruhig zutrauen sollten,
interessierte sie wenig. Es kümmerte sie nämlich überhaupt nicht, wie die

Dinge unter sich zusammenhingen. Sie waren aber wesentlich daran interessiert,

daß und wie die Dinge im Willen Gottes und sub specie aeternitatis
zusammenhingen.

Ähnlich wie auf dem Gebiet der Natur stand es auch auf dem Gebiet der
Geschichte. Wir kennen frühere Geschichtsdarstellungen nur in der Form der
Annalen und Chroniken, das heißt es wurden die einzelnen Ereignisse berichtet,

ohne daß man sich für den Zusammenhang der Ereignisse interessierte. Ein
sinnvoller Zusammenhang der Ereignisse erschien nur möglich als Zusammenhang

der Geschichte im Willen Gottes. Ein solcher Standpunkt rechtfertigt es,
daß einst eine Geschichte mit dem Titel « Gesta Dei per Francos » geschrieben
wurde; darin drückt sich nicht nur der Stolz der Franken aus, sondern die
nüchterne Feststellung, daß der Zusammenhang aller dieser Ereignisse allein
im Willen Gottes zu suchen sei. Wenn wir heute Geschichte schreiben, ist uns
alles mögliche wichtig, aber der Wille Gottes spielte dabei keine Rolle. Wir
würden zum Beispiel ein Leben Bismarcks schreiben, in dem alles Aktenkundige

sorgfältig gesammelt und verwertet wäre, einschließlich der Psychologie
Bismarcks. Es würde vielleicht sogar ein längeres Kapitel über Bismarcks
Religiosität angefügt werden. Wenn ein Mensch aus einem früheren Weltbild
eine solche Lebensgeschichte Bismarcks gelesen hätte, würde er sicherlich
gefragt haben, warum man sich eigentUch solche Mühe gab, ein derart belangloses

Dasein zu beschreiben und was denn eigentlich an diesem Dasein
überhaupt geschichtlich ist? Es sei ja in diesem Leben alles nur menschlich und
daher könne es auch nicht geschichtlich sein. Frühere Biographen hätten sicherlich

davon zu berichten gewußt, das Leben Bismarcks sei von Engeln begleitet
und von Teufeln bedroht gewesen; es wären in diesem Leben Wunder
geschehen und es hätte ein ewiger oder höllischer Glanz über ihm geleuchtet. Und
erst dadurch wäre dies Eben geschichtlich geworden Denn Geschichte hatte es nach
dem Wirklichkeitsbild jener Zeit wesentlich mit dem Ewigen zu tun.

930



Das Denken in der horizontalen Dimension

Das alles hat sich in der modernen Zeit gründlich geändert. Uns wird ein

Gespräch überliefert, das Friedrich der Große einmal mit dem Kardinal Luc-
chesini geführt haben soll. In diesem Gespräch weist der König darauf hin,
daß es in anderen Breitengraden auch eine andere Fauna und Flora gibt : Diese

Beobachtung aber ist für Friedrich den Großen im Gegensatz zu Sebastian

Münster nicht etwa Veranlassung, den Reichtum göttlicher Schöpfergedanken
darin zu erkennen, sondern ganz im Gegenteil : er bezweifelt den Schöpfungsgedanken.

Denn diese Mannigfaltigkeit hat ja ihren Grund nicht in Gottes

Willen, sondern — im Klima! Es Uegt nicht an Gott, sondern am KUma! Das

ist das neue WirkUchkeitsbild. — Im Jahre 1752 veröffentlichte Bossuet seine

«Discours sur l'histoire universelle». Im großen und ganzen stammen diese

Betrachtungen noch aus dem Geist des überüeferten Wirklichkeitsbildes, wurden

also im Geiste der Annalen und Chroniken angestellt. Im 2. Kapitel jedoch
findet sich die Stelle, man verstehe «die Geschichte erst richtig, wenn man die
einzelnen Ereignisse einer Epoche aus den Ereignissen der Epoche selber
verstehen und ableiten lernte». Hier also kommt es auf den Zusammenhang der

Dinge unter sich an. Hier wird offenbar, daß ein neues Wirklichkeitsmodell
entwoifen werden soll und infolgedessen das Denken selbst grundsätzlich und

durchgehend eine andere Richtung erhält. Was ist hier eigentlich geschehen?
Dies: die «vertikale» Dimension verschwindet immer mehr aus dem Wirklichkeitsbild

des Denkens, und an ihre Stelle tritt ein Wirklichkeitsmodell, auf dem
die reine «Horizontale» entworfen wird. Der Zusammenhang mit «oben»,
das heißt mit Gott interessiert gar nicht mehr, es genügt der Zusammenhang
der Dinge unter sich. Wir nennen diese Wandlung des Wirklichkeitsbildes
«Säkularismus»; aber wir müssen dabei im Auge behalten, daß es sich hier
durchaus nicht um einen Vorgang in der rein religiösen oder kirchlichen Sphäre

handelt, sondern daß dieser Prozeß das gesamte Denken ergreift und daß er
unübersehbare Folgen auch geschichtlicher Art gehabt hat. Das neue
Wirklichkeitsmodell hat die geistigen Grundlagen für die technische Entwicklung
unserer Zeit geschaffen. Das Denken in der «Horizontalen» ist ja nur möglich,
wenn man die Wirklichkeit unauflöslich verknüpft sieht mit der Kausalität. Eine
Wirklichkeit aber, die einen Zusammenhang ledigUch vermöge des Gesetzes

von Ursache und Wirkung hat, ist eine grundsätzlich berechenbare Wirklichkeit,
und Berechenbarkeit ist das Pathos der Technik. Sollte die Wirklichkeit
berechenbar sein, so mußte ihr Modell auf der reinen Horizontalen entworfen
werden, denn die «Vertikale » ist grundsätzlich unberechenbar So brach das

technische Zeitalter an, das im Grunde seines Wesens das Zeitalter der
Berechenbarkeit war und ist. Auf dem Gebiet der Geschichte kommt diese Wandlung

und ihre unmittelbare Folge noch deutlicher zum Ausdruck. Denn auch
Geschichte mußte berechenbar werden, wenn die «vertikale» Dimension ge-

931



strichen wurde. Auch die Geschichte erhielt ja Einheit und Zusammenhang
ledigUch durch das Gesetz der Ursächlichkeit. Jedes Ereignis in der Geschichte

hängt nach dem Gesetz von Ursache und Wirkung mit einem anderen Ereignis
zusammen. Wir brauchen nur jeweils bis ins kleinste die Ursachen festzustellen,
dann können wir grundsätzlich jede Epoche der Weltgeschichte bis in alle
Einzelheiten rekonstruieren. Geschichtswissenschaft ist im Grunde nichts anderes
als Rekonstruktion der Geschichte. Jede Epoche läßt sich aus ihren eigenen
Voraussetzungen rekonstruieren.

Die Berechenbarkeit der Welt

Aber man muß weiter denken! Was sich rekonstruieren läßt, läßt sich auch
konstruieren Man kann am Ende nicht bloß Geschichtswissenschaft in die
Vergangenheit hinein betreiben, man muß grundsätzUch auch Geschichte in die

Zukunft hinein betreiben können, und zwar auf wissenschaftlicher Basis. Es

muß sich ja alles nach den uns bekannten Gesetzen entwickeln; es können also

gelegentlich einige Pannen entstehen, aber grundsätzlich muß die Geschichte

zu konstruieren sein. Und man hat ja auch Geschichte konstruiert! Ein wesentliches

Merkmal der Epoche, deren Wirklichkeitsbild wir betrachten, ist ihr
revolutionäres Pathos. Revolutionen modernen Stiles aber sind nichts anderes als

Versuche, die Geschichte auf Grund von Programmen und Manifesten zu
konstruieren! Hinter jedem revolutionären Programm steht der Anspruch und
die felsenfeste Zuversicht, man könne auf Grund der modernen Einsicht in den
lückenlosen Zusammenhang aller Dinge eine möglichst pannenfreie Geschichte
in die Zukunft hineinkonstruieren. Eine solche Zuversicht aber ist selbstverständlich

nur mögUch im Rahmen eines Wirklichkeitsbildes, das ausschUeßUch

auf der « horizontalen Ebene » entworfen wurde. Man hat diese Dinge oft
mißverstanden. Man hat zum Beispiel gesagt, das revolutionäre Pathos seit der
Französischen Revolution sei im tiefsten Grunde eschatologisch bestimmt, das

heißt es nähre sich von unbewußten religiösen, ewigkeitsgerichteten Inhalten.
Das Gegenteil ist wahr: Das revolutionäre Pathos der Gegenwart, das heißt
seit 1789, lebt davon, daß die « vertikale Dimension », der BUck nach « oben » —
ausgeschaltet werden konnte, weil das WirkUchkeitbild unserer Gegenwart
diese Dimension überhaupt nicht vorsah oder jedenfalls nicht ernst nahm. Die
Revolution ist die legitime Folgerung aus dem «horizontalen», säkularistischen
WirkUchkeitsbild. Damit hängt zusammen, daß jede neue Idee gleichsam erst
dann geweiht werden konnte, wenn nachgewiesen wurde, sie sei revolutionär.
«Wahrhaft revolutionär » — das war bis vor kurzem eine ähnlich gewichtige
Legitimation wie früher etwa : «Wahrhaft christUch » Man muß sich nur
darüber klar sein, daß die ÄhnUchkeit des Pathos trügt. Beide Redensarten sind

nur in völüg verschiedenen Dimensionen denkbar und möglich. Wenn der
Revolutionär etwas sagt, bUckt er triumphierend um sich, denn die Umwelt

932



ist seine Welt. Wenn der Christ etwas sagt, dann blickt er demütig über sich,
denn dort ist seine Welt. Zwischen beiden Welten herrscht eine Kluft.

Man kann die durchgehende Austilgung der «vertikalen» Dimension auf
fast allen Gebieten unseres Lebens beobachten. Auf dem Gebiete des Rechts

zum Beispiel ist im Rahmen eines Wirklichkeitsbildes, das die «vertikale»
Dimension kennt, das Recht grundsätzUch göttUchen und ewigen Ursprungs.
Es hat das gültige Recht Anteil an der ewigen Ordnung, und es ist nur kraft
dieser Teilhabe wirklich Recht. Wird hingegen die «vertikale» Dimension
geleugnet, dann gibt es keinen ewigen Ursprung des Rechtes und keine Teilhabe
des Rechtes an der ewigen Ordnung, sondern es gibt nur das Naturrecht im
Sinne der Aufklärung oder es gibt überhaupt grundsätzlich nur Recht im
Sinne des Positivismus. Diese Konsequenz ist von der Gegenwart auch

gezogen worden. Es ist ganz im Sinne des aufgeklärten Naturrechts und im
Sinne des Positivismus, wenn der Rechtslehrer Gumplowicz formuliert: «Das
Recht ist die DemarkationsUnie der tatsächlich herrschenden Macht. » In dieser

Formulierung sind die Möglichkeiten der «horizontalen» Betrachtungsweise
bis an die äußerste Grenze verwirklicht. Bis zu welchem Grade eine solche

FormuUerung auch praktisch verwirklicht werden kann, haben wir am eigenen
Leibe erlebt und erleben es jeden Tag. Es ist gar nicht einzusehen, wie man
einer solchen Konsequenz entgehen sollte, wenn man die vertikale Dimension
überhaupt nicht mehr sieht. Im Rahmen des «horizontalen», säkularistischen
Wirküchkeitsbildes ist grundsätzlich eine andere Rechtsauffassung gar nicht
mögUch. Und hier deutet sich nun die Krise unseres Denkens an. Es gibt im
Grunde keinen nachdenkenden Deutschen mehr, der nicht eins ganz gewiß
wüßte: Diese Rechtsanschauung ist nicht nur moralisch unmöglich, sondern
sie ist für uns praktisch nicht mehr vollziehbar. Wir haben das Recht als eine

Ordnung anderer Art erfahren. Wenn wir heute von Recht und Unrecht
sprechen, dann bleiben gerade wir nicht «unter uns», sondern dann sprechen wir
praktisch eine Sprache, die nur unter Einschluß der «vertikalen» Dimensionen
verständlich ist. Wenn nicht alles täuscht, stehen wir am Beginn einer
Entwicklung, in deren Folge sowohl der aufgeklärte Naturrechtsgedanke als auch
der Positivismus überwunden sein werden.

Ähnlich Uegen die Dinge auf dem Gebiet der Medizin, obwohl niemand

leugnen kann, daß wir im Bereiche der Medizin und damit dem des Säkularismus

ungeheure Erfolge zu verdanken haben. Die Voraussetzung des modernen
Heilwesens ist in der Tat die «hermetische Abdichtung aller etwa möglichen
metaphysischen Einbruchsstellen». Heilung ist unter diesem Aspekt letztUch
ein technisches Problem, und Kliniken sind im Rahmen des «horizontalen»
Wirklichkeitsmodells eine Art hochspezialisierter Reparaturwerkstätten.
Indessen hat sich die «metaphysische Einbruchstelle» nicht ganz vermeiden
lassen, und wir erleben heute das merkwürdige Schauspiel, daß von der Psycho-

Pathologie her die grundsätzüche Frage der Krankheit aufs neue aufgeworfen

933



wird, und zwar nachdrücklich unter Einbeziehung der vertikalen Dimension.
Bei Wissenschaftlern wie Jung,Weizsäcker und Monakowist die Krankheit schon
kein technisches Problem mehr, sondern hat metaphysischeWurzeln. DieseWendung

entspricht auch durchaus unseren gegenwärtigen Erfahrungen. Denn es

kann nicht mehr bezweifelt werden, daß die Neurose schon eine ähnhche Rolle
spielt wie die Tuberkulose und der Krebs. Es deutet sich an manchen Stellen

unserer modernen Medizin die Einsicht an, daß Krankheit ihre letzte Wurzel
nicht im Bazillus hat, also zuletzt nicht aus der «horizontalen» Ebene verständhch

und mögUch erscheint, sondern daß sie zu guter Letzt auf einer «metaphysischen

Niveau-Senkung » beruht, also genau auf dem, was die christliche Theologie

Sünde nennt. Es deutet sich hier die Einsicht an, daß ein auf der reinen
Horizontalen entworfenes WirkUchkeitsbild nicht ausreicht, um die wesentlichen

Erfahrungen unseres Geschlechtes möglich und verständUch erscheinen

zu lassen. Damit tritt die Krise des modernen Denkens an einer Stelle zutage,
an der man gegen metaphysische Einbruchstellen am klarsten gesichert zu sein
schien. (Um Mißverständnissen vorzubeugen, die bestimmten Kreisen nahe

zu liegen scheinen, sei hier ausdrückUch vermerkt, daß wir damit nicht für die
Natur-Heilkunde optieren!)

Der Einbruch des Unberechenbaren

Aktuell ist die Unzulänglichkeit des bisherigen Wirklichkeitsbildes schon seit

längerem auf dem Gebiete der Naturwissenschaft geworden. Dabei kann
zunächst einmal völlig abgesehen werden von der sehr problematischen Behauptung,

daß innerhalb der modernsten Naturwissenschaft das Kausalgesetz keine

unbedingte Gültigkeit mehr habe. Es wird wahrscheinUch dahin kommen, daß

auch hier der dogmatische Anspruch des Kausalgesetzes gründlich revidiert
werden wird. Es handelt sich aber hier um einen Vorgang von weiteren
Ausmaßen. Das überlieferte, auf der bloßen « Horizontalen » entworfene WirkUch-
keitsmodell führte in der Konsequenz zu einer Bestimmung der wissenschaftlichen

Aufgabe, die Heisenberg folgendermaßen beschreibt: «Es galt aus

gegebenen Bestimmungsstücken den Ablauf der Welt zu berechnen, und viele
Forscher waren überzeugt, daß sich diese Aufgabe wenigstens im Prinzip in
allen Gebieten würde lösen lassen. Ihren prägnantesten Ausdruck fand diese

Auffassung von der Naturwissenschaft zur Zeit des Rationalismus in der von
Laplace ausgesprochenen Fiktion eines Dämons, der imstande wäre, den ganzen

gegenwärtigen Zustand der Welt in sämtlichen Bestimmungsstücken zu
kennen und der dann aus dieser Kenntnis den ganzen zukünftigen Ablauf der
Welt berechnen könnte » Hier scheint das eigentliche Pathos, das dem «horizontalen

Wirklichkeitsbild » zugrunde liegt, sehr deutUch zum Ausdruck gebracht
zu werden. Es handelt sich tatsächUch um die Berechenbarkeit der Welt in allen
ihren Bezügen. Es handelt sich also um ein typisch bourgeoises Pathos ; denn die

934



« ewige Seligkeit » des Bourgeois besteht ja in der Berechenbarkeit und Sicherheit
des Seins. Dieses Pathos aber ist heute suspekt geworden,weil das ihm zugrundeliegende

WirkUchkeitsmodell unter dem Gewicht der Erfahrungen, denen
unsere Gegenwart ausgesetzt ist, zusammenbricht. Wenn also Heisenberg weiter
davon spricht, daß «wir auch in der exakten Naturwissenschaft gelernt haben,
daß die WirkUchkeit für unser Denken zunächst in getrennte Schichten
zerfällt, die sozusagen erst in einem abstrakten Raum hinter den Phänomenen zusammenhängen»

—, dann wird freilich in dieser Formuüerung der Bück gewissermaßen

erst mühsam aus der horizontalen Richtung erhoben. Es ist aber vermut-
Uch mit der Erkenntnis zu rechnen, daß der postulierte «abstrakte Raum
hinter den Phänomenen » sich ganz erhebhch konkretisiert, und zwar nicht als

logische Folgerung aus berechenbaren Prämissen, sondern kraft der
Eigenlebendigkeit der Wahrheit, die uns heute angeht.

In welch einem Ausmaß unser Verhältnis zur Geschichte einer grundsätzlichen

Korrektur bedarf, wird uns heute schon immer deutlicher. Ein
Geschlecht, zu dessen wesentlichen Erfahrungen die Unberechenbarkeit der
Geschichte gehört, weiß, daß Geschichte nicht konstruiert, sondern gewagt werden

muß. Das eigentliche Wesen der Geschichte, die wir erfahren haben, ist
ihre Unberechenbarkeit. Wir hegen daher einen begründeten Verdacht gegen
jede Art von Berechnung im Räume der Geschichte. Das Pathos der Revolution

ist nicht mehr unser eigenes Pathos. Das Unberechenbare der Geschichte
hat seinen Grund nun aber keineswegs in der sicher nicht zu leugnendenTatsache,
daß uns ja unmöghch alle Voraussetzungen bekannt sein können, aus denen
sich der Ablauf der Dinge errechnen heße. Ein solches Zugeständnis wäre ja
immer noch ein Zugeständnis im Rahmen des «horizontalen» Weltbildes, es

bezöge sich immer noch auf den lückenlosen Kausalzusammenhang der Dinge
und Ereignisse unter sich. Die wesentUche Erfahrung unserer Gegenwart
besteht aber darin, daß noch ein anderer geschichtUcher Zusammenhang bestehen

mag, etwa das «Gesetz» der Stellvertretung oder das «Gesetz» von Schuld
und Sühne. Damit scheint ein uraltes Verhältnis zur Geschichte wieder neu
lebendig werden zu wollen, nämlich das Verhältnis, das seinen Ausdruck in
der Tragödie gefunden hat. Die Tragödie ist nur mögUch bei einem Verständnis
der Geschichte in einer tieferen Schicht und einer anderen Dimension. Der
Zusammenhang von Schuld und Sühne kann selbstverständüch auch säkula-
ristisch mißverstanden werden. Und er wird heute noch überall da im Sinne
des vergehenden WirkUchkeitsbildes mißverstanden, wo man einfach nur nach
einem Schuldigen sucht, um schüeßlich doch noch eine gewisse Berechenbarkeit

der Geschichte zu retten. Auf dieser Ebene wirken Schuldbekenntnisse mit
Recht bourgeois und sind auf keinen Fall christUch. Aber es gibt Erkenntnisse
der Schuld in einer anderen Dimension, und nur kraft solcher Erkenntnis
können wir in dem, was uns betroffen hat, Tieferes erkennen als bloß eine

geschichtUche Katastrophe.

935



Wissen und Gewissen

Was wir in Wahrheit erfahren, ist mehr als nur traurig und unglücklich, es ist
tragisch; es weht uns daraus der kühle Wind der Ewigkeit an und nicht bloß
die Luft des Menschlich-AUzumenschüchen. Hier scheiden sich die Geister
unserer Zeit. Die einen bleiben unter ihresgleichen, die anderen wissen, daß wir
es mit Gott zu tun bekommen. Und dieses Wissen, daß man es mit Gott zu tun
hat, ist am Ende die Voraussetzung und das Ziel alles Denkens und aller
Wissenschaft. Denn dies Wissen ist ja nichts anderes als das, was die Sprache
früherer Zeiten Gewissen nannte. Im heutigen Sprachgebrach ist Gewissen ein
moralischer Tatbestand, man kann gewissenhaft sein, ohne die Ewigkeit
überhaupt in Betracht zu ziehen. In der Sprache der Zeiten, in denen die Ewigkeit
konstitutiv für das Wirklichkeitsbild war, bedeutet Gewissen nichts anderes
als die Gewißheit, daß man es mit dem Ewigen zu tun hat. In diesem Sinne
aber muß es heute wieder ein Gewissen geben, denn wir werden sonst mit
unleugbaren Erfahrungen unserer Gegenwart nicht mehr fertig. Gewissen^
haben heißt heute durchgehend und grundsätzlich im Rahmen eines WirkUch-
keitsbildes denken, in dem die «vertikale Dimension», der BUck nach «oben»
wieder selbstverständhch ist. Es gibt kein Gebiet unseres Lebens, das ohne
ein solches Gewissen angemessen wahrgenommen werden kann. Nicht einmal
die Technik ist ein Gebiet, auf dem man es sich leisten könnte, gewissenlos zu
sein, denn es gibt technische Erfindungen, wie zum Beispiel die Atombomben,
die apokalyptischen Charakter haben. Es wäre lebens- und wirküchkeitsfremd,
angesichts solcher Erfahrungen nicht sehen zu wollen, daß «die Furcht Gottes
in der Tat der Anfang der Weisheit ist »

Es handelt sich also grundsätzlich nicht darum, daß wir heute eine Reihe

neuer Gedanken denken und einige neue Einfälle haben. Es handelt sich
vielmehr darum, daß wir heute mit Bestürzung und — mit Hoffnung erkennen,
unser bisheriges Denken sei, hinsichtlich Richtung und Voraussetzung,
verfehlt gewesen, ja daß es die Wirklichkeit selbst verfehlt habe. Es muß ein neues,
wirküchkeitsnahes Denken kommen, welches die Wirklichkeit nicht nur in der

Flächen-, sondern auch in der Tiefendimension wahrnimmt. Es mehren sich
die Zeichen, daß ein an der Oberfläche entworfenes Wirklichkeitsmodell heute
schon nicht mehr als zeitgemäß angesehen werden kann und daß sich überall
die Ahnung von einer reicher dimensionierten Wirklichkeit regt. Es könnte
sein, daß auf diesem Wege auch wieder eine echte Universitas entsteht, in der
alle Wissenschaft wieder an dem Einen ausgerichtet wird, in dem alles seinen

Zusammenhang hat. Wo Gott nicht mehr der selbstverständliche Mittelpunkt
des Ganzen ist, wird notwendig alles Denken und alle Wissenschaft exzentrisch
und partikular. Wo aber Wissenschaft wieder im echten Sinne «gewissenhaft»
betrieben wird, da wird das Denken und alle Wissenschaft wieder universal.


	Neues Denken

