Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 8

Artikel: Dichter und Weltraum

Autor: Wehrli, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dichter und Weltraum
MAX WEHRLI

Vah bruta deformisque tellus
In minimum tenuata punctum!

(Jac. Balde, 1643.)

Unser Bild vom Weltall, d. h. unser « Weltbild» im konkretesten Sinn, ist
zunichst eine Theorie von den Zusammenhingen der Naturphinomene, die
von wenigen Fachleuten aufgestellt und verstanden wird. Aber langsamer
oder schneller tritt der weitere Sinn des Wortes « Weltbild» in Kraft: im
Zusammenhang der iibrigen Wissenschaften, im geschichtlichen, moralischen,
kiinstlerischen, religiosen BewuBtsein melden sich Konsequenzen, die oft,
zumal vom Laien, als Erschiitterung und Schrecken empfunden werden, als
Verlust gewohnter Sicherheit, bis es vielleicht einmal gelingt, den Schock
aufzufangen und ein neues Gleichgewicht der Krifte herzustellen. Es soll hier
nicht von dem Schock die Rede sein, den die moderne Physik unserem
Lebensgefiihl versetzt hat. Wir halten uns an eine iltere, nicht geringere
Revolution des Weltbilds: den Einbruch des kopernikanischen Weltbilds,
der jene Neuzeit einleitet, von deren Ende man heute spricht. Dieser Vorgang
ist iibersehbar geworden, hier 1iBt sich feststellen, wieweit eine physikalische
Revolution das allgemeine Weltbild bestimmen kann, aber vielleicht auch,
welches ihre Grenzen sind.

Diese kopernikanische Wendung ist nun freilich ein recht komplexes und
langwieriges Geschehen. Fiir unseren begrenzten Zweck dirfen wir unter
diesem Titel aber die wichtigsten verschiedenen Phasen zusammenfassen:
die von Kopernikus erwiesene Erkenntnis, daB die Erde nicht der Weltmittel-
punkt ist, sondern sich um die Sonne und um sich selber dreht; Keplers
System der Planetenbahnen; Galileis Fortgang zu einer mechanistisch-empi-
tischen Weltbetrachtung; vor allem aber die Konzeption eines uendlichen
Weltraumes mit zahllosen Sonnensystemen, die seit Nicolaus Cusanus aktuell
war, bei Giordano Bruno aber die Form eines enthusiastischen Pantheismus
annahm. All dies bedeutet sukzessive eine radikale Umorientierung des Men-
schen. Die mittelalterliche Welt, die in Gottes Hand ruhende, kugelformig,
d. h. vollkommen, gestaltete, endliche, geschaffene Welt mit ihren in har-
monischem Schwung um die ruhende Erde kreisenden Sternsphiren und mit
ihren analogischen Entsprechungen zwischen makrokosmischem Weltall,
mikrokosmischem Menschen und géttlichem Urbild wird zerbrochen; die
vollkommene, bergende Kreis- und Kugelform wird ins Unabsehbare ge-
sprengt.

881



Diese neuzeitliche Revolution des Weltbilds soll nun aber nicht als wissen-
schaftlicher Proze3 verfolgt werden, sondern im ganzen Zusammenhang des
menschlichen Selbstverstindnisses. Zeugnis sollen uns vor allem die Dichter
geben; sie haben es mit dem ganzen Menschen zu tun, und ihnen ist es viel-
leicht am unmittelbarsten aufgetragen, die neuzeitliche Erschiitterung des
Menschen auszusagen, zu deuten und womoglich ins gleiche zu bringen. Sie
vertreten uns damit auch die moralischen und religiosen Gesichtspunkte, die
Frage nach dem letzten menschlichen Heil.

Man kann nun die geistige Geschichte der Neuzeit im groBen ganzen
bezeichnen als die Geschichte einer immer hilfloseren Entfremdung zwischen
Naturwissenschaft und menschlichem Selbstverstindnis — wir konnen auch
sagen zwischen Erkenntnis und Glaube; wihrend sich die Naturwissenschaft
immer konsequenter und erfolgreicher ins Empirische, ins Kausale und ins
Mathematische ausformt, wird es immer schwieriger, den gesamtmensch-
lichen Sinn des Daseins zu begreifen. Die Geschichte des kopernikanischen
Weltbilds ist somit nicht nur zu sehen als Geschichte eines wissenschaftlichen
Kampfes, sondern auch als ein Kampf der Dichter, Philosophen und Theo-
logen wenn nicht gegen die Wissenschaft, so doch mit ihr um eine Sinn-
gebung der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse.

Hier kann nun freilich auch der SpieB umgedreht werden. Die Wissen-
schaft selbst kann sich niemals vollig emanzipieren von der jeweiligen gesamt-
menschlichen Deutung des Daseins. Sie ist selbst immer wieder die Funktion
von auBlerwissenschaftlichen Denkformen, Vorentwirfen und Sinn-Modellen.
Das heliozentrische System und der unendliche Weltraum waren schon lingst
vor dem 16. Jahrhundert entdeckt gewesen; sie drangen wissenschaftlich erst
jetzt durch, weil ein neues Welt- und Lebensgefithl ihnen entgegenkam. Am
deutlichsten zeigt wohl Kepler die dichterisch-philosophischen Hintergriinde
der astronomischen Theorie, wobei die Frage offen bleibt, wieweit sich seine
pythagoriischen Leitvorstellungen vom goéttlichen Wesen harmonischer
Zahlen und vollkommener Figuren als Antrieb und wieweit wieder als Hem-
mungen empirischer Erkenntnis auswirkten. Zieht man den Rahmen weit
genug, so wird sich immer wieder nicht nur eine gegenseitige Abhingigkeit,
sondern eine grundlegende Analogie zwischen wissenschaftlichen und kiinst-
lerischen Anschauungsformen erkennen lassen; so ist es sogar heute eine
Lieblingsbemithung moderner Literatur- und Kunstkritiker, etwa die Ein-
steinschen Raum-Zeit-Vorstellungen in gleicher Urspriinglichkeit bei Rilke
oder Picasso nachzuweisen. Dies mag trostlich sein angesichts der Tatsache,
daB} die Theorien der Physiker heute lingst dem Bereich der Anschaulichkeit
entriickt sind und von keinem Laien mehr verstanden werden.

Eine vergleichende Untersuchung ist nun aber nochmals erschwert durch
die spezifische Art dichterischer Aussage, die sich oft nur schwer beim Wort
nehmen liBt. Die Dichter iiberraschen uns in concreto durch ein scheinbar

882



willkiirliches Umspringen mit kosmologischen Vorstellungen. Sie scheinen
das eine Mal iiberaus prophetisch wissenschaftliche Erkenntnisse vorweg-
zunehmen, das andere Mal zeigen sie sich rettungslos riickstindig. Es {iber-
rascht z. B., wenn Eduard Mérike schon vom kiinstlichen Satelliten triumt:

Ich horte schon,

Ein Ball, geschleudert in des Himmels Raum,
Wohin der Erde Odem nicht mehr dringt,
Und hoher stets, der Bahn des Mondes zu,
Er konne riickwiirts nimmer fallen, nein,

Er miisse kreisen, ewig, wie ein Stern ...

Anderseits mag es befremden, welches verwirrte Weltbild Goethes Erzengel
im Faustprolog zum besten geben, wenn die Sonne, «in Brudersphiren Wett-
gesang» ihre Reise auf gut ptolemiisch in vorgeschriebner Weise vollendet,
aber gleich darauf die Erde sich «schnell und unbegreiflich schnelle » umher-
dreht, auf gut kopernikanisch. Damit ist natiitlich weder etwas gegen Goethe
noch etwas zugunsten Morikes ausgesagt. Die Verse des Matthias Claudius:
«Der Mond ist aufgegangen, die goldnen Sternlein prangen am Himmel hell
und klar » — sind vielleicht gerade darum so innig und unwiderlegbar, weil
sie mitten in der Aufklirung ein mittelalterliches, ja naiv-mythisches Weltbild
zum Ausdruck bringen; sie haben ihr Recht aus einer Wirklichkeit, die mit
astronomischer Wissenschaft nichts zu tun hat. Die kosmologische Aussage
eines Dichters bemifit sich nicht nach ihrem wissenschaftlich-sachlichen
Gehalt, sondern nach ihrem symbolischen Rang und Tiefgang. Ja, die eigent-
liche Leistung der Dichtung wird immer wieder viel eher im Bereich archa-
ischer Vorstellungen liegen, wo das Menschliche ungeteilt ist, als etwa in
einer cilfertigen Behandlung der neuesten astrophysikalischen Sensationen.
Immerhin: jene Moglichkeit der Analogie im Bereich letzter Anschauungs-
formen ist damit nicht widerlegt. Astronomisches und existenzielles Weltbild
werden einander begegnen miissen, wo nicht ein Zustand der heillosen Auf-
spaltung um sich greifen und die Dichtung in bloBe traditionelle Rhetorik
und artistisches Spiel absinken soll. Die Revolution des Kopernikus hatte
nun allerdings eine solche Tragweite, daB sie dichterisch symbolbildend
wurde, ja eine Zeitlang, im deutschen 18. Jahrhundert mit seiner «kosmi-
schen» Dichtung, die literarische Vorstellungswelt geradezu beherrschte.
Zuerst wartet allerdings eine Enttiuschung auf uns: die Theorien der
neuen Astronomie haben in Deutschland noch fiir Generationen wenig Echo
iber den Kreis der Fachgenossen hinaus gefunden. Das war urspriinglich
keineswegs die Folge kirchlicher Ablehnung. Luther duBerte sich zwar einmal
unwirsch iiber die neue Lehre, und Melanchthon trat, schon als Humanist, fir

883



das alte Weltbild ein. Aber das neue System wurde gerade an den lutherischen
Universititen, Wittenberg voran, aber auch in Tubingen, Frankfurt, StraB-
burg gelehrt. Giordano Bruno hat 1586—1588 in Wittenberg dozieren kon-
nen. Gerade lutherische Theologie muflte von Haus aus desinteressiert sein
an wissenschaftlich-philosophischer Naturerkenntnis; das «Welt-Bild», als
der Bereich kausaler Determination, hatte mit der Transzendenz des Glaubens
nichts zu tun. Im Zusammenhang mit der lutherischen Lehre von Abendmahl
und Himmelfahrt war der Himmel zum eigentlichen Jenseits geworden.
Dagegen hielten die Reformierten zum Teil noch lange fest an der raumlichen
Lokalisierung des Himmels im Weltall. So konnte ein moderner Lutherfor-
scher, Werner Elert, sagen: det Ruhm, den Himmel aus dem Weltall verbannt
zu haben, gebiihre nicht Giordano Bruno, sondern Luther. Allerdings wurde
gerade dadurch jener ProzeB der Entfremdung zwischen Weltbild und Glaube
eingeleitet, der nur zu oft zu einer bequemen doppelten Buchhaltung fiihrte.

Was nun die Laien betrifft, so bestand offenbar, zumal fiir die humanisti-
schen Dichter, zunichst gar kein Bedirfnis, den etablierten Bilder- und
Metaphernschatz der Dichtung durch die Anwendung moderner wissen-
schaftlicher Vorstellungen zu erweitern oder gar zu gefihrden. Die deutsche
Dichtung operiert bis tief ins 18. Jahrhundert hinein fast durchweg mit kos-
mologischen Vorstellungen ptolemiisch-mittelalterlichen Charakters. Der
gelehrte Humanist und Dichterfiirst Martin Opitz, der immerhin in enger
Bezichung zu Matthias Bernegger, dem Korrespondenten Keplers und Uber-
setzer Galileis, stand — Opitz schildert einmal das «gewolbte Haus der Welt»:

Rein an Beschaffenheit, ganz, nimmer wandelbat,
Vollkommen zirkelrund, erleuchtet hell und klar,
Beweglich, schneller Art, an Wirkung reich und michtig
An Kreisen, wo der Thron des Hochsten stehet, prichtig,
Und wo die Sternen gehn, der Nichte Trost und Zier.

Das ist das alte, kugelférmige, endliche Himmelshaus des Mittelalters, in
dessen Mitte der Mensch wohnt. Dieser Mensch, die «kleine Welt» und Herr
der groBen, beschaut das weite Haus des Makrokosmus «mit Augen der
Vernunft». Da kommen nun neuere Tone einer platonisierenden Renaissance,
die auf die Erkenntniskraft des gottlichen Menschengeistes pocht und ver-
gessen hat, dall das Weltsystem des Mittelalters der Erde und dem Menschen
zwar den zentralen Platz einriumt, aber im Erdmittelpunkt den Teufel woh-
nen liBt wie den Wurm im Apfel. Mehr zu denken gibt der Fall des groBen
Andreas Gryphius, des gelehrtesten, ernstesten und michtigsten Dichters des
deutschen Barock. Wir wissen von ihm, daBl er von der neuen Philosophie,
der experimentellen Naturwissenschaft und Kosmologie nicht nur Kenntnis
besall, sondern stark ergriffen war. Seine verlorene Dissertation «De igne»

884



fihrte den Beweis, daB das Feuer kein Element sei, und richtete sich damit
mindestens implizit gegen das ptolemiische System. Anderseits spricht der-
selbe Gryphius, welcher «der ungeinderten ausgpurgischen Confession jeder-
zeit zugetan war», von der Verginglichkeit aller Dinge und nennt die Frage,
ob die Sonne beweglich sei oder nicht, vorwitzig, unnétig und verderblich.
Von Gryphius stammt das einzige deutsche Gedicht des 17. Jahrhunderts,
das auf Kopernikus Bezug nimmt. Dieses Epigramm ist bezeichnend fiir die
Art, in der die Revolution des Weltbildes zunichst realisiert worden ist. Ein
«dreimal weiser Geist» wird Kopernikus hier genannt. Er hat «die Einbildung
der Alten widerlegt»:

Schau! Itzund blitht dein Ruhm, den als auf einem Wagen
Der Kreis, auf dem wir sind, mufl um die Sonnen tragen!
Wenn dies, was irdisch ist, wird mit der Zeit vergehn,
Soll dein Lob unbewegt mit seiner Sonnen stehn.

Das heliozentrische System wird zum humanistischen Concetto verwendet:
Die Erde trigt den Ruhm des Kopernikus um die Sonne. Die neue Weltsicht
erhoht die GroBe des Menschen und unterwirft seiner Herrschaft eine erwei-
terte Schopfung. Das tont positiv, ist aber zugleich eine Verschiebung auf
das Feld der Rhetorik. Gerade Gryphius denunziett das Pathos menschlicher
GroBe wieder als Eitelkeit: je groBer der Mensch, um so grofler sein Sturz
ins Nichts des Todes. Gryphius ist nicht umsonst der Dichter der Angst, der
Verginglichkeit und eines christlichen Glaubens, der nicht mehr aus einer
frommen Anschauung der Schopfung lebt, sondern das Heil fast verzweifelt
nur aus dem Durchgang durch Finsamkeit und Not erhoffen darf. Man mul}
vermuten, daf es gerade das neue Weltbild war, das den irdischen Menschen
zunichst ins Verlorene und Heimatlose setzte und den protestantischen
Glauben an die Grenze eines verzweifelten Postulates trieb. In dhnlicher
Problematik stand ja ein jlingerer Zeitgenosse des Schlesiers: Pascal. Der
Mensch ist verirrt in einem entfernten Teil der Natur, verloren im Unend-
lichen und doch dem Einbruch der Gnade bereit. Nur daB Pascal, der Denker
der beiden Unendlichkeiten, in anderer Grundsitzlichkeit die Konsequenzen
des mathematischen und die Radikalitit des religiosen Denkens vollzog.
Gryphius ist vielleicht der bedeutendste deutsche Vertreter einer eigentlichen
Epochenkrankheit des 17. Jahrhunderts: der Melancholie, einer pathetischen
Schwermut, die man nicht mit Unrecht in Zusammenhang gebracht hat mit
dem groBen Zeitenwechsel. Die Welt des alten Europa mit seinem Glauben
an die vollkommene, in Gott ruhende Kugel und der Zuordnung von Makro-
kosmos und Mikrokosmos zerbricht, der Ausblick in ein Unabsehbares aber
kann nur erst d4ngstigen.

Was Gryphius, der Humanist, Gelehrte und Kirchenmann nur ahnen laBt:

885



die kopernikanische Wendung als tiefe Erschiitterung, das hat sich in unver-
gleichlich reiner und groBartiger Form schon am Anfang des Jahrhunderts
abgespielt bei dem autodidaktischen Schuhmacher aus Gozlitz: Jakob Bohme.
Die Offnung des unendlichen kosmischen Raums steht am Anfang von Béh-
mes philosophisch-religioser Not und ist der Antrieb seines Denkens gewor-
den. «Bin ich endlich gar in eine harte Melancholey und Traurigkeit geraten,
als ich anschauete die groBe Tiefe dieser Welt», und als sein kindlich-mittel-
alterlicher Glaube ins Wanken geriet, «daB das allein der rechte Himmel sei,
der sich mit einem runden Cirk ganz lichtblau hoch tiber den Sternen schlieBt ».
Zu «der Seele Entsetzung vor dem dunkeln Abgrunde» gehort aber das
erhohte Entsetzen vor Bosheit und Unrecht in einer Welt, die mit ihrer
Unendlichkeit selbst absolute Ziige anzunehmen beginnt und Gott zu ver-
dringen oder zu verschlucken droht, jedenfalls aber das Bose selbst endlos
machen wiirde. In diese Not fiel Béhmes mystische Erleuchtung, die ihn
«durchbrechen lieB in die innerste Geburt der Gottheit». Bohme ging nicht
den Weg der mathematischen Mystik, die schlieBlich in einem Pantheismus
des Raumes landete, sondern vollzog eine christlich-heilsgeschichtliche und
personalistische Reaktion. Er suchte einen neuen wahren Himmel jenseits des
lichtblauen Gewolbes, — soweit dem Luthertum entsprechend —, aber ver-
suchte in seiner Theosophie die Vision eines gottlich-kosmischen Dramas zu
formulieren, das Naturlehre und Heilslehre noch einmal zusammenband. Die
Schopfung erschien als Phase in dem ungeheuren Selbstoffenbarungsvorgang
Gottes, als zeitlich-rdumlicher Aspekt eines ewigen Geschehens. Das Bose
aber strich er nicht wie Opitz, sondern verfolgte es aus der Weltmitte zuriick
bis zu dem urspriinglichen Auseinandertreten von Gut und Bose in Gott
selbst. Bohmes Lehre ist einer der michtigsten Versuche, noch einmal die sich
emanzipierende Wissenschaft nicht totzuschweigen, sondern sie aufzunehmen
und zugleich zuriickzubinden ins Ganze des menschlichen Heilsanliegens, in
einer Sprache, die in ihrer Einheit von Begriff und Ergriffensein, von Idee
und Anschauung dichterisch ist im groBartigsten Sinn des Wortes. Bohmes
Lehre wirkt in Deutschland vor allem in den unterirdischen Bereichen mysti-
scher Frommigkeit nach, ist aber michtig genug, noch manches zu dem
dynamischen und religiosen Charakter des Naturbilds noch der deutschen
Klassik beizutragen.

Gegeniiber Bohmes durchaus personalistisch-heilsgeschichtlicher Schop-
fungsphilosophie vollzog sich in Deutschland wie vor allem in den westlichen
Lindern eine sozusagen modernere Verbindung von neuem Raumbild und
Frommigkeit. Im Cherubinischen Wandersmann des Angelus Silesius steht
folgender sibyllinische Zweizeiler:

So wenig als dir ist die Weite Gottes kund,
So wenig ist die Welt, wie du sprichst, zirkelrund.

886



Der zweite Vers spricht von der kopernikanischen Zerstérung der mittel-
alterlichen Kugel, der erste aber vergleicht das dadurch ins unabsehbar Weite
erofinete Weltall mit der Unendlichkeit Gottes. Das ist noch ein Vergleich,
in dessen Konsequenz aber eine Gleichsetzung lauert. Der unendlich gewor-
dene Weltraum zieht notwendigerweise Attribute an sich, die bisher Gott
gehorten. Auch wenn seit Nikolaus von Cues, dem ersten neuzeitlichen Den-
ker der Unendlichkeit, immer wieder die Unterscheidung des Unbegrenzten
vom Unendlichen oder Ewigen gemacht wird, so war ein solcher Unterschied
tiir die unmittelbare Vorstellung schwierig. Der Raum drohte selbst ein letztes
Seinsprinzip, drohte selbst géttlich zu werden.

Unter den altehrwiirdigen mathematischen Symbolen fiir das Wesen Gottes
gab es nun eine Formel, die in diesem Zusammenhang wichtig wurde. Gottes
unfaBbare Unendlichkeit und zugleich Allgegenwart wurde mittelalterlich als
Kugel oder Kreis bezeichnet, dessen Peripherie unendlich ist und dessen
Mittelpunkt daher iiberall liegt. Die Ubertragung dieses Bildes von Gott auf
den Weltraum lag nun nahe, sofern hier ein Kreis ins Unendliche gesprengt
wurde und die feste Stelle eines Zentrums vetloren ging. Aber gerade dieses
Bild gestattete nun, auf den Raum iibertragen, auch eine positive Fassung der
zunichst so bedrohlichen Position des Menschen in diesem uferlosen, wenn
auch gottlichen Raum. Der Mensch ist nicht mehr der eine, zentrale Fixpunkt,
aber er ist dafiir {iberall, wo immer er ist, der mdgliche Mittelpunkt des
unendlichen Kreises. Er kann gar nicht mehr aus der Mitte fallen. Die Ubet-
tragung jenes gottlichen Bildes auf den Raum hat aber noch ihre Analogie in
einer andern Ubertragung, die zum selben Resultat fithrt: wenn nach alter
mystischer Lehre die menschliche Seele sich mit ihrem géttlichen Grunde
vereint, so wird sie selbst Gott, selbst ein Mittelpunkt mit unendlichem
Umkreis. Auch auf diesem Wege wichst dem Einzelmenschen die Moglich-
keit zu, sich selbst als Zentrum, als Quellpunkt unendlicher Wellenkreise,
als Sonne zu erfahren, von denen aus der Kosmos sich erschlieft und organi-
siert.

Ich selbst muBl Sonne sein, ich muf3 mit meinen Strahlen
Das farbenlose Meer der ganzen Gottheit malen ...

sagt wiederum Angelus Silesius. Hier liegen die Wurzeln eines neuen, dem
neuen Weltraum zugeordneten Individualismus und Idealismus.

Uber die Konsequenzen einer Verabsolutierung des Raums wie auch dieser
neuen Zentrierung und Verabsolutierung des Individuums wird noch zu
sprechen sein. Bevor dieser Schritt expressis verbis getan war, vor aller welt-
anschaulichen Theorie, ist die neue Eroberung des Raums in der reinen
Anschauungsform feststellbar. Die geradezu enthusiastische Vorliebe von
Renaissance und Barock (in Architektur und Malerei) fir die zentralperspek-
tivische Darstellung ist die genaue Entsprechung der Lehre von der unend-

887



lichen Sphire und dem Allmittelpunkt. Die perspektivische Ansicht der Dinge
«mit ihrer unendlich ausgedehnten und in einem beliebig angenommenen
Augenpunkt zentrierten Riumlichkeit» (Panofsky) — das ist das Raumerleb-
nis, das die geschlossene endliche Kugel iiberwunden hat und sich zugleich
in neuer Ordnung sicher fithlt. Die Perspektive setzt immer den Sehenden
voraus: insofern ist der individuelle Mensch zum vorneherein als Zentrum
gesetzt. Es gibt dazu aber auch eindrucksvolle Entsprechungen im Bereich -
der Dichtung. Am schonsten wohl in der ebenso virtuosen wie leidenschaft-
lichen Kompositionskunst der groBen barocken Romane, wie sie nach fran-
zosischem, englischem, lateinischem, spanischem Vorbild seit Opitz auch im
Deutschen erscheinen. Der Leser eines solchen hofischen Riesenromans wird
mitten in eine unabsehbare, duBlerst verwirrte Handlung hineinversetzt, in die
bedrohliche Bodenlosigkeit endloser Tauschungen und Schicksalsverschlin-
gungen — um dann durch sukzessiven Einblick in die Vorgeschichten und
immer deutlichere Klirung der Verliufe zur Anschauung eines scharfsinnig
geordneten Kosmos zu gelangen. Vom perspektivischen Zentralpunkt des
Erzihlers aus erhilt alles Sinn und Stelle, wobei dieser Mittelpunkt beliebig
gewihlt werden kann. Auch hier gewinnt der Uberlegene Erzihler-Konstruk-
teur die Rolle eines den unendlichen kosmischen Umbkreis organisierenden
Mittelpunkts. Die Erzihlung ist zwar selbst ein zeitlicher Ablauf, aber die
erzihlte Zeit ist wie ein Stiick Raum behandelt und perspektivisch konstruiert
— ein Zeichen fiir die michtige Faszination durch das zeitgenossische Raum-
gefiihl. Hier ist in weltanschaulich indifferenter, vorphilosophischer Form eine
Kunst kopernikanischen Charakters verwirklicht.

Eine weitere, letzte Stufe ist es, wenn der neue Weltraum der Wissen-
schafter und Philosophen nun selbst zum unmittelbaren dichterischen Vor-
wurfe wird. Es spielt dabei keine entscheidende Rolle, ob der Raum des
Weltalls nun im Sinne des von Kopernikus zitierten antiken Worts als der
«sichtbare Gott» gefeiert wird, oder ob man ihn bloB als sichtbares Zeugnis
von Gottes unendlicher GroBe darstellt. Ja, selbst wo noch motivisch das
alte ptolemiische System herrscht, kann wie in Miltons Verlorenem Paradies
der Sinn fiir die Weite, Hohe und Tiefe des Raums, fir einen ins Kosmische
erweiterten Schauplatz sich erregend zeigen. Ein eigentlicher Enthusiasmus
des unendlichen Raums, wie ihn zuerst Giordano Bruno entwickelt hatte,
erscheint schlieBlich tber franzosische und englische Vermittlung auch im
Deutschen. Von Bartold Hinrich Brockes, von Albrecht von Haller, von
Klopstock an rauscht eine einzige Ergriffenheit und Verzickung iiber die
erhabene Unendlichkeit des Alls mit seinen Sternheeren und Sonnensystemen
durch die deutsche Lyrik. Das Offnen des Horizonts ist hier endlich nur noch
als Gliick, Befreiung, Erbauung erfahren, und das Bedurfnis nach GroBe und
Wunderbarkeit, das Bodmer fiir echte Dichtung angemeldet hatte, findet hier
seinen eigentlichen Gegenstand. Selbst die Einsicht, daB die Erde nur ein

888



Tropfen am Eimer aus dem Weltenozean Gottes sei, und daf3 der Mensch selbst
vor dieser Unendlichkeit zum Nichts wird, vermag nur noch zu entziicken:
das Unendliche wird nur um so erhabener; im Empfinden und Nach-Denken
des Raums fihlt sich der Mensch selbst in seiner Grofie und seiner ewigen
Bestimmung. Johann Christian Giinther formuliert dies bereits einmal sehr
exakt und kurz: wenn er « Haupt, Augen, Geist und Herz» aus seinem Fenster
zum Nachthimmel emporhebt, «so findet mein Verwundern kaum/in diesem
weiten Raume Raum ». Das ist fast ein Wettbewerb zweier Unendlichkeiten.

Den Umschlag urspriinglicher Angstgefiihle in den kosmischen Triumph
kann man unmittelbar bei Haller oder Barthold Hinrich Brockes verfolgen:

Als jingst mein Auge sich in die saphirne Tiefe,

Die weder Grund, noch Strand, noch Ziel noch End umschrinkt,
Ins unerforschte Meer des hohlen Luftraums senkt

Und mein verschlungner Blick bald hie — bald dahin liefe,

Doch immer tiefer sank, entsatzte sich mein Geist,

Es schwindelte mein Aug, es stockte meine Seele ..

Mein ganzes Wesen ward ein Staub, ein Punkt, ein Nichts ...
Allein, o heilsam Nichts, gliickseliger Verlust!

Allgegenwirtiger Gott, in dir fand ich mich wieder.

Hier, bei Brockes, ist das neue Weltbild assimiliert, ist der geplagte Christen-
mensch des 17. Jahrhunderts zum «Biirger des Universums» geworden, wie
er noch bei Schiller hei3t. Daf3 die Allgegenwart Gottes im Kosmos zu pan-
theistischer Frommigkeit fithrt, liegt nahe. Gewif wird der christliche Rah-
men — sei es vorsichtigerweise, sei es in frommer Zuversicht — noch gewahrt.
Doch der geschopfliche Charakter des Weltalls wird fragwiirdig, wenn der
Raum — bei Descartes und Spinoza, bei Newton und beim jungen Kant — zu
einem Attribut Gottes oder Uberhaupt einem absoluten Seinsprinzip wird.
Gott ist im Begriff, im Weltall aufzugehen, wenn er nicht schon vorher als
bloBer Uhrmacher des kosmischen Uhrwerks pensioniert worden war, als
ewig ruhender Sonntagsgott.

Immerhin: das Problem bleibt aktuell, der biblischen Heilslehte im Rah-
men der neuen astonomischen Einsichten ihren Platz zu verschaffen, zumal
bei den Reformierten, die den christlichen Himmel nicht vom kosmischen
trennen und keine bequeme doppelte Wahrheit ansetzen mochten. So bemiiht
sich noch Lavater in seinen «Aussichten in die Ewigkeit», als Schiiler Bod-
mers, Bonnets, Klopstocks, die Heilsgeschichte im Weltraum einzuordnen
und die modernen Theorien von Licht und Lichtgeschwindigkeit auf den
Korper und die Bewegung der himmlischen Wesen anzuwenden, d. h. bei-
spielsweise die Geschwindigkeit von Christi Himmelfahrt zu bestimmen.

In der dialektischen Bewegung zwischen Weltraumerfahrung und mensch-
licher Selbstbesinnung bereitet sich indessen eine neue Wendung vor. Wir

889



verfolgten schon die Ubertragung des Unendlichkeitscharakters auf die
menschliche Seele: auf das Individuum, das sich (mystisch) — selbst als All-
mittelpunkt einer unendlichen Sphire betrachten darf oder das (in anderer
Wendung) im Kreis seines BewuBtseins die innere Unendlichkeit eines gei-
stigen Kosmos umschlieBt. Von hier aus kann die Absolutheit des konkreten
Weltraums eingeschrinkt, ja vollig entthront werden. Die kritische Philo-
sophie Kants, die sich selbst der «kopernikanischen Wendung» vergleicht,
vollzieht diese Entthronung auf dem Weg der Erkenntnistheorie: der unend-
liche Raum, in welchem man das erhabene, géttliche Seinsprinzip selbst hat
sehen wollen, wird zu einer bloBen Anschauungsform. Damit war die Auto-
nomie, ja die schopferische Freiheit des menschlichen Geistes gerettet, aber
unter endgiiltigem Verlust der Moglichkeit, Gott im Sichtbaren anzubeten.
Anstelle der Schopfung tritt das alles in allem etwas kiimmetliche Ding-an-
sich, anstelle Gottes eine regulative Idee. Jene idealistische Freiheit aber erhilt
doch sehr bald einen krisenhaften Charakter. Das All-Eine, die Natur wird
entweder nur auf tragische Weise im Durchgang durch ein gespaltenes, gotter-
loses BewuBtsein wieder erreicht (Holderlin), oder sie wird ersetzt durch die
subjektive Universalitit romantischer Phantasie und progressiver Universal-
poesie, die sich schlieBlich selbst ironisch auflést. Wenn bei Nowvalis noch
einmal, in seinen Hymnen an die Nacht, eine dichterische Verherrlichung
nichtlicher Raumtiefe erscheint, so ist es doch ein magisch-poetischer Welt-
innenraum, ja ein Todesraum, der hier erschlossen ist. Das Bild des duBern
Universums, die kosmischen Vorstellungen werden im Grunde zu bloBen
dichterischen Metaphern und etleiden damit dasselbe Schicksal, welches das
ptolemiische Weltbild seit dem 16. Jahrhundert erlitten hatte. Wo der Kosmos
noch als Realitit gedacht wird, da erscheint er sinnentleert und gespensterhaft:

Fihllos selbst fiir ihres Kiinstlers Ehre,
Gleich dem toten Schlag der Pendeluhr

Dient sie knechtisch dem Gesetz der Schwere,
Die entgotterte Natur.

Entgottert ist hier bei Schiller die Natur sowohl durch die mechanistische
Naturwissenschaft (Newton), wie durch die Einsicht des Vernunftidealismus.
Am berithmtesten ist wohl Jean Pauls Totenrede auf den naiven Pantheismus
des 18. Jahrhunderts, seine bereits 1789/9o entstandene «Rede des toten
Christus vom Weltgebidude herab»: «Ich ging durch die Welten, ich stieg in
die Sonnen und flog mit den MilchstraBen durch die Wiisten des Himmels;
aber es ist kein Gott. Ich stieg herab, soweit das Sein seinen Schatten wirft
und schauete in den Abgrund und rief: Vater, wo bist du? ... Und als ich
aufblickte zur unermeBlichen Welt nach dem gottlichen Auge, starrte sie mich
mit einer leeren, bodenlosen Augenhéhle an; und die Ewigkeit lag auf dem

890



Chaos und zernagte es und widerkiuete sich.» Der Kreis ist geschlossen: die
Sitze erinnern wieder an Stimmungen, die sich bei Bshme oder bei Gryphius
fanden.

Es ist nicht nétig, das dichterische Welt-Bild bis in die Gegenwart hinein
zu verfolgen. Vom Thema «Kopernikus» aus wire es eine blofe Nach-
geschichte, ein Epilog. Die Kraft der Raumbegeisterung, des «Stern-unter-
Sternen»-Enthusiasmus, ist gebrochen. Daran dndern wenig die neuen Be-
schworungen des Weltenraums, etwa in den Gedichten Gottfried Kellers: sie
tragen romantischen Charakter, d. h. sie verstehen sich heimlich selbst als
Projektionen, wenn nicht gar als bloBe poetische Wunschbilder. Und noch
weniger diirften die kosmischen Visionen reprisentativ sein, die aus Neu-
romantik und Expressionismus um die Jahrhundertwende geboren wurden,
z. B. Diublers und Momberts kosmische Lyrik. Auch Rilkes nichtlicher
Weltraum, dem immer wieder groBartige Verse gelten, meint nicht den Raum
der Astronomen, sondern einen unsichtbaren Raum der Dichtung, in den
sich die vergingliche duBlere Welt allein retten kann. Und inzwischen hat ja
das Unendlichkeits- und Raumpathos des 17. und 18. Jahrhunderts nicht nur
seine erkenntnis-theoretischen, sondern seine physikalisch-mathematischen
Grundlagen vetloren. Welche dichterischen Moglichkeiten das Weltbild Ein-
steins besitzt, hat uns hier nicht zu beschiftigen, ebenso wenig wie die Frage
nach seiner sinnmiBigen Deutung. Auf Analogien zwischen dem Raum-Zeit-
Stil der modernen Kunst und dem modernen physikalischen Weltbild wurde
schon hingewiesen.

Aber wir kénnen wenigstens versuchen, aus dem dichterischen und reli-
giosen Schicksal des kopernikanischen Weltbildes ein paar Folgerungen zu
ziehen. In den berihmten Sitzen, in welchen Goethe die Witkungen um-
schreibt, die das Auftreten des Kopernikus zeitigte, spricht er einerseits von
der «ungeahnten Denkfreiheit und GroBheit der Gesinnungen», zu welchen
man sich dutrch die neue Lehre berechtigt und «aufgefordert» fiihlte; und
anderseits gibt er zu bedenken, wie vieles durch Kopernikus «in Dunst und
Rauch aufgegangen» sei: «ein zweites Paradies, eine Welt der Unschuld,
Dichtkunst und Frémmigkeit, das Zeugnis der Sinne, die Uberzeugung eines
poetisch-religiésen Glaubens ».

Dieses Bild einer doppelten, ja widerspruchsvollen Wirkung hat sich uns
bestitigt. Heimatlosigkeit und Schrecken konnte die subjektive Reaktion sein
auf den Verlust einer heimatlichen, von Gott getragenen Welt, und ihr ent-
sprach im Objektiven ein entgotterter, leerer Raum unter den Gesetzen
anonymer Mechanik; gerade auch dann, wenn der Raum selbst zur Dimension
Gottes verabsolutiert wurde. Auf der andern Seite das Gefiihl der Befreiung
zum grenzenlosen Universum, zum Stolz der Erkenntnis, zur Freude erken-
nender Anbetung eines sichtbaren und doch unendlichen Gottes. Man kann
darin einen psychologischen Ablauf sehen: zuerst empfindet der Laie den

891



Schock, er mul3 umlernen, richtet sich in der neuen Heimat ein, um schlieB3lich
auch diese wieder zu verlieren. Doch ist die Ambivalenz auch schon zum
vornherein angelegt. Goethes Formulierungen von der ptolemiischen Welt
der Unschuld, Dichtkunst und Frommigkeit tragen romantischen Charakter
und tbersehen, daB3 es sich hier auch um eine enge, vergingliche Welt han-
delte, die in ihrer Mitte den Teufel trug. Die Vielzahl und Widerspriichlichkeit
der Sinngebungen und dichterischen Interpretationen, die das kopernikanische
Weltmodell gefunden hat, kann uns jedenfalls stutzig machen. Dieses Modell
ist offenbar in seiner Tragweite beschrinkt; es gibt keine Sinngebung, die
unausweichlich daraus folgen miiite und ausschlieBlich wire; die gezogenen
Folgerungen umfassen eine weite Skala menschlicher Méglichkeiten. Goethe
nennt die Lehre des Kopernikus die wohl grofite « Forderung», die je an die
Menschheit ergangen sei. Er formuliert damit auch den allein faBbaren Sinn
jeder naturwissenschaftlichen Erkenntnis: eine Forderung und Herausfor-
derung an den Menschen, in neuer — wie Goethe sagt — «GroBheit der
Gesinnung» sich selbst und seine Stellung in der Welt zu begreifen. Die
Antwort darauf wird zwar nicht beliebig sein, aber keinesfalls nur die Funk-
tion der naturwissenschaftlichen Erkenntnis.

Wir stellten fest, daBl der spezifische Wahrheitsgehalt und Wert eines
Gedichts nicht abhingig sei von der Richtigkeit der in diesem Gedicht ver-
wendeten kosmologischen Vorstellungen. Es bestitigt sich im engern Bereich
der Dichtung, dal3 eine Sinngebung wissenschaftlicher Lehren nur aus dem
Gesamtbereich menschlicher Wirklichkeit erfolgen kann; dann aber kommt
es auf den Stellenwert an, den eine wissenschaftliche Erkenntnis erhilt. Mit
andern Worten: im gréBeren Zusammenhang erhalten auch die kosmologischen
Vorstellungen der Wissenschaft nur symbolischen Sinn. Das moralische und
religiose Schicksal des Menschen ist unabhingig vom so oder so erkannten
physikalischen Raum. Uber die Stellung des Menschen im Kosmos entschei-
det nicht die Physik allein.

Dieser Aufsatz verdankt Wesentliches den folgenden Werken:

Alexander Koyré, From the Closed World to the Infinite Universe. Baltimore 1957.

Heinz Heimsoeth, Der Kampf um den Raum in der Metaphysik der Neuzeit. In: Philo-
sophischer Anzeiger I. Bonn 1926.

Werner Gent, Die Philosophie des Raumes und der Zeit. Bonn 1926.

Dietrich Mahnke, Unendliche Sphire und Allmittelpunkt. Halle 1937.

Georges Poulet, Le symbole du cercle infini dans la littérature et la philosophie, In: Revue
de métaphysique et de morale, 1959.

Werner Elert, Morphologie des Luthertums, I. Miinchen 1931.

Christof Junker, Das Weltraumbild in der deutschen Lyrik von Opitz bis Klopstock. Ger-
manische Studien 111, Betlin 1932.

Marjorie Hope Nicolson, The Breaking of the Circle. Evanston Ill. 1950,

Fiir wertvolle Hinweise sei gedankt den Herren Prof. Georges Poulet, Prof. Gerhard Ebe-
ling und Dr. Peter Schiublin.

892



	Dichter und Weltraum

