
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 8

Artikel: Dichter und Weltraum

Autor: Wehrli, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dichter und Weltraum

MAX WEHRLI

Vah bruta deformisque teUus

In minimum tenuata punctum

(Jac. Balde, 1643.)

Unser Bild vom WeltaU, d. h. unser «Weltbild» im konkretesten Sinn, ist
zunächst eine Theorie von den Zusammenhängen der Naturphänomene, die

von wenigen Fachleuten aufgesteUt und verstanden wird. Aber langsamer
oder schneller tritt der weitere Sinn des Wortes «Weltbild» in Kraft: im
Zusammenhang der übrigen Wissenschaften, im geschichtUchen, moraüschen,
künstlerischen, rehgiösen Bewußtsein melden sich Konsequenzen, die oft,
zumal vom Laien, als Erschütterung und Schrecken empfunden werden, als

Verlust gewohnter Sicherheit, bis es vielleicht einmal gelingt, den Schock

aufzufangen und ein neues Gleichgewicht der Kräfte herzusteUen. Es soll hier
nicht von dem Schock die Rede sein, den die moderne Physik unserem
Lebensgefühl versetzt hat. Wir halten uns an eine ältere, nicht geringere
Revolution des Weltbilds: den Einbruch des kopernikanischen Weltbüds,
der jene Neuzeit einleitet, von deren Ende man heute spricht. Dieser Vorgang
ist übersehbar geworden, hier läßt sich feststeUen, wieweit eine physikahsche
Revolution das allgemeine Weltbild bestimmen kann, aber vielleicht auch,
welches ihre Grenzen sind.

Diese kopernikanische Wendung ist nun freihch ein recht komplexes und
langwieriges Geschehen. Für unseren begrenzten Zweck dürfen wir unter
diesem Titel aber die wichtigsten verschiedenen Phasen zusammenfassen:
die von Kopernikus erwiesene Erkenntnis, daß die Erde nicht der Weltmittelpunkt

ist, sondern sich um die Sonne und um sich selber dreht; Keplers
System der Planetenbahnen; Gaüleis Fortgang zu einer mechanistisch-empirischen

Weltbetrachtung; vor allem aber die Konzeption eines uendlichen
Weltraumes mit zahUosen Sonnensystemen, die seit Nicolaus Cusanus aktuell
war, bei Giordano Bruno aber die Form eines enthusiastischen Pantheismus
annahm. All dies bedeutet sukzessive eine radikale Umorientierung des
Menschen. Die mittelalterliche Welt, die in Gottes Hand ruhende, kugelförmig,
d. h. vollkommen, gestaltete, endliche, geschaffene Welt mit ihren in
harmonischem Schwung um die ruhende Erde kreisenden Sternsphären und mit
ihren analogischen Entsprechungen zwischen makrokosmischem WeltaU,
mikrokosmischem Menschen und göttüchem Urbild wird zerbrochen; die
vollkommene, bergende Kreis- und Kugelform wird ins Unabsehbare

gesprengt.



Diese neuzeithche Revolution des Weltbilds soU nun aber nicht als
wissenschaftlicher Prozeß verfolgt werden, sondern im ganzen Zusammenhang des

menschUchen Selbstverständnisses. Zeugnis sollen uns vor aUem die Dichter
geben; sie haben es mit dem ganzen Menschen zu tun, und ihnen ist es
vielleicht am unmittelbarsten aufgetragen, die neuzeitUche Erschütterung des

Menschen auszusagen, zu deuten und womöglich ins gleiche zu bringen. Sie

vertreten uns damit auch die moraUschen und rehgiösen Gesichtspunkte, die

Frage nach dem letzten menschUchen Heil.
Man kann nun die geistige Geschichte der Neuzeit im großen ganzen

bezeichnen als die Geschichte einer immer hilfloseren Entfremdung zwischen
Naturwissenschaft und menschhchem Selbstverständnis — wir können auch

sagen zwischen Erkenntnis und Glaube; während sich die Naturwissenschaft
immer konsequenter und erfolgreicher ins Empirische, ins Kausale und ins
Mathematische ausformt, wird es immer schwieriger, den gesamtmensch-
Uchen Sinn des Daseins zu begreifen. Die Geschichte des kopernikanischen
Weltbilds ist somit nicht nur zu sehen als Geschichte eines wissenschafthchen

Kampfes, sondern auch als ein Kampf der Dichter, Philosophen und Theologen

wenn nicht gegen die Wissenschaft, so doch mit ihr um eine
Sinngebung der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse.

Hier kann nun freiUch auch der Spieß umgedreht werden. Die Wissenschaft

selbst kann sich niemals völlig emanzipieren von der jeweiügen gesamt-
menschhchen Deutung des Daseins. Sie ist selbst immer wieder die Funktion
von außerwissenschafthchen Denkformen, Vorentwürfen und Sinn-ModeUen.
Das heUozentrische System und der unendhche Weltraum waren schon längst
vor dem 16. Jahrhundert entdeckt gewesen; sie drangen wissenschaftlich erst
jetzt durch, weil ein neues Welt- und Lebensgefühl ihnen entgegenkam. Am
deuthchsten zeigt wohl Kepler die dichterisch-philosophischen Hintergründe
der astronomischen Theorie, wobei die Frage offen bleibt, wieweit sich seine

pythagoräischen Leitvorstellungen vom göttlichen Wesen harmonischer
Zahlen und vollkommener Figuren als Antrieb und wieweit wieder als

Hemmungen empirischer Erkenntnis auswirkten. Zieht man den Rahmen weit
genug, so wird sich immer wieder nicht nur eine gegenseitige Abhängigkeit,
sondern eine grundlegende Analogie zwischen wissenschaftUchen und
künstlerischen Anschauungsformen erkennen lassen; so ist es sogar heute eine

Lieblingsbemühung moderner Literatur- und Kunstkritiker, etwa die Ein-
steinschen Raum-Zeit-VorsteUungen in gleicher Ursprünghchkeit bei Rilke
oder Picasso nachzuweisen. Dies mag tröstüch sein angesichts der Tatsache,
daß die Theorien der Physiker heute längst dem Bereich der Anschauhchkeit
entrückt sind und von keinem Laien mehr verstanden werden.

Eine vergleichende Untersuchung ist nun aber nochmals erschwert durch
die spezifische Art dichterischer Aussage, die sich oft nur schwer beim Wort
nehmen läßt. Die Dichter überraschen uns in concreto durch ein scheinbar

882



wiUkürUches Umspringen mit kosmologischen Vorstellungen. Sie scheinen
das eine Mal überaus prophetisch wissenschaftliche Erkenntnisse
vorwegzunehmen, das andere Mal zeigen sie sich rettungslos rückständig. Es
überrascht z. B., wenn Eduard Mörike schon vom künsthchen Satelhten träumt:

Ich hörte schon,
Ein Ball, geschleudert in des Himmels Raum,
Wohin der Erde Odem nicht mehr dringt,
Und höher stets, der Bahn des Mondes zu,
Er könne rückwärts nimmer fallen, nein,
Er müsse kreisen, ewig, wie ein Stern

Anderseits mag es befremden, welches verwirrte Weltbild Goethes Erzengel
im Faustprolog zum besten geben, wenn die Sonne, «in Brudersphären
Wettgesang » ihre Reise auf gut ptolemäisch in vorgeschriebner Weise voUendet,
aber gleich darauf die Erde sich « schnell und unbegreifUch schnelle » umherdreht,

auf gut kopernikanisch. Damit ist natürUch weder etwas gegen Goethe
noch etwas zugunsten Mörikes ausgesagt. Die Verse des Matthias Claudius:
«Der Mond ist aufgegangen, die goldnen Sternlein prangen am Himmel hell
und klar » — sind vielleicht gerade darum so innig und unwiderlegbar, weil
sie mitten in der Aufklärung ein mittelalterliches, ja naiv-mythisches Weltbild
zum Ausdruck bringen; sie haben ihr Recht aus einer Wirklichkeit, die mit
astronomischer Wissenschaft nichts zu tun hat. Die kosmologische Aussage
eines Dichters bemißt sich nicht nach ihrem wissenschafthch-sachhchen

Gehalt, sondern nach ihrem symbolischen Rang und Tiefgang. Ja, die eigent-
hche Leistung der Dichtung wird immer wieder viel eher im Bereich archaischer

Vorstellungen Uegen, wo das MenschUche ungeteilt ist, als etwa in
einer eilfertigen Behandlung der neuesten astrophysikahschen Sensationen.

Immerhin: jene MögUchkeit der Analogie im Bereich letzter Anschauungsformen

ist damit nicht widerlegt. Astronomisches und existenzielles Weltbild
werden einander begegnen müssen, wo nicht ein Zustand der heiUosen
Aufspaltung um sich greifen und die Dichtung in bloße traditioneUe Rhetorik
und artistisches Spiel absinken soll. Die Revolution des Kopernikus hatte

nun allerdings eine solche Tragweite, daß sie dichterisch symbolbildend
wurde, ja eine Zeitlang, im deutschen 18. Jahrhundert mit seiner «kosmischen»

Dichtung, die Uterarische Vorstellungswelt geradezu beherrschte.
Zuerst wartet allerdings eine Enttäuschung auf uns: die Theorien der

neuen Astronomie haben in Deutschland noch für Generationen wenig Echo
über den Kreis der Fachgenossen hinaus gefunden. Das war ursprüngUch
keineswegs die Folge kirchlicher Ablehnung. Luther äußerte sich zwar einmal
unwirsch über die neue Lehre, und Melanchthon trat, schon als Humanist, für

883



das alte Weltbild ein. Aber das neue System wurde gerade an den lutherischen
Universitäten, Wittenberg voran, aber auch in Tübingen, Frankfurt, Straßburg

gelehrt. Giordano Bruno hat 1586—1588 in Wittenberg dozieren können.

Gerade lutherische Theologie mußte von Haus aus desinteressiert sein

an wissenschaftlich-philosophischer Naturerkenntnis; das «Welt-Bild», als

der Bereich kausaler Determination, hatte mit der Transzendenz des Glaubens
nichts zu tun. Im Zusammenhang mit der lutherischen Lehre von Abendmahl
und Himmelfahrt war der Himmel zum eigentUchen Jenseits geworden.
Dagegen hielten die Reformierten zum Teil noch lange fest an der räumüchen

LokaUsierung des Himmels im Weltall. So konnte ein moderner Lutherforscher,

Werner Eiert, sagen : der Ruhm, den Himmel aus dem WeltaU verbannt
zu haben, gebühre nicht Giordano Bruno, sondern Luther. AUerdings wurde
gerade dadurch jener Prozeß der Entfremdung zwischen Weltbild und Glaube
eingeleitet, der nur zu oft zu einer bequemen doppelten Buchhaltung führte.

Was nun die Laien betrifft, so bestand offenbar, zumal für die humanistischen

Dichter, zunächst gar kein Bedürfnis, den etablierten Bilder- und
Metaphernschatz der Dichtung durch die Anwendung moderner
wissenschaftlicher Vorstellungen zu erweitern oder gar zu gefährden. Die deutsche

Dichtung operiert bis tief ins 18. Jahrhundert hinein fast durchweg mit kos-

mologischen Vorstellungen ptolemäisch-mittelalterlichen Charakters. Der
gelehrte Humanist und Dichterfürst Martin Opitz, der immerhin in enger
Beziehung zu Matthias Bernegger, dem Korrespondenten Keplers und Übersetzer

GaUleis, stand — Opitz schildert einmal das « gewölbte Haus der Welt » :

Rein an Beschaffenheit, ganz, nimmer wandelbar,
Vollkommen zirkelrund, erleuchtet heU und klar,
BewegUch, schneller Art, an Wirkung reich und mächtig
An Kreisen, wo der Thron des Höchsten stehet, prächtig,
Und wo die Sternen gehn, der Nächte Trost und Zier.

Das ist das alte, kugelförmige, endliche Himmelshaus des Mittelalters, in
dessen Mitte der Mensch wohnt. Dieser Mensch, die «kleine Welt» und Herr
der großen, beschaut das weite Haus des Makrokosmus «mit Augen der
Vernunft». Da kommen nun neuere Töne einer platonisierenden Renaissance,
die auf die Erkenntniskraft des göttUchen Menschengeistes pocht und
vergessen hat, daß das Weltsystem des Mittelalters der Erde und dem Menschen

zwar den zentralen Platz einräumt, aber im Erdmittelpunkt den Teufel wohnen

läßt wie den Wurm im Apfel. Mehr zu denken gibt der Fall des großen
Andreas Gryphius, des gelehrtesten, ernstesten und mächtigsten Dichters des

deutschen Barock. Wir wissen von ihm, daß er von der neuen Philosophie,
der experimenteUen Naturwissenschaft und Kosmologie nicht nur Kenntnis
besaß, sondern stark ergriffen war. Seine verlorene Dissertation «De igne»

884



führte den Beweis, daß das Feuer kein Element sei, und richtete sich damit
mindestens implizit gegen das ptolemäische System. Anderseits spricht
derselbe Gryphius, welcher «der ungeänderten ausgpurgischen Confession jederzeit

zugetan war », von der VergängUchkeit aller Dinge und nennt die Frage,
ob die Sonne bewegUch sei oder nicht, vorwitzig, unnötig und verderbhch.
Von Gryphius stammt das einzige deutsche Gedicht des 17. Jahrhunderts,
das auf Kopernikus Bezug nimmt. Dieses Epigramm ist bezeichnend für die

Art, in der die Revolution des Weltbildes zunächst realisiert worden ist. Ein
«dreimal weiser Geist» wird Kopernikus hier genannt. Er hat «die Einbildung
der Alten widerlegt » :

Schau Itzund blüht dein Ruhm, den als auf einem Wagen
Der Kreis, auf dem wir sind, muß um die Sonnen tragen
Wenn dies, was irdisch ist, wird mit der Zeit vergehn,
Soll dein Lob unbewegt mit seiner Sonnen stehn.

Das hehozentrische System wird zum humanistischen Concetto verwendet:
Die Erde trägt den Ruhm des Kopernikus um die Sonne. Die neue Weltsicht
erhöht die Größe des Menschen und unterwirft seiner Herrschaft eine erweiterte

Schöpfung. Das tönt positiv, ist aber zugleich eine Verschiebung auf
das Feld der Rhetorik. Gerade Gryphius denunziert das Pathos menschlicher
Größe wieder als Eitelkeit: je größer der Mensch, um so größer sein Sturz
ins Nichts des Todes. Gryphius ist nicht umsonst der Dichter der Angst, der

Vergänghchkeit und eines christhchen Glaubens, der nicht mehr aus einer
frommen Anschauung der Schöpfung lebt, sondern das Heil fast verzweifelt
nur aus dem Durchgang durch Einsamkeit und Not erhoffen darf. Man muß

vermuten, daß es gerade das neue Weltbild war, das den irdischen Menschen
zunächst ins Verlorene und Heimatlose setzte und den protestantischen
Glauben an die Grenze eines verzweifelten Postulates trieb. In ähnlicher
Problematik stand ja ein jüngerer Zeitgenosse des Schlesiers: Pascal. Der
Mensch ist verirrt in einem entfernten Teil der Natur, verloren im Unendlichen

und doch dem Einbruch der Gnade bereit. Nur daß Pascal, der Denker
der beiden Unendhchkeiten, in anderer GrundsätzUchkeit die Konsequenzen
des mathematischen und die Radikalität des religiösen Denkens voUzog.
Gryphius ist vieUeicht der bedeutendste deutsche Vertreter einer eigentUchen
Epochenkrankheit des 17. Jahrhunderts: der Melancholie, einer pathetischen
Schwermut, die man nicht mit Unrecht in Zusammenhang gebracht hat mit
dem großen Zeitenwechsel. Die Welt des alten Europa mit seinem Glauben
an die vollkommene, in Gott ruhende Kugel und der Zuordnung von
Makrokosmos und Mikrokosmos zerbricht, der Ausbhck in ein Unabsehbares aber
kann nur erst ängstigen.

Was Gryphius, der Humanist, Gelehrte und Kirchenmann nur ahnen läßt :

885



die kopernikanische Wendung als tiefe Erschütterung, das hat sich in unver-
gleichhch reiner und großartiger Form schon am Anfang des Jahrhunderts
abgespielt bei dem autodidaktischen Schuhmacher aus Görlitz : Jakob Böhme.
Die Öffnung des unendlichen kosmischen Raums steht am Anfang von Böhmes

philosophisch-religiöser Not und ist der Antrieb seines Denkens geworden.

«Bin ich endlich gar in eine harte Melancholey und Traurigkeit geraten,
als ich anschauete die große Tiefe dieser Welt», und als sein kindhch-mittel-
alterhcher Glaube ins Wanken geriet, «daß das aUein der rechte Himmel sei,
der sich mit einem runden Cirk ganz hchtblau hoch über den Sternen schUeßt ».

Zu «der Seele Entsetzung vor dem dunkeln Abgrunde» gehört aber das

erhöhte Entsetzen vor Bosheit und Unrecht in einer Welt, die mit ihrer
Unendlichkeit selbst absolute Züge anzunehmen beginnt und Gott zu
verdrängen oder zu verschlucken droht, jedenfaUs aber das Böse selbst endlos
machen würde. In diese Not fiel Böhmes mystische Erleuchtung, die ihn
«durchbrechen Ueß in die innerste Geburt der Gottheit». Böhme ging nicht
den Weg der mathematischen Mystik, die schUeßUch in einem Pantheismus
des Raumes landete, sondern voUzog eine christUch-heilsgeschichtUche und
personaUstische Reaktion. Er suchte einen neuen wahren Himmel jenseits des

Uchtblauen Gewölbes, — soweit dem Luthertum entsprechend —, aber
versuchte in seiner Theosophie die Vision eines göttlich-kosmischen Dramas zu
formuheren, das Naturlehre und Heilslehre noch einmal zusammenband. Die
Schöpfung erschien als Phase in dem ungeheuren Selbstoffenbarungsvorgang
Gottes, als zeitUch-räumUcher Aspekt eines ewigen Geschehens. Das Böse
aber strich er nicht wie Opitz, sondern verfolgte es aus der Weltmitte zurück
bis zu dem ursprüngUchen Auseinandertreten von Gut und Böse in Gott
selbst. Böhmes Lehre ist einer der mächtigsten Versuche, noch einmal die sich

emanzipierende Wissenschaft nicht totzuschweigen, sondern sie aufzunehmen
und zugleich zurückzubinden ins Ganze des menschUchen Heilsanüegens, in
einer Sprache, die in ihrer Einheit von Begriff und Ergriffensein, von Idee
und Anschauung dichterisch ist im großartigsten Sinn des Wortes. Böhmes
Lehre wirkt in Deutschland vor aUem in den unterirdischen Bereichen mystischer

Frömmigkeit nach, ist aber mächtig genug, noch manches zu dem

dynamischen und reUgiösen Charakter des Naturbilds noch der deutschen
Klassik beizutragen.

Gegenüber Böhmes durchaus personalistisch-heüsgeschichtUcher Schöp-
fungsphüosophie voUzog sich in Deutschland wie vor aUem in den westUchen
Ländern eine sozusagen modernere Verbindung von neuem RaumbUd und

Frömmigkeit. Im Cherubinischen Wandersmann des Angelus SUesius steht

folgender sibylUnische ZweizeUer:

So wenig als dir ist die Weite Gottes kund,
So wenig ist die Welt, wie du sprichst, zirkelrund.

886



Der zweite Vers spricht von der kopernikanischen Zerstörung der
mittelalterlichen Kugel, der erste aber vergleicht das dadurch ins unabsehbar Weite
eröffnete Weltall mit der Unendlichkeit Gottes. Das ist noch ein Vergleich,
in dessen Konsequenz aber eine Gleichsetzung lauert. Der unendhch gewordene

Weltraum zieht notwendigerweise Attribute an sich, die bisher Gott
gehörten. Auch wenn seit Nikolaus von Cues, dem ersten neuzeitlichen Denker

der Unendhchkeit, immer wieder die Unterscheidung des Unbegrenzten
vom Unendlichen oder Ewigen gemacht wird, so war ein solcher Unterschied
für die unmittelbare Vorstellung schwierig. Der Raum drohte selbst ein letztes

Seinsprinzip, drohte selbst götthch zu werden.
Unter den altehrwürdigen mathematischen Symbolen für das Wesen Gottes

gab es nun eine Formel, die in diesem Zusammenhang wichtig wurde. Gottes
unfaßbare Unendhchkeit und zugleich Allgegenwart wurde mittelalterlich als

Kugel oder Kreis bezeichnet, dessen Peripherie unendUch ist und dessen

Mittelpunkt daher überaU Uegt. Die Übertragung dieses Bildes von Gott auf
den Weltraum lag nun nahe, sofern hier ein Kreis ins Unendliche gesprengt
wurde und die feste SteUe eines Zentrums verloren ging. Aber gerade dieses

BUd gestattete nun, auf den Raum übertragen, auch eine positive Fassung der
zunächst so bedrohlichen Position des Menschen in diesem uferlosen, wenn
auch göttlichen Raum. Der Mensch ist nicht mehr der eine, zentrale Fixpunkt,
aber er ist dafür überaU, wo immer er ist, der mögUche Mittelpunkt des

unendhchen Kreises. Er kann gar nicht mehr aus der Mitte faUen. Die
Übertragung jenes göttlichen Bildes auf den Raum hat aber noch ihre Analogie in
einer andern Übertragung, die zum selben Resultat führt: wenn nach alter
mystischer Lehre die menschUche Seele sich mit ihrem göttlichen Grunde
vereint, so wird sie selbst Gott, selbst ein Mittelpunkt mit unendhchem
Umkreis. Auch auf diesem Wege wächst dem Einzelmenschen die MögUchkeit

zu, sich selbst als Zentrum, als QueUpunkt unendlicher Wellenkreise,
als Sonne zu erfahren, von denen aus der Kosmos sich erschheßt und organisiert.

Ich selbst muß Sonne sein, ich muß mit meinen Strahlen
Das farbenlose Meer der ganzen Gottheit malen

sagt wiederum Angelus Silesius. Hier Uegen die Wurzeln eines neuen, dem

neuen Weltraum zugeordneten IndividuaUsmus und Idealismus.
Über die Konsequenzen einer Verabsolutierung des Raums wie auch dieser

neuen Zentrierung und Verabsolutierung des Individuums wird noch zu
sprechen sein. Bevor dieser Schritt expressis verbis getan war, vor aller
weltanschauUchen Theorie, ist die neue Eroberung des Raums in der reinen

Anschauungsform feststeUbar. Die geradezu enthusiastische Vorüebe von
Renaissance und Barock (in Architektur und Malerei) für die zentralperspektivische

DarsteUung ist die genaue Entsprechung der Lehre von der unend-

887



Uchen Sphäre und dem Allmittelpunkt. Die perspektivische Ansicht der Dinge
«mit ihrer unendhch ausgedehnten und in einem beüebig angenommenen
Augenpunkt zentrierten RäumUchkeit» (Panofsky) — das ist das Raumerlebnis,

das die geschlossene endliche Kugel überwunden hat und sich zugleich
in neuer Ordnung sicher fühlt. Die Perspektive setzt immer den Sehenden

voraus: insofern ist der individuelle Mensch zum vorneherein als Zentrum
gesetzt. Es gibt dazu aber auch eindrucksvolle Entsprechungen im Bereich
der Dichtung. Am schönsten wohl in der ebenso virtuosen wie leidenschaft-
Uchen Kompositionskunst der großen barocken Romane, wie sie nach
französischem, englischem, lateinischem, spanischem Vorbild seit Opitz auch im
Deutschen erscheinen. Der Leser eines solchen höfischen Riesenromans wird
mitten in eine unabsehbare, äußerst verwirrte Handlung hineinversetzt, in die
bedrohhche Bodenlosigkeit endloser Täuschungen und Schicksalsverschlin-

gungen — um dann durch sukzessiven EinbUck in die Vorgeschichten und
immer deutlichere Klärung der Verläufe zur Anschauung eines scharfsinnig
geordneten Kosmos zu gelangen. Vom perspektivischen Zentralpunkt des

Erzählers aus erhält aUes Sinn und Stelle, wobei dieser Mittelpunkt beUebig
gewählt werden kann. Auch hier gewinnt der überlegene Erzähler-Konstrukteur

die Rolle eines den unendhchen kosmischen Umkreis organisierenden
Mittelpunkts. Die Erzählung ist zwar selbst ein zeitlicher Ablauf, aber die
erzählte Zeit ist wie ein Stück Raum behandelt und perspektivisch konstruiert
— ein Zeichen für die mächtige Faszination durch das zeitgenössische
Raumgefühl. Hier ist in weltanschaulich indifferenter, vorphilosophischer Form eine

Kunst kopernikanischen Charakters verwirklicht.
Eine weitere, letzte Stufe ist es, wenn der neue Weltraum der Wissenschafter

und Philosophen nun selbst zum unmittelbaren dichterischen
Vorwurfe wird. Es spielt dabei keine entscheidende Rolle, ob der Raum des

Weltalls nun im Sinne des von Kopernikus zitierten antiken Worts als der

« sichtbare Gott » gefeiert wird, oder ob man ihn bloß als sichtbares Zeugnis
von Gottes unendlicher Größe darsteUt. Ja, selbst wo noch motivisch das

alte ptolemäische System herrscht, kann wie in Miltons Verlorenem Paradies
der Sinn für die Weite, Höhe und Tiefe des Raums, für einen ins Kosmische
erweiterten Schauplatz sich erregend zeigen. Ein eigenthcher Enthusiasmus
des unendlichen Raums, wie ihn zuerst Giordano Bruno entwickelt hatte,
erscheint schheßlich über französische und enghsche Vermittlung auch im
Deutschen. Von Bartold Hinrich Brockes, von Albrecht von HaUer, von
Klopstock an rauscht eine einzige Ergriffenheit und Verzückung über die
erhabene Unendhchkeit des Alls mit seinen Sternheeren und Sonnensystemen
durch die deutsche Lyrik. Das Öffnen des Horizonts ist hier endlich nur noch
als Glück, Befreiung, Erbauung erfahren, und das Bedürfnis nach Größe und
Wunderbarkeit, das Bodmer für echte Dichtung angemeldet hatte, findet hier
seinen eigentlichen Gegenstand. Selbst die Einsicht, daß die Erde nur ein

888



Tropfen am Eimer aus dem Weltenozean Gottes sei, und daß der Mensch selbst

vor dieser Unendhchkeit zum Nichts wird, vermag nur noch zu entzücken:
das Unendhche wird nur um so erhabener; im Empfinden und Nach-Denken
des Raums fühlt sich der Mensch selbst in seiner Größe und seiner ewigen
Bestimmung. Johann Christian Günther formuliert dies bereits einmal sehr
exakt und kurz: wenn er «Haupt, Augen, Geist und Herz» aus seinem Fenster

zum Nachthimmel emporhebt, «so findet mein Verwundern kaum/in diesem
weiten Räume Raum ». Das ist fast ein Wettbewerb zweier Unendlichkeiten.

Den Umschlag ursprüngUcher Angstgefühle in den kosmischen Triumph
kann man unmittelbar bei HaUer oder Barthold Hinrich Brockes verfolgen:

Als jüngst mein Auge sich in die saphirne Tiefe,
Die weder Grund, noch Strand, noch Ziel noch End umschränkt,
Ins unerforschte Meer des hohlen Luftraums senkt
Und mein verschlungner Bhck bald hie — bald dahin liefe,
Doch immer tiefer sank, entsatzte sich mein Geist,
Es schwindelte mein Aug, es stockte meine Seele

Mein ganzes Wesen ward ein Staub, ein Punkt, ein Nichts
Allein, o heilsam Nichts, glücksehger Verlust
Allgegenwärtiger Gott, in dir fand ich mich wieder.

Hier, bei Brockes, ist das neue Weltbild assimiliert, ist der geplagte Christenmensch

des 17. Jahrhunderts zum «Bürger des Universums» geworden, wie
er noch bei Schiller heißt. Daß die Allgegenwart Gottes im Kosmos zu pan-
theistischer Frömmigkeit führt, liegt nahe. Gewiß wird der christhche Rahmen

— sei es vorsichtigerweise, sei es in frommer Zuversicht — noch gewahrt.
Doch der geschöpfhche Charakter des Weltalls wird fragwürdig, wenn der
Raum — bei Descartes und Spinoza, bei Newton und beim jungen Kant — zu
einem Attribut Gottes oder überhaupt einem absoluten Seinsprinzip wird.
Gott ist im Begriff, im Weltall aufzugehen, wenn er nicht schon vorher als

bloßer Uhrmacher des kosmischen Uhrwerks pensioniert worden war, als

ewig ruhender Sonntagsgott.
Immerhin: das Problem bleibt aktuell, der biblischen Heilslehre im Rahmen

der neuen astonomischen Einsichten ihren Platz zu verschaffen, zumal
bei den Reformierten, die den christUchen Himmel nicht vom kosmischen

trennen und keine bequeme doppelte Wahrheit ansetzen mochten. So bemüht
sich noch Lavater in seinen «Aussichten in die Ewigkeit», als Schüler
Bodmers, Bonnets, Klopstocks, die Heilsgeschichte im Weltraum einzuordnen
und die modernen Theorien von Licht und Lichtgeschwindigkeit auf den

Körper und die Bewegung der himmUschen Wesen anzuwenden, d. h.

beispielsweise die Geschwindigkeit von Christi Himmelfahrt zu bestimmen.
In der dialektischen Bewegung zwischen Weltraumerfahrung und mensch-

Ucher Selbstbesinnung bereitet sich indessen eine neue Wendung vor. Wir

889



verfolgten schon die Übertragung des UnendUchkeitscharakters auf die
menschUche Seele: auf das Individuum, das sich (mystisch) — selbst als AU-

mittelpunkt einer unendUchen Sphäre betrachten darf oder das (in anderer

Wendung) im Kreis seines Bewußtseins die innere Unendlichkeit eines

geistigen Kosmos umschließt. Von hier aus kann die Absolutheit des konkreten
Weltraums eingeschränkt, ja völlig entthront werden. Die kritische
Philosophie Kants, die sich selbst der «kopernikanischen Wendung» vergleicht,
vollzieht diese Entthronung auf dem Weg der Erkenntnistheorie: der unendliche

Raum, in welchem man das erhabene, götthche Seinsprinzip selbst hat
sehen wollen, wird zu einer bloßen Anschauungsform. Damit war die
Autonomie, ja die schöpferische Freiheit des menschUchen Geistes gerettet, aber

unter endgültigem Verlust der Möghchkeit, Gott im Sichtbaren anzubeten.
Anstehe der Schöpfung tritt das alles in allem etwas kümmerUche Ding-an-
sich, anstelle Gottes eine regulative Idee. Jene idealistische Freiheit aber erhält
doch sehr bald einen krisenhaften Charakter. Das AU-Eine, die Natur wird
entweder nur auf tragische Weise im Durchgang durch ein gespaltenes, götterloses

Bewußtsein wieder erreicht (Hölderhn), oder sie wird ersetzt durch die
subjektive Universahtät romantischer Phantasie und progressiver Universalpoesie,

die sich schheßlich selbst ironisch auflöst. Wenn bei NovaUs noch
einmal, in seinen Hymnen an die Nacht, eine dichterische Verherrüchung
nächthcher Raumtiefe erscheint, so ist es doch ein magisch-poetischer
Weltinnenraum, ja ein Todesraum, der hier erschlossen ist. Das Bild des äußern
Universums, die kosmischen VorsteUungen werden im Grunde zu bloßen
dichterischen Metaphern und erleiden damit dasselbe Schicksal, welches das

ptolemäische Weltbild seit dem 16. Jahrhundert erhtten hatte. Wo der Kosmos
noch als ReaUtät gedacht wird, da erscheint er sinnentleert und gespensterhaft :

FühUos selbst für ihres Künstlers Ehre,
Gleich dem toten Schlag der Pendeluhr
Dient sie knechtisch dem Gesetz der Schwere,
Die entgötterte Natur.

Entgöttert ist hier bei SchiUer die Natur sowohl durch die mechanistische
Naturwissenschaft (Newton), wie durch die Einsicht des Vernunftideahsmus.
Am berühmtesten ist wohl Jean Pauls Totenrede auf den naiven Pantheismus
des 18. Jahrhunderts, seine bereits 1789/90 entstandene «Rede des toten
Christus vom Weltgebäude herab»: «Ich ging durch die Welten, ich stieg in
die Sonnen und flog mit den Milchstraßen durch die Wüsten des Himmels;
aber es ist kein Gott. Ich stieg herab, soweit das Sein seinen Schatten wirft
und schauete in den Abgrund und rief: Vater, wo bist du? Und als ich
aufbhckte zur unermeßUchen Welt nach dem götthchen Auge, starrte sie mich
mit einer leeren, bodenlosen Augenhöhle an; und die Ewigkeit lag auf dem

890



Chaos und zernagte es und widerkäuete sich.» Der Kreis ist geschlossen: die
Sätze erinnern wieder an Stimmungen, die sich bei Böhme oder bei Gryphius
fanden.

Es ist nicht nötig, das dichterische Welt-Bild bis in die Gegenwart hinein
zu verfolgen. Vom Thema «Kopernikus» aus wäre es eine bloße
Nachgeschichte, ein EpUog. Die Kraft der Raumbegeisterung, des « Stern-unterSternen

»-Enthusiasmus, ist gebrochen. Daran ändern wenig die neuen
Beschwörungen des Weltenraums, etwa in den Gedichten Gottfried Kellers : sie

tragen romantischen Charakter, d. h. sie verstehen sich heimUch selbst als

Projektionen, wenn nicht gar als bloße poetische Wunschbilder. Und noch
weniger dürften die kosmischen Visionen repräsentativ sein, die aus
Neuromantik und Expressionismus um die Jahrhundertwende geboren wurden,
z. B. Däublers und Momberts kosmische Lyrik. Auch Rilkes nächtlicher
Weltraum, dem immer wieder großartige Verse gelten, meint nicht den Raum
der Astronomen, sondern einen unsichtbaren Raum der Dichtung, in den
sich die vergängUche äußere Welt aUein retten kann. Und inzwischen hat ja
das Unendüchkeits- und Raumpathos des 17. und 18. Jahrhunderts nicht nur
seine erkenntnis-theoretischen, sondern seine physikaUsch-mathematischen
Grundlagen verloren. Welche dichterischen MögUchkeiten das Weltbild
Einsteins besitzt, hat uns hier nicht zu beschäftigen, ebenso wenig wie die Frage
nach seiner sinnmäßigen Deutung. Auf Analogien zwischen dem Raum-Zeit-
Stil der modernen Kunst und dem modernen physikahschen Weltbild wurde
schon hingewiesen.

Aber wir können wenigstens versuchen, aus dem dichterischen und
reügiösen Schicksal des kopernikanischen Weltbildes ein paar Folgerungen zu
ziehen. In den berühmten Sätzen, in welchen Goethe die Wirkungen
umschreibt, die das Auftreten des Kopernikus zeitigte, spricht er einerseits von
der «ungeahnten Denkfreiheit und Großheit der Gesinnungen», zu welchen

man sich durch die neue Lehre berechtigt und «aufgefordert» fühlte; und
anderseits gibt er zu bedenken, wie vieles durch Kopernikus «in Dunst und
Rauch aufgegangen» sei: «ein zweites Paradies, eine Welt der Unschuld,
Dichtkunst und Frömmigkeit, das Zeugnis der Sinne, die Überzeugung eines

poetisch-rehgiösen Glaubens ».
Dieses BUd einer doppelten, ja widerspruchsvoUen Wirkung hat sich uns

bestätigt. Heimatlosigkeit und Schrecken konnte die subjektive Reaktion sein

auf den Verlust einer heimatlichen, von Gott getragenen Welt, und ihr
entsprach im Objektiven ein entgötterter, leerer Raum unter den Gesetzen

anonymer Mechanik; gerade auch dann, wenn der Raum selbst zur Dimension
Gottes verabsolutiert wurde. Auf der andern Seite das Gefühl der Befreiung
zum grenzenlosen Universum, zum Stolz der Erkenntnis, zur Freude
erkennender Anbetung eines sichtbaren und doch unendlichen Gottes. Man kann
darin einen psychologischen Ablauf sehen: zuerst empfindet der Laie den

891



Schock, er muß umlernen, richtet sich in der neuen Heimat ein, um schließüch
auch diese wieder zu verheren. Doch ist die Ambivalenz auch schon zum
vornherein angelegt. Goethes Formulierungen von der ptolemäischen Welt
der Unschuld, Dichtkunst und Frömmigkeit tragen romantischen Charakter
und übersehen, daß es sich hier auch um eine enge, vergängliche Welt
handelte, die in ihrer Mitte den Teufel trug. Die Vielzahl und Widersprüchlichkeit
der Sinngebungen und dichterischen Interpretationen, die das kopernikanische
Weltmodell gefunden hat, kann uns jedenfalls stutzig machen. Dieses Modell
ist offenbar in seiner Tragweite beschränkt; es gibt keine Sinngebung, die
unausweichlich daraus folgen müßte und ausschheßUch wäre; die gezogenen
Folgerungen umfassen eine weite Skala menschhcher Möghchkeiten. Goethe
nennt die Lehre des Kopernikus die wohl größte «Forderung», die je an die
Menschheit ergangen sei. Er formuhert damit auch den allein faßbaren Sinn

jeder naturwissenschafthchen Erkenntnis: eine Forderung und Herausforderung

an den Menschen, in neuer — wie Goethe sagt — «Großheit der

Gesinnung» sich selbst und seine Stellung in der Welt zu begreifen. Die
Antwort darauf wird zwar nicht beliebig sein, aber keinesfalls nur die Funktion

der naturwissenschafthchen Erkenntnis.
Wir stellten fest, daß der spezifische Wahrheitsgehalt und Wert eines

Gedichts nicht abhängig sei von der Richtigkeit der in diesem Gedicht
verwendeten kosmologischen VorsteUungen. Es bestätigt sich im engern Bereich
der Dichtung, daß eine Sinngebung wissenschaftlicher Lehren nur aus dem
Gesamtbereich menschhcher Wirklichkeit erfolgen kann; dann aber kommt
es auf den Stellenwert an, den eine wissenschaftliche Erkenntnis erhält. Mit
andern Worten : im größeren Zusammenhang erhalten auch die kosmologischen
Vorstellungen der Wissenschaft nur symbolischen Sinn. Das moraUsche und
rehgiöse Schicksal des Menschen ist unabhängig vom so oder so erkannten

physikahschen Raum. Über die SteUung des Menschen im Kosmos entscheidet

nicht die Physik allein.

Dieser Aufsatz verdankt Wesentliches den folgenden Werken:

Alexander Koyré, From the Closed World to the Infinite Universe. Baltimore 1957.
Heinz Heimsoeth, Der Kampf um den Raum in der Metaphysik der Neuzeit. In: Philo¬

sophischer Anzeiger I. Bonn 1926.
Werner Gent, Die Philosophie des Raumes und der Zeit. Bonn 1926.
Dietrich Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt. Halle 1937.
Georges Poulet, Le symbole du cercle infini dans la littérature et la philosophie. In: Revue

de métaphysique et de morale, 1959.
Werner Elert, Morphologie des Luthertums, I. München 1931.
Christof Junker, Das Weltraumbild in der deutschen Lyrik von Opitz bis Klopstock.

Germanische Studien in, Berlin 1932.
Marjorie Hope Nicolson, The Breaking of the Circle. Evanston 111. 1950.

Für wertvoUe Hinweise sei gedankt den Herren Prof. Georges Poulet, Prof. Gerhard Ebe-
ling und Dr. Peter Schäubhn.

892


	Dichter und Weltraum

