
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 7

Artikel: Philosophie in Ungarn

Autor: Hanak, Tibor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie in Ungarn

TIBOR HANAK

DieWurzeln der Philosophie reichten in Ungarn niemals allzu tief in das
Gesellschafts- und Kulturleben hinein, weder vor dem zweiten Weltkrieg, noch nachher.

Es fehlte zwar nicht an hervorragenden Denkern und bekannten
Philosophieprofessoren, wie Melchior Palâgyi oder Âkos von Pauler, aber in der
Gedankenwelt der Ungarn blieb die Philosophie immer etwas Fremdartiges. Sie

lebte ihr eigenes Leben in den höheren akademischen Sphären. Die neuen
Ideen und Ideale wurden von der Literatur emporgehoben. Die Dichter waren
es, die die Zukunft illustrierten; sie hielten der Nation einen Spiegel vor, deckten

die Mißstände auf, übten scharfe Kritik. In den letzten 200 Jahren machte
die ungarische Literatur mehr als einmal Geschichte : in der Zeit der « Sprach-

erneuerungskampagne» am Ende des 18. Jahrhunderts, im Vormärz, um die

Jahrhundertwende, und zuletzt in der ungarischen Revolution. Aber die
Philosophie stand an der Peripherie der Ereignisse. Wenn man trotzdem von der
nicht unbedeutenden Wirkung einiger Philosophen spricht, so verdanken sie

dies im allgemeinen nicht ihrer Philosophie, sondern der Suggestivkraft ihrer
Persönlichkeit, ihrer anderswertigen Wirkung oder dem politischen Amt, das

sie inne hatten. Den wirklich breiten historischen und sozialen Hintergrund
könnte man vielleicht nur bei einer philosophischen Richtung nicht in Abrede
stellen, nämlich bei der scholastischen Philosophie. Einerseits entspricht sie

dem wohlbekannten Traditionahsmus der Ungarn, anderseits waren den
Kirchen bis 1944 Privilegien zugesichert, die eine Verbreitung der religiösen
Weltanschauung erheblich förderten. Damit will natürlich nicht gesagt sein,
daß es sich hier um Wirkungen rein philosophischer Ideen handelt.

Ungarn ging den umfassenden ideologischen Kämpfen unseres Jahrhunderts

ohne große philosophische Vergangenheit entgegen. Zwar zeigte sich
das Land den Strömungen der neuen Ideen nicht verschlossen und machte die

europäische Entwicklung mit, aber nur fraktionsmäßig, das heißt es waren
immer nur Bruchteile der Gesellschaft zur Aufnahme der neuen Anschauungen
bereit. Teils fehlten die wirtschaftlichen, geseUschafthchen und pohtischen
Grundlagen der geistigen Entwicklung, teils betrachteten die Ungarn die
Ideen des Positivismus, Materialismus, Vitalismus als nicht endogene Gedanken,

ja manchmal sogar als einen Angriff auf die ungarische Volksseele und die

geschichthchen Traditionen. Hierbei bildet weder der NationalsoziaUsmus
noch der Marxismus eine Ausnahme.

789



Die nationalsozialistische Doktrin hatte es verhältnismäßig, das heißt im
Vergleich zum Marxismus, leichter, da die Ungarn — wie jedes Volk — zum
nationalen Subjektivismus neigten (der noch von dem strittigen Friedensvertrag

von 1920 angefeuert wurde); die Rassentheorie aber und der Antündivi-
dualismus der Nationalsozialisten blieb ihnen fern. In den Kreisen der geistig
Schaffenden leisteten dem Nationalsoziahsmus sowohl einige Vertreter des

Neothomismus als auch die kleine heroischeGruppe der « Insel » (Sziget) unter der

Leitung von Ludwig Prohaszka und Karl Kerényi einen entschiedenen Widerstand.
Trotz der bolschewistischen Revolution im Jahre 1919 und der Existenz

der illegalen marxistischen Parteien während der 30er Jahre bedeutete der
Marxismus in Ungarn für die großen Schichten der Gesellschaft eine
Nachkriegserscheinung. Diese kam aber nicht vom Westen, sondern vom Osten her. Die
ersten roten Broschüren der «Klassiker des Marxismus » wurden von den

Emigranten aus Moskau und den Propagandisten der Roten Armee ins Land
gebracht. Und das war ein Grund mehr, diese Heftlein nicht gerade gerne in die

Hand zu nehmen.

Wohlgemerkt, die InteUektueUen Ungarns waren selten so aufgeschlossen
für den sozialen Fortschritt und die neuen philosophischen Ideen wie in den

Jahren 1945—1948. Damals war alles, was aus dem Westen kam, sympathisch,
so auch die philosophischen Moden. Der Existenzialismus tritt zu dieser Zeit
über die Welt der Katheder hinaus und wird von den intellektuellen Schichten
mit großer Neugierde aufgenommen; kleinere Schriften, wie «Was ist
Metaphysik?» von Heidegger und «L'Existencialisme est un humanisme» von
Sartre werden veröffentlicht ; der Freudismus und die Psychologie Jungs sind
mit mehreren Werken vertreten ; die kirchlichen Philosophen nehmen die neu-
katholischen Lehren vor allem aus Frankreich über, die Protestanten werben
für die Ideen Karl Barths.

Es währte jedoch nicht lange, und der ideologische Kampf bereitete dem
Enthusiasmus ein bitteres Ende. Die Kommunisten legten die Maske der
Demokratie nieder und griffen die «bürgerUche» Philosophie, Soziologie,
Geschichtsanschauung und Rehgion an, das heißt alles, was nicht zu ihrer Ideologie

gehörte. Die Philosophen wurden aus ihren Forschungen herausgerissen
und gezwungen, sich den volkserzieherischen Aufgaben zu widmen. Die
Vertreter der Konfessionen gaben Broschüren heraus wie «Es gibt eine Seele»,
«Die Existenz Gottes», «Christentum und Materialismus»; die philosophischen

Zeitschriften beschäftigten sich mit Problemen, die mit der Politik im
Zusammenhang standen, zum Beispiel Christentum und Sozialismus,
Philosophie und Demokratie, die Freiheit der Philosophie ; aber auch in den
literarischen Wochenzeitungen und -Zeitschriften wurden weltanschauliche Kämpfe
ausgetragen. Angefangen von den Schuljungen bis zu den Professoren diskutierte

jeder über die Entstehung der Welt, die Existenz Gottes, aber auch über

Grundlagen der Moral, über den Begriff der Freiheit usw., wie einst in der Auf-

.790



klärungszeit. Angesichts der brutalen Gewalt der KP bekamen 1948 die Kritiken

an der kommunistischen Ideologie den Charakter einer Heldentat.
Die nichtmarxistischen Philosophen mußten noch in diesem Jahre ihre

Plätze an den Universitäten, Hochschulen und der Akademie der Wissenschaften

aufgeben; eine ganze Anzahl von Zeitschriften, darunter die 2 philosophischen

— «Athenaeum» und «Pantheon» — wurden eingestellt, die Gesellschaft

für Philosophie aufgelöst, der Philosophieunterricht — im westlichen
Sinne — an den philosophischen Fakultäten abgeschafft; dafür wurde der
Unterricht der stalinistischen Ideologie für alle — ganz gleich, welcher Hochschule

angehörenden — Hörer für obligatorisch erklärt. Im folgenden Jahr
(1949) griff man Georg Lukâcs, den führenden marxistischen Philosophen,
wegen seiner toleranten Haltung an. Sein Gegner, Lâszlo Rudas (Rektor der

neugegründeten Karl-Marx-Universität), starb kurz darauf. Die Philosophie
stand nun völlig verwaist im Kulturleben Ungarns.

Es begannen Jahre ohne Worte : wenn auf philosophischem Gebiet
überhaupt etwas gesagt wurde, so waren es nur pure Wiederholungen russischer

Äußerungen. In den Jahren 1950—1952 gestaltete sich die philosophische
Literatur Ungarns ausgesprochen zu einer Übersetzungs- und Sekundärliteratur
der sowjetischen Veröffentlichungen. Von den 21 neuerschienenen philosophischen

Werken im Jahre 1952 zum Beispiel sind nur zwei von ungarischen, 12

aber von russischen Autoren geschrieben. Wenn man außerdem noch einen
Blick auf die Broschüren und die Werke der Begründer des Marxismus-
Leninismus wirft, so bekommt man eine ungefähre Vorstellung von der
philosophisch-ideologischen Propaganda dieserJahre. Die Werke von Marx, Engels,
Lenin und Stalin sind bis 1953 in ungarischer Sprache in 9 Milhonen Exemplaren

erschienen (nach: «Könyvtaros» [Der Bibliothekar], 3. Jg., Nr. 6,
S. 47). Vergleichen wir den Prozentsatz der veröffentlichten Bücher mit dem
der Broschüren, so erhalten wir folgendes Bild :

1949 Bücher 29,7%, Broschüren 67,4%
1950 ïî 32>3% >) 64,9°/
1951 )7 3i,o% ¦>y 63,7°/
1952 •>¦> 33,5% 55 5 8,6°/
!?53 lì 33,5% >3 5 8,8°/ der Gesamtbuchproduktion,

(Die restlichen Prozente beziehen sich auf Landkarten, Notenhefte etc.)

Ohne die Grenzen des Marxismus zu überschreiten, beginnt 1953 ein
langsamer Normahsierungsprozeß ; eine Wiederbelebung macht sich spürbar. Die
Philosophie erhält einen betont nationalen Charakter; die Vergangenheit der

ungarischen Philosophie wird in den Forschungskreis einbezogen; langsam
aber sicher verheren die russischen Autoren ihre Alleinherrschaft; an ihre Stelle

treten ungarische Philosophen, besonders der Kreis um Lukâcs. Auch die bis-

79



her auf Grund doktrinärer Überlegungen beiseite geschobenen philosophischen

Disziplinen machen sich bemerkbar. Es werden Werke aus dem Bereich
der Psychologie, Logik und Geschichte der Philosophie veröffentlicht. Dabei
bleibt nicht aus, daß die Philosophen zu Ergebnissen und Feststellungen kommen,

die sich mit der Auffassung der Partei nicht völlig decken. So zum
Beispiel Georg Nâdor, der in seinem Buch über Feuerbach in der Frage der
philosophiegeschichtlichen Bedeutung von Marx den Parteistandpunkt überschreitet,

indem er die Hegeische Philosophie höher einschätzt als die von Marx. Solche

kleine Risse in der ideologischen Mauer bedeuten aber noch lange nicht,
daß die Philosophen bewußt gegen den Marxismus revoltierten. Nein, sie waren

Marxisten, aber sie suchten einen besseren, den «wahren» Marxismus; sie

erstrebten vielleicht ideologische Reformen, nicht aber eine Detronisation des

dialektischen Materialismus. Natürlich müßte man hier zwischen bewußter
Zielsetzung und erreichter Wirkung unterscheiden. Nach den Jahren engstirnigen

Dogmatismus wirkte zum Beispiel das Werk Lukâcs' «Die Zerstörung
der Vernunft», besonders aber sein Vortrag im Sommer 1956 über «Reaktion
und Fortschritt in der heutigen Kultur » als ein Öffnen des Horizontes. Natürlich

war es noch immer ein marxistischer Standpunkt, wenn er sagte, man
müsse an Stelle des «abstrakten» Gegensatzes von Kapitalismus und SoziaUsmus

den des Friedens und Krieges bzw. des Fortschrittes und der Reaktion
setzen. Auf Grund solcher Erklärungen hofften viele, daß die «fortschrittlichen»

Denker des Westens in das ungarische Kulturleben Eingang
finden könnten. — Wer lange Zeit im Dunkeln sitzt, grüßt schon in der

Dämmerung die leuchtende Sonne. Außerdem war im Lande so viel Elend,
auch auf kulturellem Gebiet, daß «das Elend der Philosophie» nicht das
brennendste Problem war. Auch für die Philosophen selbst nicht Die philosophische

Diskussion des Petöfi-Kreises zeigte einleuchtend, daß es hier nicht um
theoretische Probleme ging, sondern um Grundwerte, die das Leben erst
lebenswert, das Suchen nach der Wahrheit erst suchenswert machten. Es sollte
zuerst erwiesen werden, daß es sich lohnte, über ideologische Probleme zu
sprechen; es gab genug Mißstände, die zuerst behoben werden mußten: so
hatte zum Beispiel Georg Lukâcs keinen Lehrstuhl, es gab keine philosophische
Zeitschrift, kein Institut für Philosophie an der Akademie der Wissenschaften;
die « Zitatologie » sollte verschwinden, die ja doch zu nichts anderem diente,
als die Furcht zu tarnen, etwas Neues und Unerlaubtes zu sagen. In jenen
Tagen bekommen die Philosophen zu spüren, daß der Mut zu sprechen und zu
schreiben ein himmlisches Gefühl ist. Aber die Schriftsteller konnten besser

fühlen und mutiger sprechen...
Es kam nicht mehr zu einer Philosophie der Freiheit oder dazu, die

nichtmarxistischen Philosophen pubhzieren zu lassen, wie dies in Polen der FaU ist.
Aber das Streben nach einem weiten Horizont ging zunächst auch nach der
Revolution nicht verloren. 1957 lassen sich sogar einige positive Änderungen

792



registrieren, wie die Gründung einer philosophischen Zeitschrift und die des

philosophischen Institutes an der Akademie, die Wiedereinführung des Unterrichtes

von Psychologie und Logik an den Universitäten, die Einbürgerung der
Geschichte der Philosophie an den Parteischulen und im Ideologieunterricht
der Hochschulen. Besonders die erste Nummer der Ungarischen Philosophischen

Rundschau (Magyar Filozófiai Szemle) spiegelt den noch immer
wirkenden Reformgeist der Philosophen. Im Vorwort der Zeitschrift verurteilt
Béla Fogarasi (gest. 1959), damals Vizepräsident der Akademie der
Wissenschaften, die revisionistischen Ansichten im allgemeinen, meint aber unter
anderem: «Die marxistische Richtung schließt nicht aus, daß in unserer
Zeitschrift Diskussionsartikel und Beiträge veröffentlicht werden können, die
anderer Meinung sind, wenn sie nur der Sache des Sozialismus und des Friedens
dienen. »

Bald darauf wird Georg Lukâcs pensioniert, aus dem Redaktionskolleg der
Zeitschrift ausgeschlossen. In der Großkundgebung der Akademie (1957)
erklärt der Präsident, Istvân Rusznyâk, es sei «verständlich, daß die Akademie
die entsprechenden Konsequenzen ziehen würde, je nach dem, was für ein
Verhalten die einzelnen Mitgheder während und nach der Konterrevolution
bewiesen haben ». Damit beginnt die antirevisionistische Hetzkampagne auch auf
wissenschaftlichem Gebiete. Man greift vor aUem Georg Lukâcs und seinen

Kreis an. Es wird ihm in erster Linie vorgeworfen, die Theorie des Klassenkampfes

nicht verstanden zu haben, denn er habe «demokratische Illusionen»
und «ideologische Koexistenz» verkündet. Aus den noch heute andauernden
Kritiken erfahren wir, daß seine Theorie eine «demobilisierende» und
«pseudohumanistische» Lehre, eine «abstrakt-ideologische Anschauung»,
«antimarxistische» Auffassung, ein «maßloser Subjektivismus» u. a. sei. Aber nicht
nur Lukâcs, auch seine Schüler, wie Agnes HeUer, sind in Ungnade gefallen;
sie sind aus dem öffentlichen Leben der Philosophie verdrängt worden. Nach
den letzten Informationen unterrichtet Agnes Heller zur Zeit in einem
Gymnasium. Selbst der verstorbene Béla Fogarasi wird in den «philosophischen
Thesen» von i960 der «Überbetonung der Gefahren des Dogmatismus und
des persönlichen Kultes » bezichtigt.

Diese Thesen als letztes Dokument der Verurteilung der ungarischen
Philosophen zur Zwangsarbeit in der Propagandamaschinerie haben wieder eine

primitive Einheitlichkeit zum Ideal, die so weit geht, daß die Auftraggeber
der Philosophen Angst haben vor der Wirkung der Philosophiegeschichte. Es
heißt ja in den Thesen, ein allzu intensiver Unterricht der Philosophiegeschichte

könne von großer Gefahr sein.
Was bleibt also heute einem Philosophen unter Kâdâr übrig? — Entweder

zu verstummen, wie Lukâcs, Heller, Nâdor usw. oder den Geist der
Philosophie zu verraten — oder den Rat Descartes' befolgen, den ein ungarischer
Philosoph vor ein paar Jahren nicht ganz zufällig zitierte: «Ich möchte

793



auf aUe FäUe, daß Du Deine neuartigen Gedanken nicht (offen)
vorträgst, sondern Dich äußerhch an die alten Prin2ipien hältst. Du soUst Dich
damit begnügen, zu den alten neue Argumente hinzuzufügen; dies kann Dir
niemand übelnehmen; und diejenigen, die Deine Argumente verstehen, werden

von sich aus darauf schUeßen können, was Du ihnen klarmachen wolltest »

(Correspondance, Bd. 5).

Das Wunder

THOMAS TASNÄDY

Als die Soldaten der sowjetischen Armee das letzte in deutscher Hand befindliche

BoUwerk, die Ofener Burg, belagerten, war der Ritter Zeno Kopunovich
ein sechsundsiebzigjähriger Mann mit schlohweißem Haar. Der Ritter, einst

König der mitteleuropäischen Zauberkünstler, wohnte in einem altertümlichen

Haus der Straße, die sich am Fuße der Burg entlangzog. Außer ihm
hatte das Haus noch sieben Bewohner : einen Professor der Medizin und seine

Frau, einen zurückgetretenen Minister, einen ehemaligen Obergespan mit
seiner Tochter, einen Rechnungsrat und den Hausbesorger, der die rauhen
Steinfließen des Ganges wusch, ohne daß man es jemals bemerkte, und tägUch
den Müll verschwinden Ueß.

Weihnachten 1944 feierte noch jeder Bewohner oben. Der Hausbesorger
ging mit Glückwunschschreiben von einem zum anderen und am nächsten

Tag händigte er den Bewohnern einige Zeilen des ehemahgen Ministers aus,
mit denen dieser «als der nach seinem Amt Ranghöchste und somit für das

Schicksal des Hauses in erster Linie Verantwortliche » zu einem Glas friedensmäßigen

Weines und einer Erörterung der Situation einlud.
Der ehemalige Obergespan zog bei dieser Gelegenheit seine

Husarenoffiziersuniform an und der einstige Minister stellte jenes Bild auf die
Schreibtischkante, auf dem er anläßlich seiner Abdankung mit dem Reichsverweser
einen Händedruck tauschte. Auf den Gesichtern malten sich die Zeichen der

Angst. Der Professor der Medizin war schwarz gekleidet, die Zigarre zitterte
zwischen seinen fleischigen Fingern, der Rechnungsrat hatte sein Gesicht mit
Reispuder betupft, um den Schweiß auf seiner geröteten, von Adern durch-

794


	Philosophie in Ungarn

