
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 4: Afrika im Umbruch

Artikel: Afrikanische Prosa der Gegenwart

Autor: Sulzer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Afrikanische Prosa der Gegenwart

PETER SULZER

Wir können heute das literarische Schaffen dreier afrikanischer Generationen
einigermaßen überbbcken. Die erste Generation schreibender Afrikaner trat
vor dem ersten Weltkrieg an die Öffenthchkeit, die zweite in der Zwischenkriegszeit,

die dritte seit Ende des zweiten Weltkrieges, namentlich seit den

fünfziger Jahren. Wenn man die Dichter der «négritude», also die Westindier
und Afroamerikaner nicht zur afrikanischen Literatur im eigentlichen Sinne

zählt, so kann man sagen, die moderne afrikanische Literatur sei in Südafrika
entstanden. Thomas Mofolo, der bedeutendste Prosadichter der ersten
Generation schreibender Afrikaner, stammte aus Basutoland, und die Dichter und
Literaten der Zwischenkriegszeit, die Zulu Herbert und R. Dhlomo und
B. W. Vilakazi, die Xhosa Krune Mqhayi und A. C. Jordan und der Tshwana
S. Plaatjie waren ebenfaUs Südafrikaner. Das südafrikanische Kraftfeld reichte
in einzelnen Fällen sogar über den Limpopo hinaus, so im Falle von Samuel

Ntara von Nyassaland, oder es gab, unabhängig davon, literarische Ansätze
auf portugiesischem Kolonialgebiet. Der Angolese Oscar Bento Ribas schrieb
seinen ersten Roman «Nuvens que passam» schon 1927. Wo immer aber Prosa

geschrieben wurde, sei es von Bantu, sei es von Mischlingen, handelte es sich

um das südliche Afrika im engeren oder weiteren Sinne. Dieses Bild hat sich
seit dem zweiten Weltkrieg vollkommen gewandelt. Die Führerrolle im Bereich
der Literatur ist von Südafrika auf Westafrika übergegangen. Die afrikanische

Nachkriegsprosa gedieh vorwiegend im Westen — in Nigeria, Kamerun,
Guinea, Sierra Leone, dem Kongo und, soweit die Kurzgeschichte in Frage
kommt, auch in Ghana. Symptomatisch für diesen Zug vom Süden nach dem
Westen ist das Verhalten zweier der bekannteren südafrikanischen Prosaisten :

Peter Abrahams, dessen erster Roman «Mine boy» 1946 in Südafrika erschienen

war, wanderte nach den Antillen aus, und Ezekiel Mphahlele, der Verfasser

der Autobiographie «Down second avenue» lebt nun in Offa in Nigeria.
Das Schrifttum der drei Generationen, deren Werke ungefähr im Zeitraum

1900 bis i960 veröffentlicht wurden, berührt zur Hauptsache vier Themenkreise:

afrikanisches Erbe, Zusammenprall mit der ReUgion und ZiviUsation
des weißen Mannes, Entfaltung der individueUen PersönUchkeit und das neue
Weltbild des Afrikaners. Darnach ergeben sich vier Gruppen von Romanen:
der magisch-folkloristische Roman, der Roman des «culture clash», die romanhafte

Selbstbiographie und der philosophisch-allegorische Roman. Streng las-

461



sen sich die Gruppen freibch nicht voneinander trennen, denn sehr oft handelt
es sich um ein Mehr oder Weniger, überschneiden sich mehrere Themenkreise
in ein und demselben Buch. Als fünften Themenkreis könnte man den Humor
bezeichnen, der in verschiedenen Färbungen vor allem im westafrikanischen
Raum vertreten ist, jedoch nur in der Kurzgeschichte zum Träger der Handlung

wird.

Das afrikanische Erbe begegnet uns in der Prosa teils folkloristisch als

Spruchweisheit, in Südafrika etwa in dem unübersetzten Sothoroman «Pitseng» von
Thomas Mofolo oder in weniger gewichtigen Erzählungen, zum Beispiel von
Arthur Fula in Afrikaans oder M. Ntsala in Sotho. Auch die Nigerianer Chinua
Achebe und Onuora Nzekwu bedienen sich in ihren Romanen «Okonkwo
oder das Alte stürzt» (1958) und «Wand of noble wood» (1961) altafrikanischer

Spruchweisheit. Anderseits wird der Sagenschatz Afrikas nicht nur von
europäischen Völkerkundlern, sondern neuerdings von Afrikanern selber
gesammelt — John Mbiti gibt in Paris eine Sammlung von Kenya-Sagen heraus

—, und diese Sammeltätigkeit wiederum gibt den Anlaß zum Entstehen
eigentbch folkloristischer Prosa, so etwa der Geschichtensammlung «Echos
da minha terra» und des von deren Verfasser, O. B. Ribas, selbst als «romance
folclorico angolano » bezeichneten Romans « Uanga »(1951/52). Im gleichen
Zusammenhang mag auch die Novelle «L'échelle de l'araignée» des Kongolesen
M. A. R. Bolamba (1945) erwähnt werden. Während der Mischhng Ribas dem
afrikanischen Volksglauben einigermaßen fremd gegenübersteht, ihn aus

ethnologischem Interesse verwertet und einem gebildeten PubUkum vorsetzt,
kettete der viel weniger gebildete Westnigerianer Amos Tutuola afrikanische
Ammengeschichten und Mythen aneinander und gab ihnen einen gemeinsamen
Rahmen. So entstanden die in ihrer Art einzigen Romane «Der Palmweintrinker»

(1952) und «My bfe in the bush of ghosts» (i960).
Tutuola ist ein Original der Naivität. Seine Bücher lesen sich wie man einen

Traum träumt. Sie sind Fundgruben für Ethnologen und Psychoanalytiker,
sprechen aber durch die urtümhche Komik, die grotesken, das Wesen von
Nachtmahr und Kinderschreck in Bilder fassenden Phantastereien, die teilweise
tiefe Symbohk und nicht zuletzt den unbeschwerten Stil des Nigerianerenghsch
auch unmittelbar an. Nach Grashüpferart — so kennzeichnet ein anderer
westafrikanischer Autor, Edward Horatio Jones, selbst seine Schreibweise —
führt der Weg sprunghaft von einer Assoziation zur andern. Die Sagenwelt des

Afrikaners ist übrigens weder bei Tutuola noch bei andern Schriftstellern, die
sie darstellen oder verwenden, unserer Märchenwelt des «Es war einmal» zu
vergleichen. Sie durchdringt meist die Gegenwart: das Phantastische steUt

sich auf gleicher Ebene neben den Gegenstand der modernen Zivüisation. Im
Busch gibt es Geister, die als elektrische Scheinwerfer wirken und wie Flug-

462



zeuge landen, da gibt es ferngelenktes Juju und fernsehende Handflächen.
Der altafrikanische Animismus belebt und beseelt die Erzeugnisse unserer
materialisierten Kultur. Und neben technischen bezieht Tutuola auch christliche
Vorstellungen in den Kreis seines magischen Weltbildes mit ein. Das Kind
im Erwachsenen hat einen eigenthchen Synkretismus von Heidentum und
Christentum und eine Art natürhcher Koexistenz von mythischem und
technischem Zeitalter zustande gebracht.

Damit aber ist schon der zweite Themenkreis der afrikanischen Literatur
angeschnitten — der ZusammenpraU Afrikas mit der westUchen Zivilisation und
Rebgion, der «culture clash», der die umfangreichste Gruppe von
Prosastücken umschbeßt und auch auf die andern Themenkreise übergreift. Zu den
Prosaisten des «culture clash» zähle ich in Südafrika ältere Autoren wie Th.
Mofolo, R. Dhlomo, B. W. Vilakazi, A. C. Jordan, A. S. Mopeli-Paulus und
Peter Abrahams und sodann die jüngeren, meist Verfasser von Kurzgeschichten:

die Mischbnge Richard Rive, James Matthews und Peter Clarke; die
Bantu-Autoren Khaketla, Bloke Modisane, Dyke Sentso, Ezekiel Mphahlele,
Woodie Manqupu, Arthur Maimane, Casey Motsisi, CanThemba, Arthur Fula.
Die wichtigsten Namen in Westafrika sind in diesem Zusammenhang : Chinua
Achebe, T. M. Aluko, Onuora Nzekwu, Mabel Imoukhouede, Cyprian Ek-
wensi (Nigeria), Mongo Beti und Ferdinand Oyono (Kamerun), Wilbam
Conton (Sierra Leone) und im Kongo : André-Roumain Bokwango und Dieu-
donné Mutombo. Das erste und Ursprüngbchste im «culture clash» war die

Begegnung mit dem Christentum, sei es in der Form der Zuwendung zur
Rebgion der Europäer wie bei Thomas Mofolo, sei es in heroisch-romantischer
Rückschau und im Versuch, die eigene Vergangenheit vor Europa zu
rechtfertigen — André-Roumain Bokwango: «Et l'homme blanc arriva», «L'enfant

inconnu» (1957) und «Roi-enfant» (1958)—,oder auch in Form der
kritischen Distanzierung oder Satire wie im Falle von Mongo Beti — «Le

pauvre Christ de Bomba» (1956) und «Tamtam für den König» (1959) —
und T. M. Aluko: «One man, one wife» (1959).

Eine weitere Komponente im «culture clash» bilden der soziale
Existenzkampfund der Kampf um poUtische Gleichberechtigung. E. Mphahlele, Blöke
Modisane und andere Südafrikaner schildern die Verwahrlosung des städtischen

Negers in der « shanty town ». Richard Rive und Peter Abrahams kämpfen

in ihren Erzählungen und Romanen gegen die Diskriminierung der farbigen

Rassen; oft auch verbindet sich dieses Motiv mit dem Gedanken, die

poUtische Befreiung der südafrikanischen Bantu müsse von Westafrika aus

geschürt und inszeniert werden: dies geschieht in Abrahams' Roman «A
wreath for Udomo» und bei Wilbam Conton in «The African» (i960); beide-

463



mal verläuft übrigens die Intervention im Sande. Der nigerianische Dramatiker
Wole Soyinka führt die südafrikanische Apartheid in einem Radiohörspiel ad

absurdum, in dem er als Folge der Wirkungen einer Atombombe die Schwarzen

weiß werden läßt. Man muß aber zur Vervollständigung des Bildes von
Südafrika im Schrifttum der Afrikaner auch ein Buch wie « Drawn in colour »

von Noni Jabavu (i960) beiziehen, wo die weitgereiste Tochter einer der
Koryphäen der südafrikanischen Bantu-Intelligenzschicht ihre Wiederbegegnung

mit dem Land ihrer Väter schildert und dabei die Berührungspunkte von
Bantu und Buren entdeckt, viel Nettes von den Buren sagt und anderseits die

großen Verschiedenheiten zwischen Südafrika und dem nördlicheren Bantu-
und Negerafrika hervorhebt. Wie anders doch sieht Südafrika im Bbckfeld
dieser gebildeten Bantufrau aus als in dem von Ressentiment gezeichneten
Spiegelbild «Return to Gob» (1953), das der gleichfalls nach Johannesburg
zurückkehrende Mischling Abrahams entwarf!

Eine Variante des sozialen «culture clash» als Romangegenstand findet sich
in der Darstellung des gebildeten Afrikaners, der mit den Kräften des alten

Afrika, mit dem Glauben der Väter, mit Magie und Zauberei in Konflikt
gerät; und das soziologische Gegenstück hierzu ist der durch die europäische
Kolonisation hervorgerufene ZerfaU der altafrikanischen Gesellschaft. Die
Auseinandersetzung endet teils tragisch, so beim Südafrikaner A. C. Jordan,
wo sich der Held des Romans «Wrath of the ancestors » das Leben nimmt,
so auch in den beiden Romanen von Chinua Achebe; oder aber wir hören
das erhabene Gelächter des Dichters über unsere «verrückte Welt» —
eine wiederholt zur Rate gezogene ultima ratio — eine Welt, in der trotz
Christianisierung, Zivilisierung und Technisierung das alte afrikanische
Schlamassel seinen Fortgang nimmt, so in «Tamtam für den König» von
Mongo Beti; oder der Autor — ich denke an Aluko — verzieht sein
Gesicht zur spöttischen Fratze, läßt die neue Ordnung äußerUch siegen, obschon
sich die Praktiken der alten Zauberpriester scheinbar bewähren und der
Halbgebildete, der gegen Christen wie Heiden kämpfte, als gebrochener Mann
endet. Nirgends tritt die Auflösung so stark in Erscheinung wie in Alukos
künstlerisch nicht sehr beglückendem Roman, in dem die händeringende Ma
Sheyi, die Mutter, die ihre Tochter an die Zivihsation verlor, wie ein führerloses

Schiff von einem Gott zum andern hinüberwechselt, so daß der Sieg von
Christentum und Zivilisation wie ein schlechter Witz wirkt. Während Aluko
im materiabsierten Niemandsland landet, wird bei Onuora Nzekwu, «Wand
of noble wood », der alte Glaube wieder erlebte Wirklichkeit. Der Kampf
zwischen altem und neuem Afrika kommt hier im persönhchen Bereich zum Austrag

: eine Liebesheirat in europäischem Sinne scheitert am Bestehen alter
Tabus, ein beliebtes Thema, das mit anderem Ausgang auch Dieudonné Mu-
tombo in «Victoire de l'amour» (1950) und Chinua Achebe in «No longer at
ease» (i960) bearbeitet. Dieser letztere Roman ist eigentbch eine Fortsetzung

464



zum Roman «Okonkwo, oder das Alte stürzt». In «Okonkwo» stellte der
begabte Ostnigerianer das Schicksal der vorletzten Generation dar, die den
Einbruch des weißen Mannes in die afrikanische Kultur erlebt hatte. Der Ibo-
Bauer Okonkwo, eine imposante Gestalt, war den Sitten der Väter treu ergeben,

hatte der Erdgöttin seinem Gelübde gemäß einen Knaben geopfert und
gab sich, als das Alte stürzte, den Tod. Sein Sohn, in dem schon das christhche
Gewissen erwacht war, hatte sich von ihm entfremdet. Der Bruch zwischen
Vater und Sohn überträgt sich von ihm im zweiten Roman auf den Enkel
Okonkwos und dessen Eltern. Der junge Obi Okonkwo kommt als gelehrter
Humanist von England nach Nigeria zurück. Seine guten Vorsätze, sein
europäischer Individualismus und Humanismus und die in England erlernte Moral
des Verwaltungsbeamten gehen angesichts der Realitäten des Lebens in Westafrika

— nach anfängbchem heroischen Widerstand — in die Brüche. Der neue
Regierungsbeamte unterliegt dem modernen Lagos : er lebt auf zu hohem Fuß,
gerät in Schulden, verfällt dadurch der Korruption, die er zuerst bekämpfte.
Und wenn er sich zu schwach erweist, den Versuchungen des modernen
Afrika standzuhalten, so muß er anderseits auch vor dem Afrika seiner Väter
kapituheren; seine Eltern lehnen, obwohl sie als strenggläubige Christen
gelten, das Mädchen, das Obi heiraten wiU, ab, weil sie eine «Osu», eine den
Göttern Geweihte, ist. So läßt Obi seine Gehebte, die ein Kind von ihm erwartet,
im Stich und unterwirft sich damit dem alten Afrika. Aber er ist als Gebildeter
doch so europäisch geworden, daß er über sich selber stolpert. Er läßt sich auf
frischer Tat ertappen und kommt wegen Korruption, die doch allgemein geübt
wird, vor Gericht. Die Welt des modernen Afrikaners erscheint als «the world
upside down», die verrückte Welt — im FaUe Achebes im tragischen, bei
Aluko im zynischen, bei Mongo Beti im humoresken Sinne. Die Welt ist aus
den Fugen. So etwa sieht, auf eine Formel gebracht, das Bild im Roman des

«culture clash» aus. Nur eine Romanfigur scheint im allgemeinen Wirrwarr
die Orientierung zu bewahren: das aufgeweckte, heUhörige afrikanische Kind,
untrüglich wie ein Spiegel, allgegenwärtig wie Gottes Auge. Bei Mongo Beti
spielt der kleine Gustave, der afrikanische Boy des Missionars, diese RoUe des

Wahrheitsvermittlers, bei Aluko der glaubensstarke Dele, der sich als einziger
wirkhch durchsetzt. Das Kind hat im afrikanischen Gegenwartsroman eine

richtungweisende Funktion. An ihm, als Fortsetzer der Ahnenfolge, als
Vermittler zwischen Gestern und Morgen, hängt für den einzelnen Afrikaner in
der Regel ja noch mehr als für den einzelnen Europäer.

Wenn im Roman des « culture clash » der europäische Individualismus oft Lügen

gestraft wird, so bahnte anderseits doch vielen afrikanischen Autoren die

Entdeckung des Individuums den Weg zum Schreiben: Mofolo schuf als erstes

465



Werk seinen autobiographischen Pilgerroman, Camara Laye sein «Enfant
noir» (1954), Mphahlele als erstes größeres Werk sein «Down second avenue»
(1959), Noni Jabavu ihren Erlebnisbericht «Drawn in colour»; J. S. Naigiziki
von Ruanda-Urundi legte seine Bekenntnisse in «Escapade ruandaise» (1950)
nieder und veröffentbchte «Mes transes a trente ans», eine «histoire vécue
mêlée de roman» (1950), und vom Kongolesen M. Ikoka stammt eine weitere

«autobiographie romancée» (1939). Im Unterschied zum folkloristischen
Roman setzt die Selbstbiographie, der ja die Entdeckung der individuellen
PersönUchkeit vorausgehen mußte, wie der Roman des «culture clash» die Berührung

mit der Welt der Abendländer voraus. Aber das Verhältnis zu dieser Welt
ist nicht überall dasselbe. Während sich Mofolos Pilger bewußt von den Vätern
abwandte, deren Ungerechtigkeit ihn zum Aufbruch trieb, wächst bei Camara

Laye das «enfant noir» organisch aus seiner von magischen Mächten bestimmten

Umgebung in das rationale Gefüge Europas hinein; der Bruch mit der

Vergangenheit ist weniger schroff. Und dies gilt nicht nur für das Autobiographische,

sondern für das westafrikanische Schrifttum allgemein. Die Magie
führt hier ihr Sonderdasein, sei es, daß sie die Jugenderinnerungen mit
Geheimnis umwebe (Laye), sei es, daß sie — worüber der Dichter bald spottet
(Aluko, Oyono), bald unbeschwert lacht (Mongo Beti) — von der Zivilisation
ihren Tribut fordere, sei es schließlich, daß sie die «nutzlosen Versuche » dieser

Zivihsation, die Kraft der Magie zu leugnen, Lügen strafe (Nzekwu). Wie
stark heben sich doch solche Ansätze zu einer afrikanischen Renaissance von
der südafrikanischen Situation ab: Während Westafrika das Nebeneinander

von neuem und altem Afrika hinnimmt und oft den Kompromiß zwischen
beiden sucht, lehnt der südafrikanische Bantuneger die ihm von der Regierung
Südafrikas angepriesene Rückkehr zur Tradition ab und glaubt, der «culture
clash» werde ihn mit aller Macht «ins 20. Jahrhundert hineinwerfen. Und wer
unter meinen Landsleuten möchte nicht Schritt halten? Alles sal reg kam, sagen
wir unter uns auf afrikaans, aUes wird sich zum Guten wenden» (Noni
Jabavu).

Der Humor ist mit einer einzigenAusnahme-der MischlingshteraturSüdafrikas-
im Schrifttum des ganzen farbigen Afrika vertreten und bildet wohl den bisher
erfreulichsten Beitrag der Afrikaner zur Literatur. Ferdinand Oyono hielt in
seiner «Vie de boy» (1956) dem Kolonialherrn den Spiegel vor die Nase und
sagte ihm: So sehen wir dich, du miserable Figur! Aber er konnte gleichzeitig
in «Le vieux nègre et la médaille» (1956) über die eigenen Schwächen lachen,
und derselbe Zug zur Selbstironie findet sich bei vielen andern Prosaisten jeder
Romangattung, sogar im philosophischen Roman, hier als Spielerei, als

Galgenhumor, vor. Es sind mir bisher nur zwei Werke dieser Gattung bekannt,
nämüch die AUegorie «Le regard du roi» (1954) von Camara Laye (vgl.

466



Schweizer Monatshefte, Juli i960, S. 436) und der Roman «The mockers»

von Eduard Horatio Jones, einem jungen Afrikaner von Kamerun, den ich
im Dezember i960 anläßlich eines von der nigerianischen Regierung
veranstalteten «Symposiums über afrikanische Kultur» im University CoUege Iba-
dan kennenlernte. In «The mockers » (der Roman wird bei Artemis, Zürich,
erscheinen) verbinden sich alle fünf hier besprochenen Themenkreise zu einer
Einheit: Magie, «culture clash», Selbstbiographie, Weltanschauung und
Humor. Ein Junge, dessen Mutter das alte Afrika verkörpert, hat in Auflehnung
gegen die Welt der «mockers », die Welt der nach Uhrzeiten und wülkürUchen
Gesetzen im Lichte spähender elektrischer Birnen gehenden zivihsierten
Roboter, einen weißen Missionar getötet. Die Mutter, die er begräbt, die afrikanische

Frau, ist das Schicksal, das den zum Tode Verurteilten ruft. Ich sehe den
Roman als eine Art afrikanischer « Schuld und Sühne ». Der Stil ist konkav, die
Form einer Maske vergleichbar. Ein Roman vom Typus der «Mockers » wurde
in Afrika bisher nicht geschrieben.

Ganz aUgemein gilt für die afrikanische Prosa, daß sie noch von der Situation

des kolonialen Afrika ausgeht. Die afrikanische Literatur entstand, als der
weiße Mann Herr war in Afrika. Diese Ausgangslage ist in aUen Themenkreisen

des Romans und der Erzählung stark fühlbar. Ein Roman aus dem freien
Afrika über das freie Afrika fehlt zur Stunde noch. Wir erwarten ihn mit
Spannung, denn erst wenn sich der afrikanische Autor vom kolonialen Erbe einmal
freigeschrieben hat, wird sich zeigen, ob er in Freiheit denWeg der «négritude»
zurück zu den alten Göttern, den Weg in den entgötterten Himmel des homo

faber, den schmaleren Weg zu den Werten abendländischen Geistes oder den

Weg zu einer ihm angemessenen Symbiose von überlieferten und übernommenen

Geisteswerten gehen werde.

Bibliographie

Einzelwerke:

Peter Abrahams, Wild conquest. Faber, London 1951.
— Return to Goli. Faber, London 1953.
— Tell freedom. Faber, London 1954.
— A wreath for Udomo. Faber, London 1956.
Chinua Achebe, Okonkwo oder das Alte stürzt. Henry Goverts, Stuttgart 1959.
— No longer at ease. Heinemann, London i960.
T. M. Aluko, One man, one wife. Nigerian Printing and Publishing Co., Lagos 1959.
Mongo Beti, Le pauvre Christ de Bomba. Robert Laffont, Paris 1956.
— Tam-Tam für den König. Kindler, München 1959.
William Conton, The African. Heinemann, London i960.
Cyprian Ekwensi, People of the City. Andrew Daker, London 1954.
— Jagua Nana. Hutchinson, London i960.
Arthur Fula, Im goldenen Labyrinth. Basler Missionsbuchhandlung, Basel 1956.

467



Noni Jabavu. Drawn in colour. John Murray, London i960.
Edward Horatio Jones, The mockers. Erscheint bei Artemis, Zürich, voraussichtlich 1962.
Camara Laye, L'enfant noir. Pion, Paris 1953.
— Le regard du roi. Pion, Paris 1954.
Thomas Mofolo. Chaka der Zulu. Manesse, Zürich 1953.
Ezekiel Mphahlele, Down second avenue. Faber, London 1959.
Matthew Chinke Nwogu, Der Elefant Goza. Rinn, München 1958.
Onuora Nzekwu, Wand of noble wood. Heinemann, London (1961).
Ferdinand Oyono, Le vieux nègre et la médaille. Julliard, Paris 1956.

— Une vie de boy. Julliard, Paris 1956.
A. S. Mopeli-Paulus and Miriam Basner, Turn to the dark. Jonathan Cape, London 1956.
Oscar Bento Ribas, Uanga. Lello & Ca., Luanda 1951.
— Ecos da minha terra. Lello & Ca., Luanda 1952.
— Ilundo. Museu de Angola, Luanda 1958.
— Missosso. Literatura tradicional angolana, vol. 1. Tip. Angolana, Luanda 1961.
Amos Tutuola, Der Palmweintrinker. Wolfgang Rothe, Heidelberg 1955.
— My life in the bush of ghosts. Faber, London i960.

Anthologien:

Janheinz Jahn, Schwarze Ballade. Diederichs, Düsseldorf 1957.
S. J. Malan, Kom saam. Kleurling-keurverhale, Afrikaanse Pers-Boekhandel, Johannesburg

i960.
Peggy Rutherfoord, Darkness and light. Faith Press, London 1958.
Peter Sulzer, Christ erscheint am Kongo. Salzer, Heilbronn 1958.
— Glut in Afrika. Erscheint bei Artemis, Zürich 1961.

Literatur zur afrikanischen Prosa:

Ulli Beier, Nigerian Literature. In : Nigeria. A special Independence issue ofNigeria Magazine,
Oct. i960, Lagos.

Fact paper 38. Suppl. to the Digest of South African Affairs. July 1957. State Information
Office, Pretoria.

J. M. Jadot, Les écrivains africains du Congo belge et du Ruanda-Urundi. Académie royale
des sciences coloniales. Classes des se. morales et pol. Mém. Nouv. sér. t. 17, fase. 2.
Bruxelles 1959.

Janheinz Jahn, Muntu. Diederichs, Düsseldorf 1958.
Gerald Moore, African writing seen from Salisbury. In: Présence africaine, vol. 3, no 31.

Paris i960.
Lewis Nkosi, African writing. In: Cape Argus, 3./4. Nov i960, Cape Town.
Werner Plum, Algerische Dichtung der Gegenwart. Glock & Lutz, Nürnberg 1959.
The progress of the Bantu peoples towards nationhood. No. 5. Hayne & Gibson, Johannes¬

burg i960.
H. W. Shepherd, Our heritage of literature. In: South African Outlook, Juni 1959, Lovedale

Press, Lovedale.
Peter Sulzer, Schwarze Intelligenz. Atlantis, Zürich 1955 (mit Titelangaben für die Zeit vor

1950).

468


	Afrikanische Prosa der Gegenwart

