Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 4: Afrika im Umbruch

Artikel: Afrikanische Prosa der Gegenwart
Autor: Sulzer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Afrikanische Prosa der Gegenwart

PETER SULZER

Wir kénnen heute das literarische Schaffen dreier afrikanischer Generationen
einigermallen iiberblicken. Die erste Generation schreibender Afrikaner trat
vor dem ersten Weltkrieg an die Offentlichkeit, die zweite in der Zwischen-
kriegszeit, die dritte seit Ende des zweiten Weltkrieges, namentlich seit den
finfziger Jahren. Wenn man die Dichter der «négritude », also die Westindier
und Afroamerikaner nicht zur afrikanischen Literatur im eigentlichen Sinne
zihlt, so kann man sagen, die moderne afrikanische Literatur sei in Stidafrika
entstanden. Thomas Mofolo, der bedeutendste Prosadichter der ersten Gene-
ration schreibender Afrikaner, stammte aus Basutoland, und die Dichter und
Literaten der Zwischenkriegszeit, die Zulu Herbert und R. Dhlomo und
B. W. Vilakazi, die Xhosa Krune Mghayi und A. C. Jordan und der Tshwana
S. Plaatjie waren ebenfalls Siidafrikaner. Das stidafrikanische Kraftfeld reichte
in einzelnen Fillen sogar iiber den Limpopo hinaus, so im Falle von Samuel
Ntara von Nyassaland, oder es gab, unabhingig davon, literarische Ansitze
auf portugiesischem Kolonialgebiet. Der Angolese Oscar Bento Ribas schrieb
seinen ersten Roman «Nuvens que passam» schon 1927. Wo immer aber Prosa
geschrieben wurde, sei es von Bantu, sei es von Mischlingen, handelte es sich
um das siidliche Afrika im engeren oder weiteren Sinne. Dieses Bild hat sich
seit dem zweiten Weltkrieg vollkommen gewandelt. Die Fiihrerrolle im Bereich
der Literatur ist von Siidafrika auf Westafrika iibergegangen. Die afrikanische
Nachkriegsprosa gedieh vorwiegend im Westen — in Nigeria, Kamerun,
Guinea, Sierra Leone, dem Kongo und, soweit die Kurzgeschichte in Frage
kommt, auch in Ghana. Symptomatisch fiir diesen Zug vom Siiden nach dem
Westen ist das Verhalten zweier der bekannteren stidafrikanischen Prosaisten:
Peter Abrahams, dessen erster Roman « Mine boy» 1946 in Stidafrika erschie-
nen war, wanderte nach den Antillen aus, und Ezekiel Mphahlele, der Verfas-
ser der Autobiographie « Down second avenue» lebt nun in Offa in Nigeria.

Das Schrifttum der drei Generationen, deren Werke ungefihr im Zeitraum
1900 bis 1960 veroffentlicht wurden, beriihrt zur Hauptsache vier Themen-
kreise: afrikanisches Erbe, Zusammenprall mit der Religion und Zivilisation
des weilen Mannes, Entfaltung der individuellen Personlichkeit und das neue
Weltbild des Afrikaners. Darnach ergeben sich vier Gruppen von Romanen:
der magisch-folkloristische Roman, der Roman des «culture clash », die roman-
hafte Selbstbiographie und der philosophisch-allegorische Roman. Streng las-

461



sen sich die Gruppen freilich nicht voneinander trennen, denn sehr oft handelt
es sich um ein Mehr oder Weniger, iiberschneiden sich mehrere Themenkreise
in ein und demselben Buch. Als fiinften Themenkreis konnte man den Humor
bezeichnen, der in verschiedenen Firbungen vor allem im westafrikanischen
Raum vertreten ist, jedoch nur in der Kurzgeschichte zum Triger der Hand-

lung wird.

* *
k

Das afrikanische Erbe begegnet uns in der Prosa teils folkloristisch als Spruch-
weisheit, in Siidafrika etwa in dem uniibersetzten Sothoroman «Pitseng» von
Thomas Mofolo oder in weniger gewichtigen Erzihlungen, zum Beispiel von
Arthur Fula in Afrikaans oder M. Ntsala in Sotho. Auch die Nigerianer Chinua
Achebe und Onuora Nzekwu bedienen sich in ihren Romanen «Okonkwo
oder das Alte stirzt» (1958) und «Wand of noble wood» (1961) altafrikani-
scher Spruchweisheit. Anderseits wird der Sagenschatz Afrikas nicht nur von
europiischen Volkerkundlern, sondern neuerdings von Afrikanern selber ge-
sammelt — John Mbiti gibt in Paris eine Sammlung von Kenya-Sagen her-
aus —, und diese Sammeltitigkeit wiederum gibt den Anla3 zum Entstehen
eigentlich folkloristischer Prosa, so etwa der Geschichtensammlung «Echos
da minha terra» und des von deren Verfasser, O. B. Ribas, selbst als «romance
folclorico angolano» bezeichneten Romans « Uanga» (1951/52). Im gleichen Zu-
sammenhang mag auch die Novelle «L’échelle de I’araignée» des Kongolesen
M. A. R. Bolamba (1945) erwihnt werden. Wihrend der Mischling Ribas dem
afrikanischen Volksglauben einigermaBen fremd gegeniibersteht, ihn aus
ethnologischem Interesse verwertet und einem gebildeten Publikum vorsetzt,
kettete der viel weniger gebildete Westnigerianer Amos Tutuola afrikanische
Ammengeschichten und Mythen aneinander und gab ihnen einen gemeinsamen
Rahmen. So entstanden die in ihrer Art einzigen Romane «Der Palmwein-
trinker» (1952) und «My life in the bush of ghosts» (1960). '
Tutuola ist ein Original der Naivitit. Seine Biicher lesen sich wie man einen
Traum triumt. Sie sind Fundgruben fir Ethnologen und Psychoanalytiker,
sprechen aber durch die urtiimliche Komik, die grotesken, das Wesen von
Nachtmahr und Kinderschreck in Bilder fassenden Phantastereien, die teilweise
tiefe Symbolik und nicht zuletzt den unbeschwerten Stil des Nigerianerenglisch
auch unmittelbar an. Nach Grashiipferart — so kennzeichnet ein anderer west-
afrikanischer Autor, Edward Horatio Jones, selbst seine Schreibweise —
fithrt der Weg sprunghaft von einer Assoziation zur andern. Die Sagenwelt des
Afrikaners ist ibrigens weder bei Tutuola noch bei andern Schriftstellern, die
sie darstellen oder verwenden, unserer Mirchenwelt des «Es war einmal» zu
vergleichen. Sie durchdringt meist die Gegenwart: das Phantastische stellt
sich auf gleicher Ebene neben den Gegenstand der modernen Zivilisation. Im
Busch gibt es Geister, die als elektrische Scheinwerfer wirken und wie Flug-

462



zeuge landen, da gibt es ferngelenktes Juju und fernsehende Handflichen.
Der altafrikanische Animismus belebt und beseelt die Erzeugnisse unserer ma-
terialisierten Kultur. Und neben technischen bezieht Tutuola auch christliche
Vorstellungen in den Kreis seines magischen Weltbildes mit ein. Das Kind
im Erwachsenen hat einen eigentlichen Synkretismus von Heidentum und
Christentum und eine Art natiitlicher Koexistenz von mythischem und tech-
nischem Zeitalter zustande gebracht.

ES *
*

Damit aber ist schon der zweite Themenkreis der afrikanischen Literatur an-
geschnitten — der Zusammenprall Afrikas mit der westlichen Zivilisation und
Religion, der «culture clash», der die umfangreichste Gruppe von Prosa-
sticken umschlieBtund auch auf die andern Themenkreise iibergreift. Zu den
Prosaisten des «culture clash» zihle ich in Siidafrika iltere Autoren wie Th.
Mofolo, R. Dhlomo, B. W. Vilakazi, A. C. Jordan, A. S. Mopeli-Paulus und
Peter Abrahams und sodann die jiingeren, meist Verfasser von Kurzgeschich-
ten: die Mischlinge Richard Rive, James Matthews und Peter Clarke; die
Bantu-Autoren Khaketla, Bloke Modisane, Dyke Sentso, Ezekiel Mphahlele,
Woodie Manqupu, Arthur Maimane, Casey Motsisi, Can Themba, Arthur Fula.
Die wichtigsten Namen in Westafrika sind in diesem Zusammenhang: Chinua
Achebe, T. M. Aluko, Onuora Nzekwu, Mabel Imoukhouede, Cyprian Ek-
wensi (Nigeria), Mongo Beti und Ferdinand Oyono (Kamerun), William
Conton (Sierra Leone) und im Kongo: André-Roumain Bokwango und Dieu-
donné Mutombo. Das erste und Utrspriinglichste im «culture clash» war die
Begegnung mit dem Christentum, sei es in der Form der Zuwendung zur
Religion der Europier wie bei Thomas Mofolo, sei es in heroisch-romantischer
Riickschau und im Versuch, die eigene Vergangenheit vor Europa zu recht-
fertigen — André-Roumain Bokwango: «Et ’'homme blanc arrivay, «L’en-
fant inconnu» (1957) und «Roi-enfant» (1958) —, oder auch in Form der kri-
tischen Distanzierung oder Satire wie im Falle von Mongo Beti — «Le
pauvre Christ de Bomba» (1956) und «Tamtam fiir den Konig» (1959) —
und T. M. Aluko: «One man, one wife» (1959).

Eine weitere Komponente im «culture clash» bilden der soziale Existenz-
kampf und der Kampf um politische Gleichberechtigung. E. Mphahlele, Bloke
Modisane und andere Siidafrikaner schildern die Verwahtlosung des stidti-
schen Negers in der «shanty town». Richard Rive und Peter Abrahams kimp-
fen in ihren Erzihlungen und Romanen gegen die Diskriminierung der farbi-
gen Rassen; oft auch verbindet sich dieses Motiv mit dem Gedanken, die
politische Befreiung der siidafrikanischen Bantu miisse von Westafrika aus
geschiirt und inszeniert werden: dies geschieht in Abrahams’ Roman «A
wreath for Udomo » und bei William Conton in «The African» (1960); beide-

463



mal verlduft iibrigens die Intervention im Sande. Der nigerianische Dramatiker
Wole Soyinka fithrt die stidafrikanische Apartheid in einem Radiohorspiel ad
absurdum, in dem er als Folge der Wirkungen einer Atombombe die Schwar-
zen weill werden liBt. Man mul3 aber zur Vervollstindigung des Bildes von
Stidafrika im Schrifttum der Afrikaner auch ein Buch wie « Drawn in colour»
von Noni Jabavu (1960) beiziehen, wo die weitgereiste Tochter einer der
Koryphiden der siidafrikanischen Bantu-Intelligenzschicht ihre Wiederbegeg-
nung mit dem Land ihrer Viter schildert und dabei die Berithrungspunkte von
Bantu und Buren entdeckt, viel Nettes von den Buren sagt und anderseits die
groBen Verschiedenheiten zwischen Studafrika und dem noérdlicheren Bantu-
und Negerafrika hervorhebt. Wie anders doch sieht Studafrika im Blickfeld
dieser gebildeten Bantufrau aus als in dem von Ressentiment gezeichneten
Spiegelbild «Return to Goli» (1953), das der gleichfalls nach Johannesburg
zuriickkehrende Mischling Abrahams entwarf!

Eine Variante des sozialen «culture clash » als Romangegenstand findet sich
in der Darstellung des gebildeten Afrikaners, der mit den Kriften des alten
Afrika, mit dem Glauben der Viter, mit Magie und Zauberei in Konflikt
gerit; und das soziologische Gegenstiick hierzu ist der durch die europiische
Kolonisation hervorgerufene Zerfall der altafrikanischen Gesellschaft. Die
Auseinandersetzung endet teils tragisch, so beim Siidafrikaner A. C. Jordan,
wo sich der Held des Romans «Wrath of the ancestors» das Leben nimmt,
so auch in den beiden Romanen von Chinua Achebe; oder aber wir horen
das erhabene Gelichter des Dichters iiber unsere «verrickte Welt» —
eine wiederholt zur Rate gezogene ultima ratio — eine Welt, in der trotz
Christianisierung, Zivilisierung und Technisierung das alte afrikanische
Schlamassel seinen Fortgang nimmt, so in «Tamtam fiir den Koénig» von
Mongo Beti; oder der Autor — ich denke an Aluko — verzieht sein Ge-
sicht zur spottischen Fratze, 1it die neue Ordnung duBerlich siegen, obschon
sich die Praktiken der alten Zauberpriester scheinbar bewihren und der Halb-
gebildete, der gegen Christen wie Heiden kidmpfte, als gebrochener Mann
endet. Nirgends tritt die Auflésung so stark in Erscheinung wie in Alukos
kiinstlerisch nicht sehr begliickendem Roman, in dem die hinderingende Ma
Sheyi, die Mutter, die ihre Tochter an die Zivilisation verlor, wie ein fithrer-
loses Schift von einem Gott zum andern hiniiberwechselt, so dal der Sieg von
Christentum und Zivilisation wie ein schlechter Witz wirkt. Wihrend Aluko
im materialisierten Niemandsland landet, wird bei Onuora Nzekwu, «Wand
of noble wood », der alte Glaube wieder erlebte Wirklichkeit. Der Kampf zwi-
schen altem und neuem Afrika kommt hier im persénlichen Bereich zum Aus-
trag: eine Liebesheirat in europiischem Sinne scheitert am Bestehen alter Ta-
bus, ein beliebtes Thema, das mit anderem Ausgang auch Dieudonné Mu-
tombo in «Victoire de 'amour» (1950) und Chinua Achebe in «No longer at
ease» (1960) bearbeitet. Dieser letztere Roman ist eigentlich eine Fortsetzung

464



zum Roman «Okonkwo, oder das Alte stiirzt». In «Okonkwo» stellte der
begabte Ostnigerianer das Schicksal der votletzten Generation dar, die den
Einbruch des weilen Mannes in die afrikanische Kultur etlebt hatte. Der Ibo-
Bauer Okonkwo, eine imposante Gestalt, war den Sitten der Viter treu erge-
ben, hatte der Erdgéttin seinem Geliibde gemiB einen Knaben geopfert und
gab sich, als das Alte stiirzte, den Tod. Sein Sohn, in dem schon das christliche
Gewissen erwacht war, hatte sich von ihm entfremdet. Der Bruch zwischen
Vater und Sohn ibertrigt sich von ihm im zweiten Roman auf den Enkel
Okonkwos und dessen Eltern. Der junge Obi Okonkwo kommt als gelehrter
Humanist von England nach Nigeria zuriick. Seine guten Vorsitze, sein euro-
piischer Individualismus und Humanismus und die in England erlernte Moral
des Verwaltungsbeamten gehen angesichts der Realititen des Lebens in West-
afrika — nach anfinglichem heroischen Widerstand — in die Briiche. Der neue
Regierungsbeamte unterliegt dem modernen Lagos: er lebt auf zu hohem FuB,
gerit in Schulden, verfillt dadurch der Korruption, die er zuerst bekimpfte.
Und wenn er sich zu schwach erweist, den Versuchungen des modernen
Afrika standzuhalten, so muB} er anderseits auch vor dem Afrika seiner Viter
kapitulieren; seine Eltern lehnen, obwohl sie als strenggliubige Christen gel-
ten, das Midchen, das Obi heiraten will, ab, weil sie eine «Osu», eine den
Gottern Geweihte,ist. So 1468t Obi seine Geliebte, die ein Kind von ihm erwartet,
im Stich und unterwirft sich damit dem alten Afrika. Aber er ist als Gebildeter
doch so europiisch geworden, daB3 er iiber sich selber stolpert. Er 146t sich auf
frischer Tat ertappen und kommt wegen Korruption, die doch allgemein getibt
wird, vor Gericht. Die Welt des modernen Afrikaners erscheint als «the world
upside downw, die verriickte Welt — im Falle Achebes im tragischen, bei
Aluko im zynischen, bei Mongo Beti im humoresken Sinne. Die Welt ist aus
den Fugen. So etwa sieht, auf eine Formel gebracht, das Bild im Roman des
«culture clash» aus. Nur eine Romanfigur scheint im allgemeinen Wirrwarr
die Orientierung zu bewahren: das aufgeweckte, hellhérige afrikanische Kind,
untriiglich wie ein Spiegel, allgegenwirtig wie Gottes Auge. Bei Mongo Beti
spielt der kleine Gustave, der afrikanische Boy des Missionars, diese Rolle des
Wahrheitsvermittlers, bei Aluko der glaubensstarke Dele, der sich als einziger
wirklich durchsetzt. Das Kind hat im afrikanischen Gegenwartsroman eine
richtungweisende Funktion. An ihm, als Fortsetzer der Ahnenfolge, als Ver-
mittler zwischen Gestern und Morgen, hingt fir den einzelnen Afrikaner in
der Regel ja noch mehr als fiir den einzelnen Europier.

* *
*x

Wenn im Roman des «culture clash» der europiische Individualismus oft Lii-
gen gestraft wird, so bahnte anderseits doch vielen afrikanischen Autoren die
Entdeckung des Individuums den Weg zum Schreiben: Mofolo schuf als erstes

465



Werk seinen autobiographischen Pilgerroman, Camara Laye sein «Enfant
noir» (1954), Mphahlele als erstes groBeres Werk sein «Down second avenue »
(1959), Noni Jabavu ihren Erlebnisbericht « Drawn in colour»; J. S. Naigiziki
von Ruanda-Urundi legte seine Bekenntnisse in « Escapade ruandaise» (1950)
nieder und veroffentlichte «Mes transes a trente ans», eine «histoire vécue
mélée de roman» (1950), und vom Kongolesen M. Ikoka stammt eine weitere
«autobiographie romancée» (1939). Im Unterschied zum folkloristischen Ro-
man setzt die Selbstbiographie, der ja die Entdeckung der individuellen Per-
sonlichkeit vorausgehen mufite, wie der Roman des «culture clash » die Beriih-
rung mit der Welt der Abendlinder voraus. Aber das Verhiltnis zu dieser Welt
ist nicht berall dasselbe. Wihrend sich Mofolos Pilger bewuB3t von den Vitern
abwandte, deren Ungerechtigkeit ihn zum Aufbruch trieb, wichst bei Camara
Laye das «enfant noir» organisch aus seiner von magischen Michten bestimm-
ten Umgebung in das rationale Gefiige Europas hinein; der Bruch mit der
Vergangenheit ist weniger schroff. Und dies gilt nicht nur fiir das Autobiogra-
phische, sondern fiir das westafrikanische Schrifttum allgemein. Die Magie
fuhrt hier ihr Sonderdasein, sei es, daB sie die Jugenderinnerungen mit Ge-
heimnis umwebe (Laye), sei es, daB} sie — woriiber der Dichter bald spottet
(Aluko, Oyono), bald unbeschwert lacht (Mongo Beti) — von der Zivilisation
ihren Tribut fordere, sei es schlieBlich, daf3 sie die «nutzlosen Versuche » dieser
Zivilisation, die Kraft der Magie zu leugnen, Liigen strafe (Nzekwu). Wie
stark heben sich doch solche Ansitze zu einer afrikanischen Renaissance von
der siidafrikanischen Situation ab: Wihrend Westafrika das Nebeneinander
von neuem und altem Afrika hinnimmt und oft den Kompromif3 zwischen
beiden sucht, lehnt der stidafrikanische Bantuneger die ihm von der Regierung
Suidafrikas angepriesene Riickkehr zur Tradition ab und glaubt, der «culture
clash» werde ihn mit aller Macht «ins 20. Jahrhundert hineinwerfen. Und wer
unter meinen Landsleuten mochte nicht Schritt halten? A/les sal reg kom, sagen

wir unter uns auf afrikaans, alles wird sich zum Guten wenden» (Noni
Jabavu).

* *
*

Der Humorist miteiner einzigen Ausnahme—der MischlingsliteraturStidafrikas —
im Schrifttum des ganzen farbigen Afrika vertreten und bildet wohl den bisher
erfreulichsten Beitrag der Afrikaner zur Literatur. Ferdinand Oyono hielt in
seiner «Vie de boy» (1956) dem Kolonialherrn den Spiegel vor die Nase und
sagte ihm: So sehen wir dich, du miserable Figur! Aber er konnte gleichzeitig
in «Le vieux négre et la médaille» (1956) tiber die eigenen Schwichen lachen,
und derselbe Zug zur Selbstironie findet sich bei vielen andern Prosaisten jeder
Romangattung, sogar im philosophischen Roman, hier als Spiclerei, als Gal-
genhumor, vor. Es sind mir bisher nur zwei Werke dieser Gattung bekannt,
nimlich die Allegorie «Le regard du roi» (1954) von Camara Laye (vgl.

466



Schweizer Monatshefte, Juli 1960, S. 436) und der Roman «The mockers»
von Eduard Horatio Jones, einem jungen Afrikaner von Kamerun, den ich
im Dezember 1960 anliBlich eines von der nigerianischen Regierung veran-
stalteten « Symposiums tiber afrikanische Kultur» im University College Iba-
dan kennenlernte. In «The mockers» (der Roman wird bei Artemis, Ziirich,
erscheinen) verbinden sich alle fiinf hier besprochenen Themenkreise zu einer
Einheit: Magie, «culture clash», Selbstbiographie, Weltanschauung und Hu-
mor. Ein Junge, dessen Mutter das alte Afrika verkorpert, hat in Auflehnung
gegen die Welt der «mockers », die Welt der nach Uhrzeiten und willkirlichen
Gesetzen im Lichte spihender elektrischer Birnen gehenden zivilisierten Ro-
boter, einen weilen Missionar getotet. Die Mutter, die er begribt, die afrika-
nische Frau, ist das Schicksal, das den zum Tode Verurteilten ruft. Ich sehe den
Roman als eine Art afrikanischer « Schuld und Sithne ». Der Stil ist konkav, die
Form einer Maske vergleichbar. Ein Roman vom Typus der « Mockers » wurde
in Afrika bisher nicht geschrieben.

Ganz allgemein gilt fiir die afrikanische Prosa, daB sie noch von der Situa-
tion des kolonialen Afrika ausgeht. Die afrikanische Literatur entstand, als der
weille Mann Herr war in Afrika. Diese Ausgangslage ist in allen Themenkrei-
sen des Romans und der Erzihlung stark fithlbar. Ein Roman aus dem freien
Afrika tiber das freie Afrika fehlt zur Stunde noch. Wir erwarten ihn mit Span-
nung, denn erst wenn sich der afrikanische Autor vom kolonialen Erbe einmal
freigeschrieben hat, wird sich zeigen, ob er in Freiheit denWeg der «négritude»
zuriick zu den alten Gottern, den Weg in den entgotterten Himmel des homo
faber, den schmaleren Weg zu den Werten abendlindischen Geistes oder den
Weg zu einer ihm angemessenen Symbiose von tbetlieferten und ibernom-
menen Geisteswerten gehen werde.

Bibliographie

Einzelwerke:

Peter Abrahams, Wild conquest. Faber, London 1951.

— Return to Goli. Faber, London 1953.

— Tell freedom. Faber, London 1954.

— A wreath for Udomo. Faber, London 1956.

Chinua Achebe, Okonkwo oder das Alte stiirzt. Henry Goverts, Stuttgart 1959.
— No longer at ease. Heinemann, London 1960.

T. M. Aluko, One man, one wife. Nigerian Printing and Publishing Co., Lagos 1959.
Mongo Beti, Le pauvte Christ de Bomba. Robert Laffont, Paris 1956.

— Tam-Tam fiir den Kénig. Kindler, Miinchen 1959.

William Conton, The African. Heinemann, London 1960.

Cyprian Ekwensi, People of the City. Andrew Daker, London 1954.

— Jagua Nana. Hutchinson, London 1960.

Arthur Fula, Im goldenen Labyrinth. Basler Missionsbuchhandlung, Basel 1956.

467



Noni Jabavu. Drawn in colour. John Murray, London 1960.

Edward Horatio Jones, The mockers. Erscheint bei Artemis, Ziirich, voraussichtlich 196z.
Camara Laye, L’enfant noir. Plon, Paris 1953.

— Le regard du roi. Plon, Paris 1954.

Thomas Mofolo. Chaka der Zulu. Manesse, Ziirich 1953.

Ezekiel Mphahlele, Down second avenue. Faber, London 1959.

Matthew Chinke Nwogu, Der Elefant Goza. Rinn, Miinchen 1958.

Onuora Nzekwu, Wand of noble wood. Heinemann, London (1961).

Ferdinand Oyono, Le vieux négre et la médaille. Julliard, Paris 1956.

— Une vie de boy. Julliard, Paris 1956.

A. S. Mopeli-Paulus and Miriam Basner, Turn to the dark. Jonathan Cape, London 1956.
Oscar Bento Ribas, Uanga. Lello & Ca., Luanda 1951.

— Ecos da minha terra. Lello & Ca., Luanda 1952.

— Tlundo. Museu de Angola, Luanda 1958.

— Missosso. Literatura tradicional angolana, vol. 1. Tip. Angolana, Luanda 1961.

Amos Tutuola, Der Palmweintrinker. Wolfgang Rothe, Heidelberg 1955.

— My life in the bush of ghosts. Faber, London 1960.

Anthologien:

Janheinz Jahn, Schwarze Ballade. Diedetichs, Diisseldorf 1957.

S. J. Malan, Kom saam. Kleurling-keurverhale, Afrikaanse Pers-Boekhandel, Johannesburg
1960.

Peggy Rutherfoord, Darkness and light. Faith Press, London 1958.

Peter Sulzer, Christ erscheint am Kongo. Salzer, Heilbronn 1958.

— Glut in Afrika. Erscheint bei Artemis, Ziirich 1961.

Literatur zur afrikanischen Prosa:

Ulli Beier, Nigerian Literature, In: Nigeria., A special Independence issue of Nigeria Magazine,
Oct. 1960, Lagos.

Fact paper 38. Suppl. to the Digest of South African Affairs. July 1957. State Information
Office, Pretoria.

J. M. Jadot, Les écrivains africains du Congo belge et du Ruanda-Urundi. Académie royale
des sciences coloniales. Classes des sc. morales et pol. Mém. Nouv. sér. t. 17, fasc. 2.
Bruxelles 1959.

Janheinz Jahn, Muntu. Diederichs, Diisseldorf 1958.

Gerald Moore, African writing seen from Salisbury. In: Présence africaine, vol. 3, no 31.
Paris 1960.

Lewis Nkosi, African writing. In: Cape Atgus, 3./4. Nov 1960, Cape Town.

Werner Plum, Algerische Dichtung der Gegenwart. Glock & Lutz, Niirnberg 1959.

The progress of the Bantu peoples towards nationhood. No. 5. Hayne & Gibson, Johannes-
burg 1960.

H. W. Shepherd, Our heritage of literature. In: South African Outlook, Juni 1959, Lovedale
Press, Lovedale.

Peter Sulzer, Schwarze Intelligenz. Atlantis, Ziirich 1955 (mit Titelangaben fiir die Zeit vor

1950).

468



	Afrikanische Prosa der Gegenwart

