
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 4: Afrika im Umbruch

Artikel: Der Nationalismus in Übersee und die Zukunft der farbigen Völker

Autor: Senghor, Leopold Sedar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Nationalismus in Übersee und die Zukunft der

farbigen Völker

LEOPOLD SEDAR SENGHOR

Ein dominierendes Merkmal des 20. Jahrhunderts ist die gegenseitige Abhängigkeit

der Völker. Man kann deshalb in diesem Jahrhundert nicht von der
Zukunft der farbigen Völker sprechen, ohne auf ihre gegenwärtige Lage
einzugehen. Charakteristisch für die Gegenwart ist ferner das Erwachen des

Nationalbewußtseins. Im übrigen wird die heutige Lage der farbigen Völker in
erster Linie durch die Beziehungen zum europäischen Westen bestimmt, zu
dem auch Rußland und die Vereinigten Staaten zu rechnen sind.

Seit langem ist man im europäischen Westen beunruhigt durch den Aufstieg
der farbigen Völker — worunter man alles versteht, was nicht rein europäisch
ist; die Unruhe begann im Jahre 1905 mit der Zerstörung der russischen Flotte
bei den Tsuschima-Inseln durch Admiral Togo, der die japanischen Streitkräfte
kommandierte. Wie man darüber dachte, zeigte sich deutlich in dem Eifer, mit
dem die Vereinigten Staaten von Amerika ihre Vermittlung anboten und die

Japaner um einen Teil der Früchte ihres Sieges brachten. Neue Unruhe
entstand nach dem ersten Weltkrieg, als die asiatischen Völker einsahen, daß der
Versailler Frieden nicht ihr Frieden war und versuchten, das westhche Joch
abzuschütteln. Vergebhche Mühe. Der zehnjährige Kampf war ein zehnjähriger
Mißerfolg. Nach dem Waffenstillstand von 1945 fing der Kessel wieder an zu
brodeln. Eine neue Kraft entfesselte sich und griff diesmal auf Afrika über.
Eine neue Ordnung wurde eingeführt, unter der ein farbiges Volk nach dem
andern seine Geschicke selbst in die Hand nahm. Ägypten wurde 1936
unabhängig. Syrien und der Libanon erlangten 1945 die Unabhängigkeit. 1949 folgten

Burma, Indien, Pakistan, Ceylon und China. 1953 bzw. 1954 Kambodscha,
Laos und die beiden Vietnam, 1955 der Sudan. 1956 Marokko und Tunesien,

1957 Ghana, 1958 die Malaiische Föderation. Aber schon im Mai 1955 brach
das Gewitter von Bandung herein.

Seit der Renaissance, seit den großen Entdeckungen, die den Beginn der
Herrschaft des Europäers über die Welt und insbesondere seine Hegemonie
über die farbigen Völker kennzeichneten, ist kein Ereignis von solcher historischer

Bedeutung eingetreten. Selbst die Bildung der afro-asiatischen Gruppe in
der Organisation der Vereinten Nationen läßt sich an Bedeutung mit der
Konferenz von Bandung nicht vergleichen. Die Konferenz von Bandung war mehr

358



als ein mihtärischer Sieg, der ein neues Gleichgewicht der politischen Kräfte
immer nur für längere oder kürzere Zeit herstellt, sie war mehr als eine
wissenschaftliche Erfindung, die neue technische Verfahren erschbeßt und die
Herrschaft des Menschen über die Natur erweitert : sie war ein moralischer Sieg der

farbigen Völker. Zum ersten Male erheben die Völker, die gestern noch als

Menschen einer Kultur ohne Technik verachtet und unterjocht waren, das

Haupt. Durch die Stimme ihrer Delegierten verkünden sie gemeinsam ihre
Menschenwürde. Im Bewußtsein, die Mehrheit der Menschheit zu vertreten,
übernehmen sie die sich aus ihrer Lage ergebende Verantwortung. Sie proklamieren

das moralische Gesetz, das die Beziehungen zwischen den Nationen
beherrschen soll; sie lehnen die Gewalt ab, sie stellen die tödlichen Erfindungen
unter Acht und Bann, sie verkünden allen Völkern Freiheit und Gleichheit als

unerläßhche Voraussetzung für eine friedliche Koexistenz der Nationen. Aber
Bandung bedeutet, wie wir später sehen werden, noch mehr. Bandung ist die

Verurteilung des kolonialen Tatbestandes vor der Geschichte und damit die

Verurteilung der weißen Völker europäischen Ursprungs einschUeßUch der
Russen.

Wie ist es zu dieser Verurteilung gekommen? Lassen Sie mich zunächst
diese Frage beantworten, da sie für die gegenwärtige Lage der farbigen Völker
und ihre Zukunft entscheidend ist. Die Entschheßungen von Bandung beziehen

sich weder auf das Vaterland, noch auf die Rasse, noch auf das Volk. Sie

beziehen sich auf die Nation. Die Männer von Bandung haben sich den Mythos,
den ihnen Europa übermittelt hat, zu eigen gemacht. Dieser Mythos war einer
der Grundgedanken des VersaiUer Vertrages, der die poUtische Karte Europas
vorbehaltlich einiger späterer Grenzänderungen bestimmt hat.

Der Begriff der Nation im modernen Sinne ist in Frankreich mit der Revolution

von 1789 entstanden1. Die Nation ist kein Naturprodukt wie das Vaterland.

Der Begriff des Vaterlandes hängt aufs engste mit dem Heimatboden
zusammen. Das Vaterland wird als eine Gemeinschaft empfunden, deren Kitt
Boden, Blut, Religion, Sprache, Sitten, kurz gesagt, die kulturellen Bande
bilden. Das Vaterland ist die AssimiUerung der Umwelt und die Assimiherung
an die Umwelt. Die Nation dagegen entsteht aus der vorsätzlichen Handlung
einer Minderheit. Sie ist der Ausdruck des Willens zur Macht. Wenn sie auch
die Geschichte und die Wesensbestandteile des «Vaterlandes » für sich in
Anspruch nimmt, so geht sie doch weit darüber hinaus. Das wichtigste Mittel zur
Durchsetzung ihrer Ziele ist die staatbche Apparatur : die pobtische Organisation

— die «einzige Partei», zu der jede in Bildung begriffene Nation neigt —,
die Pohzei, die Armee, der Unterricht, ja sogar die Literatur und die Kunst
in einer das Gemüt ansprechenden schablonenhaften Form. Wenn sich die
Nation in ihrer Methode auf die Vernunft gründet, so appelbert sie doch an
die naturgegebenen Bindungen gegenüber dem Vaterland, und zwar gerade
weil diese Bindungen mehr das Gemüt ansprechen als die Vernunft. Die Nation

359



wird zur Religion. Wie jede ReHgion in ihrer Frühzeit ist die Nation intolerant:
sie bekennt sich zur Inquisition und zum Bildersturm. Sie geht darauf aus, die
Vaterländer und Provinzen zu entpersönlichen, wenn nicht überhaupt
auszurotten. Diese Tendenz trifft auch die Menschen in ihren wichtigsten
Lebensäußerungen: Sprache, Sitte, Religion und Kultur. Das Gesetz der Nation ist
die Assimilierung, die Uniformierung. Diese Rolle spielt in Frankreich Paris.
Es ist die Inkarnation des Staatsgedankens. Nicht die natürlichen Gegebenheiten

bestimmen nach Hegel den Charakter einer Nation, sondern der «Volksgeist

».

Während die Nation nach innen assimiliert, tritt sie nach außen imperialistisch

auf. Sie erfüllt ihr Schicksal in der Eroberung. Der Krieg erleichtert die

Diktatur, er bringt den Bürgern ihre Zusammengehörigkeit gegenüber dem
Ausland zum Bewußtsein. Er ruft gleichzeitig Furcht und Begehrlichkeit
hervor: die Furcht, als Nation vernichtet zu werden, und den Willen zu Macht.

Die Betonung des Nationalbewußtseins ruft aber auch Ablehnung und das

Erwachen des Nationalbewußtseins beim Nachbarn hervor. Der Gewalt tritt
Widerstand und schließlich eine Gegengewalt in den Weg. Der Nationalismus
ruft einen gegnerischen NationaUsmus hervor. Auf diese Weise ist der
Nationalismus in Deutschland und in Italien entstanden, hervorgerufen durch den

Imperialismus der Französischen Revolution. Die Angehörigen dieser Völker
waren bis dahin nur durch die Sprache und die Vergangenheit verbunden; sie

sahen zunächst nur das Trennende zwischen ihren einzelnen Stämmen und
Landschaften und wollten von Einigung nichts wissen. Die Idee der Nation
ergriff im Laufe des 20. Jahrhunderts von Europa Besitz und rief blutige
Revolutionen hervor. Die Idee der Nation inspirierte weitgehend den Vertrag
von Versailles. Dieser ermöglichte den von den Monarchien Preußen-Deutschlands,

Rußlands und insbesondere Österreichs und der Türkei unterworfenen
Völkern, die Freiheit zu erlangen und die erträumte nationale Unabhängigkeit

zu verwirklichen.
Die Türkei hatte einen mehr asiatischen als europäischen Charakter. Sie

vermittelte die Idee der Nation zu Beginn des 20. Jahrhunderts den asiatischen
Völkern. Die Idee machte dort raschere Fortschritte als in Europa und griff
von Asien auf Afrika über. Hier und dort verwandelte sich die Idee der Nation
rasch und immer erbitterter in eine ausgesprochen nationahstische Ideologie.
Wie kam es hierzu?

*

Der Hauptgrund dieser Erbitterung Hegt im kolonialen Tatbestand. Die
kolonialen Eroberungen mußten gerechtfertigt werden und mit ihnen die
Ausrottungstendenzen, der MerkantiHsmus, der Kolonialpakt2 und vor allem der
Sklavenhandel, der nach Auffassung der Fachhistoriker Afrika 200 Millionen
Menschen gekostet hat: 10 Tote auf einen abtransportierten Sklaven. Als

360



Rechtfertigungsgründe führte man schon sehr frühzeitig die Notwendigkeit
der Ausbreitung des Glaubens und der Zivilisation an oder einfach ganz
zynisch die Notwendigkeit der Ausweitung des Handels. Später, im Laufe des

«stupiden 19. Jahrhundert» kam die Wissenschaft — Historiker und Philologen

— der kolonialen These zu Hilfe. Während die einen die Gründe für das

nationale Selbstbewußtsein zu Hause suchten, förderten die anderen beim

Europäer ein latent vorhandenes kontinentales Selbstbewußtsein, in dem sie

bei dem Europäer, der in «Indo-Europäer» umgetauft wurde, einen
Überlegenheitskomplex züchteten. Im Jahre 1854 veröffentbchte Gobineau sein

«Essai über die Ungleichheit der menschlichen Rassen». Es ist bekannt, was
Hitler im 20. Jahrhundert mit dieser These angefangen hat.

Mittlerweile ging die koloniale Expansion ihrem Höhepunkt entgegen.
Unter dem Druck des Anstiegs der Produktion und der Bevölkerungsvermehrung

werden die imperialistischen Bestrebungen immer erbitterter. Der koloniale

Imperiabsmus findet nach Hauser im Nationalismus seine Erfüllung. Die
Nation identifiziert sich nicht mehr mit dem Staat, der Sprache und der Rasse.

Beispielhaft ist in jener Epoche der britische Nationalismus. Disraeli ist sein

großer Theoretiker. «Ich glaube an diese Rasse», schreibt er, «die größte der

Herrenrassen, die die Welt je gekannt hat. Ich glaube an diese angelsächsische
Rasse, ihren Stolz, ihre Zähigkeit, ihr Selbstvertrauen, das kein Klima, kein
Schicksalsschlag verderben kann; ich glaube an die Zukunft dieses Weltreichs,
von dem kein Engländer ohne ehrfürchtigen Schauer sprechen kann. » Wenn
die Franzosen Rassenvorurteile, wie General de Gaulle sagt, «ebenso sehr aus

Instinkt wie aus Verstandesgründen » ablehnen, so sind sie nichtsdestoweniger
von der Überlegenheit der europäischen Kultur überzeugt. In seinem Werk
über die Abschaffung der Sklaverei betont Viktor Schoelcher, daß man den

zurückgebhebenen Völkern das Licht bringen, daß man sie für die Kultur
gewinnen müsse, daß man zwischen ihnen und uns Beziehungen herstellen müsse,
die ihnen erlaubten, im Flohen Lied der Menschheit die ihnen gebührende
RoUe zu übernehmen.

Die Auffassung von der ethnischen und kulturellen Gemeinsamkeit der
«Herrenrassen » ermöghchte den europäischen Nationen, auf der Berliner Konferenz
(1884—1885) ein Abkommen über die Aufteilung Afrikas und die Ausbreitung
der Kultur — und gleichzeitig des Handels — in Übersee zu schließen. Seit
der Renaissance empfanden nicht wenige europäische Geister — und unter
ihnen die besten — Heimweh nach den goldenen Zeiten des Mittelalters, in
denen Europa noch nicht aufgespalten war. Damals sah eine Völkergemeinschaft,

die auf der christHchen ReHgion und der lateinischen Ordnung beruhte,
in der Person des Papstes oder des Kaisers ihre eigene PersönHchkeit. Schon
seit dem 17. Jahrhundert fassen diese Geister gegenüber Asien und Afrika die

361



Gründung der Vereinigten Staaten von Europa ins Auge. Noch heute findet
man nicht selten bei den Theoretikern Europas — z. B. einem Denis de Rougemont,

einem Umberto Campagnolo — die Erwähnung der «europäischen
Kulturgemeinschaft », die Abgrenzung ihres Kontinents gegenüber Afro-Asien
und der europäischen Kultur gegenüber den «exotischen Kulturen».

Europas Waffen sind jedoch zweischneidig. Man kann sie auch mit Bume-

rangs vergleichen, die auf Europa zurückfliegen. Wir wiesen darauf hin, daß
selbst in Europa der Nationalismus bei den unterworfenen Völkern einen
gegnerischen Nationahsmus hervorgerufen hat. Die gleiche Erscheinung ist außerhalb

Europas zu beobachten. Die Reaktion war heftiger, weil die Opfer der

Aggression ihre Verschiedenheit von vornherein stärker empfanden. Jeder
Kolonialkrieg, jede koloniale Eroberung hat Aufstände hervorgerufen, die
nicht immer von «blutdürstigen Häuptlingen» hervorgerufen waren, sondern
häufiger von Helden, die das Bewußtsein ihres erwachenden Volkes zum
Ausdruck brachten. Hierher gehören Abd-el-Kader in Algerien, Haddschi Omar
in Senegal, Behanzin in Dahomey, Ranavolo III. in Madagaskar und andere,
die schbeßUch in Äthiopien und vor allem in China den Sieg errangen.

Im allgemeinen handelte es sich allerdings um Aufstände, die mehr oder

weniger rasch niedergeschlagen wurden. Die große Emanzipationsbewegung
des 20. Jahrhunderts bedarf einer langsamen Reife der Geister, bei der die
nationale Idee ausgegoren wird. Auch diesem Gärungsprozeß haben die Europäer

Fermente beigesteuert: Gelehrte, Philosophen, Schriftsteller, Künstler.
Sie haben die Geschichte, die Sprachen, die Philosophien, die Rehgionen, das

Schrifttum, die Kunst, gelegentbch auch die Wissenschaft Asiens, Afrikas,
Ozeaniens und des vorkolumbianischen Amerikas entdeckt und zum Gegenstand

der Bewunderung gemacht. Man denke nur an die Arbeit der Orientali-
sten. Um nicht von meinem Thema abzuweichen, möchte ich auf das Schwarze
Afrika zurückkommen. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts veröffentbchte Abbé
Grégoire eine für jene Zeit bedeutende Abhandlung unter dem Titel «Von der
Literatur der Neger3». Andere Werke folgen. Sie werden immer zahlreicher,
immer tiefschürfender, mag es sich um Soziologen, Ethnologen oder Linguisten

handeln, wie zum Beispiel Dard, Baron Roger, Delafosse, Frobenius,
Rattray, Westermann, Homburger, Ward, Griaulle, Pepper und Pater Tempels.

Jeder gebildete Europäer weiß heute, ja muß wissen, daß eine Kultur das

natürUche Produkt von Menschen ist, die unter bestimmten Bedingungen in
einer Gruppe zusammenleben, daß diese Kultur in einem bestimmten Boden,
KHma, Stamm und einer geschichtlichen Entwicklung wurzelt, wenn sie sich
auch über diese Umwelt erhebt, wie der Geist über das Fleisch. Er weiß, daß

es nicht eine Kultur schlechthin gibt, sondern eine Vielzahl von Kulturen. Er
muß wissen, daß die Kulturen Indiens, Chinas und des Schwarzen Afrikas
ihre Licht- und Schattenseiten haben und auf einzelnen Gebieten, weit davon
entfernt, der europäischen Kultur unterlegen zu sein, ihr als Beispiel dienen

362



können. Jedenfalls ist dies den Indern und Chinesen bekannt, ohne deren
Erfindungen die europäische Naturwissenschaft vielleicht nicht entstanden wäre,
wie uns Joseph Needham in seinem Artikel «Der Dialog zwischen Europa
und Asien» zeigt4. Aber auch die Negro-Afrikaner verdienen, hier erwähnt
zu werden. Gestern wurden sie noch als «große Kinder» behandelt, heute

treten sie als Bewahrer der «negritudo» auf. Von der arabischen Kultur, der

Europa teilweise den Besitz des griechischen Kulturerbes verdankt, wiU ich
hier gar nicht sprechen. Ebenso wenig vom Ägypten der Pharaonen oder von
den Sumerern, die keine Europäer waren.

Gleichwohl waren es nicht die Fortschritte und Entdeckungen der
Geisteswissenschaften der farbigen Welt, die der morahschen Überlegenheit Europas
die entscheidenden Schläge versetzten — wobei man auch berücksichtigen muß,
daß Europa seine materielle Überlegenheit bewahrt hat. Diese Schläge kamen

von anderer Seite, von Philosophen, Schriftstellern und Künstlern.
Beginnen wir mit den Philosophen. Bergson und Janet haben die Reaktion gegen
den Positivismus und die naturwissenschaftliche Bewegung ausgelöst, indem
sie uns lehrten, daß die diskursive Vernunft und demnach auch die Naturwissenschaft

nur Instrument des Nützhchen sind, daß sie vielleicht imstande sind,
die Natur, oder besser die Naturerscheinungen, zu ändern, daß sie aber an das

Wesen der Dinge nicht herankommen. Nur der Instinkt, der von Europa ver-
ächtiich den «Primitiven» überlassen wurde, erfaßt das Wesen der Dinge, ist
zur Erkenntnis der lebendigen Wahrheit in ihrer Totahtät fähig. Nicht das

klare Bewußtsein, sondern das Unterbewußtsein ist das Entscheidende des

Seins und schafft auch die Grundlagen für das Arbeiten des Geistes. Freud hat
uns mit der Psychoanalyse die Methode zur Erforschung des Unbewußten
gelehrt. Die Schriftsteller und Künstler von Rimbaud bis Breton und von
Gauguin bis Picasso haben «den Sumpf des Okzidents» verlassen, um sich

«zum Orient und zur ursprünglichen und ewigen Weisheit» hinzukehren.
Hierbei ist unter Orient alles zu verstehen, was nicht Europa ist. Bekannt ist der
Ausruf von Rimbaud: «Meine Augen sind Eurem Licht verschlossen. Ich bin
ein Tier, ein Neger! » Und weiter: «Das einzig Wahre ist, diesen Kontinent zu
verlassen, wo der Wahnsinn umgeht und Opfer für diese Niederträchtigen
sucht. Ich kehre ein in das wahre Reich der Kinder Hams5. »

Es ist eine Tatsache, daß die Schriftsteller und Künstler, aber auch die

Philosophen, ihre Bbcke, die bisher auf den Orient — Indien, China, Japan —
gerichtet waren, mehr und mehr dem Schwarzen Afrika zuwenden. Hier wie
dort ist der Instinkt Herrscher. Der Künstler — im weitesten Sinne — wendet
sich von der Natur ab oder durchdringt sie vielmehr mit seinem inneren Auge,
um darüber hinaus ins Übernatürliche vorzustoßen, wo der Geist herrscht. Es
handelt sich hier um das, was Levi-Brühl als «prälogische Geisteshaltung»
bezeichnet und am Ende seines Lebens als das tiefere Wesen des Menschen
erkannte. Es ist bezeichnend, daß Pater Placide Tempels sein Werk «Die Philo-

363



Sophie der Bantu» nannte. Nicht weniger bezeichnend ist, daß französische

Philosophen die Bedeutung dieses Werkes anerkannt haben. Das Auftauchen
der Kunst der Negro-Afrikaner in Europa hat eine Umwälzung hervorgerufen6.

Dies gilt nicht nur für die plastische Kunst. Die negro-afrikanische Musik
in der Gestalt des Jazz hat unbestreitbar die zeitgenössische Musik bereichert,
indem sie uns an einen Reichtum der Harmonien, eine rhythmische Disziphn
und an eine Farbigkeit der Orchestrierung gewöhnt hat, die vordem ungeahnt
waren7. Bei der Lektüre der Werke des Musikers und Musikwissenschaftlers
Herbert Pfeffer, die erst zum Teil erschienen sind, wird das Erstaunen noch
größer. Denn wir erfahren, daß die «exotischen Kulturen» die europäische
Kultur erneuert haben. Die exotischen Kulturen haben damit den Philosophen,
den SchriftsteUern und ganz besonders den Künstlern die Bedeutung ihrer
Entdeckungen bestätigt. Mitunter sind die Künstler erst dadurch zu den von
ihnen gesuchten Lösungen gelangt.

Dies alles ist den farbigen Völkern, das heißt ihren Eliten, bekannt. Sie wissen,

daß die ägyptische Kultur, die sumerische Kultur und die chinesische
Kultur die ältesten Kulturen der Welt sind, daß sie ihre «Wunder » lange vor
Beginn der griechischen Kultur vollbracht hatten. Sie wissen, daß die «Arier»
Asiens einen tieferen Einblick in die Welt hatten als die Europas, daß die Griechen

die Fermente ihres «Wunders » Asien und Afrika entlehnt haben und daß
keine der großen Religionen in Europa entstanden ist. Sie haben bei René
Grousset die bewunderungswürdigen Seiten über den chinesischen Klassizismus

gelesen8 und kennen die ebenso bewunderungswürdige Darstellung der
Schönheit der negro-afrikanischen Kultur bei Leo Frobenius, die in der

Schlußfolgerung gipfelt: «Ich kenne kein Volk des Nordens, das diesen
Primitiven in solcher Ebenmäßigkeit der Bildung vergleichbar wäre9. »

Verweilen wir wiederum beim Schwarzen Afrika, da man uns in der Schule

— anhand von Lehrbüchern, die heute allerdings aus dem Verkehr gezogen
sind — gelehrt hat, daß die Völker des Schwarzen Afrika rassisch minderwertig
seien. Diese Auffassung zeigt uns den Gegensatz zwischen der Kultur der
Tatsachen und der Kultur der Sinne, zwischen der diskursiven Vernunft und
der intuitiven Vernunft. Jene macht die reale Welt ärmer, ja tötet sie ab, indem
sie die Realitäten in die Kästchen ihrer Kategorien einschließt; diese — die
intuitive Vernunft — durchdringt die Kultur von innen, vermählt sich wie
weiches Wachs mit ihren kurvenreichen Formen, nimmt ihre Farben, ihren
Duft an, tönt nach ihren Harmonien und bewegt sich in ihren Rhythmen. Sie

führt nicht das Objekt auf das Subjekt zurück, sondern integriert das Subjekt
mit dem Objekt, genauer gesagt: Subjekt und Objekt identifizieren sich, worin
die wahre Art der Erkenntnis besteht. Aus diesem Grunde ist die Kunst in
Afrika keine Imitation von Äußerlichkeiten, keine Unterhaltung, sondern ein
Mittel der Erkenntnis, und zwar das wirksamste. Der Kultur der Teilung, wie
sie in Europa verwirklicht ist, setzt Afrika die schöpferische Kultur entgegen.

364



Einer der größten europäischen Gelehrten, Albert Einstein, bestätigt mit der
Relativität der Wissenschaft den Primat der intuitiven Vernunft. Einstein
schreibt: «Die schönste Gemütsregung, die wir empfinden können, ist die

mystische Regung. Sie ist der Ursprung aller Kunst und aUer wahren Wissenschaft.

»

Gewiß sind sich die farbigen Völker ihres Rückstandes auf naturwissenschaftlichem

Gebiet bewußt; sie wissen aber auch, daß man sich den Geist
der exakten Wissenschaft aneignen kann. Die Japaner haben es mit Glanz
bewiesen, die Inder, die Negro-Amerikaner und vor allem die Chinesen der

Volksrepublik sind im Begriffe, den Rückstand aufzuholen. In seinem Werke
« Kulturdämmerung » hat Arturo Labriola festgestellt, daß keine naturwissen-
schafthche Entdeckung eine so große geistige Anstrengung erfordert wie die

Schaffung einer Sprache. Die Sprachen der farbigen Völker sind jedoch den

europäischen Sprachen an Schönheit und Reichtum ebenbürtig.
Ich gehe weiter und behaupte: Der gegenwärtige wissenschaftliche Rückstand

der farbigen Völker ist vielleicht eine Chance ; denn der Reichtum ihres
Bodens, ihrer Lagerstätten, ist noch intakt, weil er nicht angetastet worden ist.
Ich spreche nicht von den landwirtschaftlichen Möglichkeiten, die zum mindesten

in Afrika unermeßHch sind. Man braucht nur das Buch von Anton Zischka
«Ausweg Afrika » zu lesen, um sich davon zu überzeugen. Afrika verfügt über
40% der Wasserkraft der Erde und bedeutende Lagerstätten, darunter Nicht-
eisen-Metall, die im Tagbau leicht ausgebeutet werden können. Nach
Feststellung der Vereinten Nationen kamen im Jahre 1953 aus Afrika :

22,9% der Welterzeugung von Antimon
33)3% der Welterzeugung von Chrom
80 % der Welterzeugung von Kobalt
25,9% der Welterzeugung von Kupfer
14,5% der Welterzeugung von Zinnkonzentrat
37,6% der Welterzeugung von Mangan
5 7,6% der Welterzeugung von Gold
11 % der Welterzeugung von Blei
17 % der Welterzeugung von Asbest
98,4% der Welterzeugung von Rohphosphaten

(L'Activité économique en Afrique: Supplément au rapport sur l'économie
mondiale 1953/54).

Trotz der mihtärischen Schwäche der meisten farbigen Völker, die eine

Folge ihres Rückstandes auf naturwissenschafthchem Gebiet ist, haben diese

eine sichere moralische Überlegenheit über den europäischen Westen gewonnen.

Diese hat ihre Ursache in der Entwicklung der internationalen Beziehungen

und in der Zerstörungskraft der modernen Waffen. Auch hier haben sich
die Erfindungen Europas für diesen Erdteil als ein Bumerang erwiesen. Die

365



Vereinten Nationen, die das Erbe des Völkerbundes angetreten haben, sind
mehr als ein Gerichtshof, sie sind zum Gewissen der Menschheit geworden.

Diese Entwicklung wurde dadurch gefördert, daß sich Europa in zwei

gleich starke Blöcke spaltete. Im Gremium der Vereinten Nationen ist den

farbigen Völkern die Rolle des Schiedsrichters zugefaUen. Es klingt paradox : Die
Schwäche dieser Völker wurde zu ihrer Stärke. Sie sind zum Seismographen
des Weltgewissens geworden. Aus diesem Grunde haben sie sich zur
afroasiatischen Gruppe zusammengeschlossen, die durch jede neu zur Unabhängigkeit

gelangende Nation verstärkt wird. Es genügt, daß « Europäer » (mögen es

Russen oder Amerikaner sein) ein paar Bomben auf ein asiatisches oder
afrikanisches Dorf werfen ; sofort wird das Opfer des Angriffs zum Märtyrer
erklärt, sofort eilt ihm einer der Großen zu Hilfe. Mitunter stehen ihm auch die
beiden großen Mächte bei und aUe anderen Regierungen geben dazu ihren
Segen.

Diese allgemeine Lage hat den farbigen Völkern gestattet, ihre Persönlichkeit

zu entfalten und ihre Zukunft durch methodische Ausbildung ihres nationalen

Empfindens zu sichern.

Die farbigen Völker konstituieren sich zu Nationen und kämpfen für ihre
Unabhängigkeit nach dem Vorbild Europas. Sie nehmen zunächst die Begriffe der
Rasse, der Sprache, der Rebgion, der Sitten und der Kultur für sich in
Anspruch — um sie je nach Bedarf gegen diese oder jene Rasse, Sprache, ReHgion,
Sitte oder Kultur des Landes auszuspielen. So will der Sudan die animistischen

Neger seiner Südgebiete arabisieren, Indien den Drawidas eine arische Sprache
aufzwingen; so schafft Tunesien die Polygamie ab, so erklärt sich die Türkei
für Trennung von Staat und ReHgion und nimmt das lateinische Alphabet an;
so verlangen Ägypten den Sudan und Marokko Mauretanien. Die farbigen
Völker machen sich im Namen des Antikolonialismus die europäischen
Ideologien zu eigen — Liberabsmus oder SoziaHsmus —; die Nation erhebt sich

zum Staat, verkündet zum Zwecke der Assimiherung die Diktatur im Innern
und praktiziert den Imperiahsmus nach außen.

Es gibt aber auch junge asiatische und afrikanische Nationen, die sich nach

europäischem Vorbild föderieren. Ich spreche hier nicht von den Pakten, die

Europa inspiriert hat und denen der Geruch von Mibtärallianzen anhaftet.
Ich denke an die beiden arabischen Zusammenschlüsse, an die Idee einer
Föderation des Maghreb, an die Idee der Vereinigten Staaten des Schwarzen

Afrika, an die panafrikanischen Konferenzen von Accra und Monrovia. So

wird aus dem NationaUsmus über die Rassenideologie ein KontinentaHsmus.
Die Errichtung der afro-asiatischen Gruppe bei den Vereinten Nationen und

die Konferenz von Bandung fügen sich genau in diesen Rahmen ein. Diese

366



beiden Ereignisse haben zunächst eine negative Seite. Sie sind eine allgemeine
— natürUch moralische — Revolte gegen die europäische Herrschaft, welches
auch immer die poUtische Färbung dieser Revolte sein mag, ein « anti-rassistischer

Rassismus », um einen Ausdruck von Sartre zu gebrauchen. Diese Ereignisse

haben jedoch auch eine bessere, positive Seite, die darin besteht, daß sich
die farbigen Völker, die armen Teufel, auf der ganzen Welt ihrer « eminenten
Würde» bewußt werden. Dies bedeutet den Tod des Minderwertigkeitskomplexes.

Die farbigen Völker fühlen sich den Weißen ebenbürtig. Zu dieser

Auffassung wurden sie nicht nur durch die Erklärung der Menschenrechte
hingeführt, sondern auch, und vor allem durch das Bewußtsein, ein geistiges Erbe
zu besitzen, wie ich es darzustellen versucht habe. Der antikoloniahstische
Geist, der aus den Entschließungen der Konferenz von Bandung spricht und
der sich in Kairo noch verstärkt hat, darf nicht zu falschen Schlüssen veranlassen.

Das Verschwinden des kolonialen Tatbestandes ist eine unerläßhche

Voraussetzung für jede Zusammenarbeit mit Europa. Die Rede, die Kofi Baako

am Jahrestag der Unabhängigkeit Ceylons gehalten hat, läßt in dieser Hinsicht
keine Zweifel bestehen. Nachdem der Redner den Imperiahsmus, den
Kolonialismus, die Apartheid und die Rassendiskriminierung verurteilt hat, zieht er
folgende Schlußfolgerungen: «Dies sind die Gründe der Mißverständnisse und
des Krieges. Es ist nutzlos, von Frieden zu sprechen, solange diese Kräfte
fortbestehen.» Der Premierminister von Ghana, Dr. Kwame N'Krumah, hat

erklärt, daß die Unabhängigkeit Ghanas sinnlos sei, wenn ihr nicht die totale
Befreiung des afrikanischen Kontinents folge.

Bedeutet dies, daß nach der «Befreiung» aller farbigen Völker der Kampf
gegen Europa fortdauern muß? Bedeutet dies, daß man die Hoffnung aufdie
Zusammenarbeit aller Völker und Kontinente zur Schaffung einer universalen
Kultur aufgeben muß? Ich bin davon nicht überzeugt, ich glaube, daß das

Gegenteil eintreten wird.
Den besten Beweis dafür finden Sie in folgendem: Die meisten farbigen

Völker haben nach Erlangung der Unabhängigkeit freundschaftliche Bande, die

zum Teil sogar in den Verfassungen verankert sind, mit ihrem ehemaUgen
Mutterland angeknüpft. Der indische Botschafter in Paris, Panikkar, unterrichtete

uns in einem Artikel «Westwärts von Neu-Delhi » über die Gründe dieses

Verhaltens10. Er schreibt: «Da Burma bei Erlangung des Status einer
unabhängigen Republik aus dem Commonwealth ausschied, wurde aUgemein
angenommen, daß auch Indien nach Annahme einer republikanischen Verfassung
seine Verbindung mit Großbritannien lösen würde. Zum Befremden zahlreicher

Beobachter, die Indien und Großbritannien nicht kennen, zog es die neue
RepubUk vor, im Commonwealth zu bleiben. » Der Botschafter führt auch die
Gründe an, die sein Land zu diesem Verhalten veranlaßten : «Als MitgUed des

Commonwealths nimmt Indien einen wichtigen Platz im Konzert der Nationen
ein. Es kann von Großbritannien Wirtschaftshilfe und technische Hilfe erlan-

Î67



gen. Vor allem aber sichert es durch seine Zugehörigkeit zum Commonwealth
die Aufrechterhaltung seiner Zusammenarbeit mit dem europäischen Westen. »

Die jungen wie die alten Nationen Asiens und Afrikas wissen, daß es im 20.

Jahrhundert keine absolute Unabhängigkeit mehr gibt und daß zwischen
theoretischer und tatsächlicher Unabhängigkeit unterschieden werden muß. Diese
Nationen sind sich über ihren Rückstand auf naturwissenschaftlichem und
daher auch auf militärischem Gebiet im klaren. Und gerade die mächtigsten unter
diesen Nationen — Japan und China — wissen dies besonders gut. Aus diesem
Grunde haben sich die meisten Nationen Afrikas für die Zusammenarbeit mit
dem einen oder dem anderen der beiden europäischen Blocks entschieden.

Seit einigen Jahren ist nun aber der sogenannte Neutralismus aufgekommen,
dessen Vorkämpfer Indien und Ägypten sind und der in Jugoslawien einen

Bundesgenossen gefunden hat. Ziel des Neutrabsmus ist, die Spannung
zwischen den beiden Blocks zu mindern, um den Frieden zu sichern und die
Zusammenarbeit zwischen allen Nationen und Kontinenten zu fördern.

Dieser aktive Humanismus bedarf der Unterstützung aUer, insbesondere der

europäischen Nationen. Nur unter dieser Voraussetzung kann die universale
Kultur geschaffen werden. Europa — das angelsächsische, das russische ebenso

wie das romanische — muß sich von seinen Überheblichkeitskomplexen
befreien. Es muß sich daran erinnern, was es Afrika und vor allem Asien auf
wissenschaftlichem Gebiet schuldet11 und daß es auf anderen Gebieten als dem
der Technik viel zu lernen hat12.

Merkwürdigerweise ist die Ideologie der europäischen Linken sehr häufig
von den stärksten Vorurteilen, ja sogar rassischen Vorurteilen erfüllt. Sie

stützt sich auf die diskursive Vernunft: Naturwissenschaft und Technik. Wie
wenn die Naturwissenschaft jemals einen humanistischen Gedanken erzeugt
hätte! Es ist Zeit, Europa daran zu erinnern, daß es die Bestimmung jeder
Kultur ist, die guten menschlichen Eigenschaften zur Entfaltung zu bringen,
den Menschen menschlicher zu machen. Es ist Zeit, daran zu erinnern, daß der
Mensch nicht vom Brot allein lebt. Es ist Zeit, die vergeßlichen Marxisten
daran zu erinnern, daß Marx gar nicht so weit von Jesus Christus und Mohammed

entfernt ist, wenn er in einer seiner nachgelassenen Schriften versichert13:
«Das Tier produziert nur unter der Herrschaft des unmittelbaren physischen
Bedürfnisses, während der Mensch selbst frei vom physischen Bedürfnis
produziert und erst wahrhaft produziert in der Freiheit von demselben; es

produziert nur sich selbst, während der Mensch die ganze Natur reproduziert ; sein

Produkt gehört unmittelbar zu seinem physischen Leib, während der Mensch
frei seinem Produkt gegenübertritt. Das Tier formiert nur nach dem Maß und
dem Bedürfnis der species, der es angehört, während der Mensch nach dem
Maß jeder species zu produzieren weiß und überall das inhärente Maß dem

Gegenstand anzulegen weiß; der Mensch formiert daher auch nach den
Gesetzen der Schönheit. »

368



Noch ist nicht alles verloren. Wir beobachten gegenwärtig in Europa ein
Erwachen der humanistischen Gesinnung auf einer universalen Ebene. In
einem apostolischen Schreiben, das der Heihge Vater vor einiger Zeit an den
Bischof von Augsburg richtete, wird ausgeführt, daß der katholische Glaube
nicht an die westliche Kultur gebunden ist. Andererseits scheint sich die
kommunistische Welt seit dem 20. Kongreß der Kommunistischen Partei der

Sowjetunion mehr um den Menschen zu kümmern. Es ist auch richtig, daß an
der Spitze des zweiten kommunistischen Landes — Chinas — ein Dichter
steht. Noch ist nicht alles verloren. Wir können die Morgenröte der universalen

Kultur begrüßen.

1 Denis de Rougemont: Fédéralisme et Nationalisme, in der Zeitschrift «Fédération »

(September-Oktober 1954). 2 Der «Kolonialpakt» war in der französischen Kolonialgeschichte
die euphemistische Bezeichnung für die Gesamtheit folgender Rechtsvorschriften : Das
Mutterland gründet und unterhält die Kolonien. Diese bereichern das Mutterland ; die Kolonialprodukte

sind da, um dem französischen Verbrauch zu dienen ; lediglich französische Produkte
sind in den Kolonien zugelassen; Industriebetriebe können in den Kolonien nur errichtet
werden, wenn sie nicht mit der Industrie des Mutterlandes in Wettbewerb treten usw. (vgl.
Georges Hardy: Histoire sociale de la Colonisation française, Paris 1953, S. 15). Anm. d.
Übers. 3 Paris 1808. 4 Revue «Comprendre», Nr. 12. 5 D. h. das Schwarze Afrika. Anm. d.
Übers. 6 Emmanuel Beri: La Révolution negre (Zeitschrift «La Table ronde», Juli-August
1958). 7 L'Initiation à la Musique (Editions du Tambourinaire). 8 Histoire de la Chine (Ar-
thème Fayard). 9 Kulturgeschichte Afrikas (Phaidon Verlag, Zürich 1954), S. 15.10 Zeitschrift
«Occident», März 1958. u Joseph Needham, a. a. O. 12 Joseph Needham, a. a. O. 13 Marx/
Engels, Gesamtausgabe, Berlin 1932, I. Abteilung, Bd. 3, S. 88.

Nachdruck eines in «Afrika — heute», Jahrbuch i960 der Deutschen Afrika-Gesellschaft Bonn,
veröffentlichten Aufsatzes.

369


	Der Nationalismus in Übersee und die Zukunft der farbigen Völker

