
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 3

Artikel: Die Verantwortung des Geistes

Autor: Jaeger, Marc A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Verantwortung des Geistes

MARC A. JAEGER

Einer der bedeutsamsten Aspekte der modernen Tiefenpsychologie, wie sie

insbesondere von C. G. Jung mitbegründet und ausgebaut wurde, hegt wohl
darin, daß sie über das Spezialgebiet der sozusagen naturwissenschaftbchen

Erforschung der Seele mit Hinblick auf die Heilung seehscher Störungen hinaus

auch im Bereiche der sogenannten Geisteswissenschaften noch ganz
unabsehbare Perspektiven eröffnet. Philosophie, Moral- und Sozialwissenschaften,
aber auch Kulturgeschichte, Gesellschaftskritik und andere Gebiete, auf denen
das Seelentum des Menschen sowohl den Stoff wie die Form der wissenschaftlichen

Bemühungen maßgebend bestimmt, sind berufen, durch die
tiefenpsychologische Betrachtungsweise eine wesentUche Bereicherung zu erfahren.

Es war seit jeher das Privileg intuitiv begabter Dichter, Künstler und Denker,

gewisse, der rationalen und « exakten » Wissenschaft noch nicht oder nur
teilweise zugängbche Einsichten vorwegzunehmen und auf sozusagen
verwissenschaftliche Art und Weise mehr oder weniger überzeugend darzulegen
und zu gestalten. Als Beispiel aus neuerer Zeit sei etwa Oswald Spengler erwähnt,
der mit durchdringendem psychologischem Spürsinn, aber ausgesprochener
Abneigung gegen die wissenschaftlichePsychologie als solche, manchenAspekt
der Seele der Völker, ja ganzer Kulturen aufgezeigt und in psychologischer
Sprache formuliert hat, der in der Folge insbesondere durch Jungs Lehre vom
kollektiven Unbewußten eine wissenschafthche Bestätigung und Aufwertung
erfahren soUte. In ähnlicher Weise hat seinerzeit Hermann Keyserling mit sicherer

psychologischer Intuition, in seinen späteren Werken aUerdings auch in
bewußter Anlehnung an Jung ganz Wesentbches zur Charakterisierung und zum
Verständnis der von ihm beschriebenen Völker auszusagen gewußt. Dieser
weitgereiste, höchst geistreiche und belesene Denker konnte weniger durch
die Logik seiner oft langatmigen Ausführungen überzeugen, als durch die
Unmittelbarkeit in der MitteUung seiner Erkenntnisse und Überzeugungen
sowie die schlagartige Erhellung einzelner Probleme oder Problemkomplexe,
die sie vielfach vermitteln. So verdienen etwa seine Betrachtungen über die
Zukunft und Verantwortung des europäischen Geistes unter dem Gesichtspunkt

der Tiefenpsychologie und im Lichte der seither erfolgten Entwicklung
gerade heute wieder größtes Interesse und die Aufmerksamkeit aUer jener, die
mit Sorge den scheinbar unaufhaltsamen kulturellen Niedergang des Abendlandes

verfolgen1.
1 La révolution mondiale et la responsabilité de l'esprit. 1934.

281



Für Keyserling ist der Mensch eine Synthese von geistigen und « teUurischen »

(das heißt «erdgebundenen», natürlichen oder jedenfalls ungeistigen) Elementen,

deren Konflikt recht eigentlich mit dem Christentum begann. Dessen Gebot

an den Menschen, die tellurischen Kräfte in sich zu überwinden, schuf
allgemeine Vorurteile und bewirkte eine pathologische Spaltung zwischen den

geistigen und tellurischen Energien. Die letzteren wurden ins Unbewußte
verdrängt, was auf die Dauer eine Aufstauung ihres Potentials herbeiführen mußte.
Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts seien diese Kräfte in die materialistische
Philosophie eingeströmt, was den Einfluß Nietzsches, ihres Verkünders, und
seiner Religion der Macht und der elementaren Instinkte begründete, die in
unserem Jahrhundert die Oberhand erlangen sollte. Schon in seinem Vorwort
zum zitierten Buch — das voller wertvoller Gedanken ist, von denen hier nur
einige der wichtigsten erwähnt werden können — hatte Paul Valéry festgestellt,
daß wir in einer Epoche leben, in der die geistigen Werte allerseits entwertet,
verdreht und verfälscht erscheinen und primitivste Instinkte sich gegen die
geistigen Kräfte auflehnen. Keyserling fragt sich nun, welche Bedeutung im Sinne
des Fortschrittsgedankens diese Entwicklung haben könne, wo die ewigen
Menschheitswerte doch geistiger Art seien.

Er gelangt zur Einsicht, daß jegliche Kraft, die sich außerhalb des organischen

Ganzen betätigt, zu dem sie gehört, zerstörerisch wirke, selbst wenn es

sich um geistige Energien handle. So sei es denn auch die Harmonie zwischen
den tellurischen und geistigen Kräften gewesen, auf der die Größe der griechischen

Antike, wie die chinesische Kultur oder die Renaissance beruhten. In
Übereinstimmung mit einem grundlegenden Prinzip der modernen
Tiefenpsychologie ist Keyserling überzeugt, daß der Aufstand der tellurischen, das

heißt unbewußten Mächte durch den verstehenden Geist des Menschen gelenkt
werden kann und soll, zumal diese elementaren und vitalen Kräfte nicht an sich
schlecht seien, sondern vielmehr gerade den Reichtum des Lebens auf Erden
bedingen. Grundsätzlich müsse es daher möglich sein, durch ihren Aufruhr
hindurch eine höhere Stufe der Geistigkeit zu erreichen. Die Verantwortung
des Geistes sei gerade deshalb eine unermeßhche, weil er stets imstande ist, die
tellurischen Mächte zu lenken. Die Berufung der europäischen Völker liege
nun darin, daß sie ihrer seelischen Struktur und Tradition nach als einzige
über ein genügend konzentriertes und kritisches Denken verfügen, um zu
einer eigentlichen Herrschaft des Geistes über die unkritische Passivität und
die Mächte der kollektiven Suggestion zu gelangen. Das entscheidende
Problem unserer Zeit bestehe darin, die geistigen Werte wieder in den ihnen
zustehenden Rang einzusetzen. Hierzu sei aber eine seelische Erneuerung der
Menschen nötig, welche erst eine höhere Kulturstufe ermöglichen werde, in
der dann die geistig integrierten tellurischen Kräfte eine Bereicherung der
Welt an Substanz und Vitalität bewirken würden.

So weit vorläufig Keyserling. — Wenn seine Ausführungen vom Standpunkte

282



der systematischen Psychologie einer Ergänzung und Klarstellung bedürfen,
so ist es wohl vor allem hinsichtlich der von ihm zugrundegelegten, antinomi-
schen Begriffe des Geistes und der «tellurischen Kräfte». Mit dieser seelischen

Polarität meint er offenbar in erster Linie das, was in der Psychologie vielfach,
aber auch nicht viel klarer, als der «Gegensatz zwischen dem Geist und den

Trieben» bezeichnet wird. Der wesentliche Aspekt, den man dabei im Auge
hat, ist wohl die Polarität zwischen dem menschlichen Bewußtsein und dem
unbewußten Seelenleben, und in diesem Sinne bezeichnet Keyserling denn auch

etwa den Wandel der Kulturen als jeweils neue Synthese zwischen demBewußt-
sein und dem Unbewußten von völkischen Gemeinschaften. So sehr nun aber
die Betrachtung der seelischen DuaUtät von Bewußtsein und Unbewußtem
geeignet ist, die theoretische und praktische Psychologie zu bereichern und
wesentliche Aufschlüsse über das gesunde und kranke Seelenleben zu vermitteln,

so wenig darf man vergessen, daß man es dabei nur mit einer von mehreren

Polaritäten der menschlichen Seele zu tun hat. Wie insbesondere die
komplexe Psychologie/«»^ lehrt, bildet nämlich die Seele ein ganzheitliches,
weitgehend selbstreguliertes System von psychischen Strukturen und Funktionen,
die unlöslich miteinander verflochten erscheinen. Dies dürfte denn auch der
Grund sein, warum sich an psychologische Grundbegriffe wie Bewußtsein
oder Unbewußtes so viele unklare Vorstellungen knüpfen und warum auch in
der modernen Psychologie, die sich insbesondere auf Grund empirischer
Forschungen von Psychiatern in diesem Jahrhundert sprunghaft entwickelt hat,
eine Phase der systematischen Besinnung und terminologischen Bereinigung
so dringend nötig wäre.

Wenn zum Beispiel von «Geist» gesprochen wird, so ist man sich, wie
gesagt, meist einig, damit eine Erscheinungsform des Bewußtseins zu meinen,
obwohl gelegentlich in Ausdrücken wie «Volksgeist», «Geisteskrankheit»,
« Geist » einer Epoche, einer Kultur und andere mehr vorwiegend unbewußtes
Seelentum zu erfassen gesucht wird. Wie damit bereits angedeutet ist, kann
mit dem Worte «Geist» nicht nur ein bewußtes oder unbewußtes, sondern
auch ein individuelles oder kollektives Phänomen gemeint sein. Dazu kommt
aber vom psychologischen Standpunkt noch eine weitere Dualität : der Geist,
im meistgebrauchten Sinne von bewußtem Verstand des Einzelmenschen, kann
je nach der Richtung, in welcher er sich vorwiegend betätigt, introvertiert (das
heißt nach innen, subjekt-gerichtet) oder aber extravertiert (auf das äußere

Objekt gerichtet) erscheinen. Keyserling erklärt denn auch einmal, der tiefere
Sinn der gegenwärtigen Krise des Abendlandes liege im Übergang von einer

Epoche der Extraversion zu einer solchen der Introversion, wobei unsere Zeit
des objektiven Rationalismus und Materialismus durch eine psychologisch und

subjektiv orientierte Ära abgelöst würde. Wie seine obenerwähnten Ausführungen

weiterhin zeigen, ist aber beim Geist vor allem auch zu unterscheiden,
welcher der drei Grundformen des Bewußtseins er sich in jedem gemeinten Falle

283



bedient. Diese Grundformen oder Grundfunktionen des Bewußtseins sind
das Erkennen, Bewerten und WoUen, die in der Wirkbchkeit der Seele, wie
aUe Elemente derselben, unlösUch miteinander verflochten erscheinen.
Unbeschadet dessen kann der Akzent, je nach der persönUchen Eigenart des geistigen

Individuums, auf dem erkennenden Denken, dem bewertenden Gefühl
oder dem praktischen Wollen hegen, und der Mangel an einer systematisch
klaren Unterscheidung aller dieser psychologischen Aspekte hat nicht nur in
der Literatur, sondern auch in der Fachpsychologie schon manches Mißverständnis

verschuldet.
Mit den genannten Aspekten sind nun aber die strukturellen KompUkatio-

nen des menschUchen Seelenlebens und die entsprechenden MögUchkeiten
ihrer unvollständigen oder unklaren psychologischen Erfassung noch nicht
restlos berücksichtigt. Wie ich darzulegen versucht habe, kommt in der Systematik

der Seele zu den 'Eûébensformen (Erkennen, Bewerten, WoUen), den
Ellebensbereichen (Bewußtsein und Unbewußtes), den Etlebensstufen (individuelles

und kollektives Seelenleben) und den Hilebensrichtungen (Intro- und
Extraversion) ein weiterer, für das Leben der Einzelnen wie der Völker ganz
wesentbeherAspekt hinzu2. Es handelt sich dabei um das spezifisch menschliche
Phänomen der abstrakten Erlebens»'«'«. Diese beruht darauf, daß der Mensch
als einziges irdisches Lebewesen die Fähigkeit besitzt, sein konkretes seebsches

Erleben, das heißt seine konkreten Wahrnehmungen und Anschauungen, sein

trieblich bedingtes «Gefühlsleben», ja selbst sein körperliches WoUen durch
das Mittel der Sprache und des Gedankens abstrakt zu reproduzieren und auf
diese Weise ein eigenes Reich des « Geistes » von der konkreten Wirkbchkeit
abgelöst nachzuerleben.

Sofern es sich dabei um die authentische Abstraktion oder Herauslösung
des Ideellen aus dem MaterieUen, des Allgemeinen aus dem Besonderen, eines

Sinnzusammenhanges aus den Tatsachen der Erfahrung handelt, ist diese Gabe
des Menschen geeignet, eine unabsehbare Ausweitung seines Bewußtseins zu
bewirken. Solange die abstrakte Erlebensweise im konkreten Erleben des

Menschen verwurzelt bbeb und mit demselben eine ganzheithehe Harmonie
bildete, hat sie denn auch entscheidend zum Aufschwung aller menschlichen
Kultur beigetragen. Wo aber das abstrakte Bewußtsein oder der Geist des

Menschen begann, sich von seiner konkret-vitalen Grundlage selbständig zu
machen und in willkürliche Konstruktion, gedankbehe Spekulation und künstliche

Fiktion verfiel, da wurde er zu einer tödbehen Gefahr für die seelische

Harmonie und das individueUe wie koUektive Leben seiner Träger. Im Zeichen
des autistischen, sich selbst absolut setzenden Geistes verfiel insbesondere der

Europäer, als geistiger Mensch par excellence, der intellektuellen Hybris, der

8 Marc A. Jaeger: Relativitätstheorie des Menschengeistes. — Versuch einer systematischen

Psychologie (Rascher 1958).

284



IrreUgion, der Verachtung der überbeferten (konkreten) Werte, der Desorientierung,

schbeßUch dem seelischen und damit auch kulturellen Niedergang.
Dieser seeUsche Barbarismus fand seinen Ausdruck in den beiden Weltkriegen

dieses Jahrhunderts, und Keyserling sagte schon in seinem eingangs zitierten
Buche daher mit Recht, das Problem der Befriedung der Welt sei kein äußer-

bches, sondern ein Problem des Innenlebens der Menschen. Im Inneren der
Seele befände sich der Schlüssel zu den großen Problemen von Krieg und
Frieden. Die einzige Ebene, auf der eine dauerhafte Verständigung möglich
erscheine, sei geistiger Natur, die einzige Methode hege in der Begegnung
lebendiger, freier PersönUchkeiten. Denn der Geist könne nur durch persönliche

Ausstrahlung zur lebendigen Auswirkung kommen, alle schöpferische
Geistigkeit hege beim Individuum. Dementsprechend beruhe aller menschbche
Fortschritt niemals auf den gerade vorherrschenden, abstrakten Ideen, sondern
auf konkreten Menschentypen, deren Vorbild die Seele ganzer Epochen
beeinflussen und mitgestalten könne. Stets müsse das Wort Fleisch werden, um
auf Erden zu wirken. Nur die Initiative von führenden Einzelnen könne die

geistige Passivität der Massen gegenüber dem mächtigen Drang der teUuri-
schen, das heißt elementaren, unbewußten, ungeistigen Kräfte der Massen
überwinden. Die Überlegenheit der europäischen über kollektiver veranlagte
Völker Uege in ihrem Individualismus.

Wie schon der Psychologe G. Le Bon lehrte, seien die kulturell wertvoUsten
Völker nicht durch einen höheren Durchschnitt gekennzeichnet, sondern durch
ihre Fähigkeit zur Hervorbringung eines größeren Prozentsatzes überlegener
Einzelner, die sich von der Masse abheben. Man müsse die menschliche Natur
in ihrer Vielfalt und Disharmonie nehmen, wie sie sei und damit rechnen, daß
die elementaren Existenzfragen für die Mehrzahl der Menschen wichtiger
erscheinen als die kultureUen und geistigen Werte. Die Zeit werde aber kommen,
da die geistigen Strebungen wieder die Oberhand erhalten. Die unermeßUche

Verantwortung der Vertreter des Geistes Uege in ihrem potentiellen Einfluß
als Gegengewicht zu den elementaren Kräften auf der stets schwankenden

Waagschale der menschUchen Seele. In dieser schöpferischen Tätigkeit
erblickte Keyserling die zukünftige hohe Mission des europäischen Geistes, den

er somit nicht als einseitig rationales Denken, sondern als die wertbetonte
Wirksamkeit von harmonischen Persönbchkeiten verstanden wissen wollte.
Beim Problem der Geistigkeit handelte es sich für ihn darum, geistige Werte
in die natürlichen und historischen Gegebenheiten zu integrieren, wobei jedoch
nur eine von jeglichen unmittelbaren Nützlichkeitserwägungen freie
Geistestätigkeit imstande sei, die Dinge und Ereignisse wirklich zu verändern. Um
die von den tellurischen Mächten eroberte Welt wieder zu vergeistigen, müsse
eine Gemeinschaft freier, der Verantwortung des Geistes bewußter Menschen

gegründet werden, welche als qualifizierte Führerschicht die ganze Menschheit
vertreten.

285



Keyserling ließ es seinerzeit nicht bei abstrakt-philosophischen Überlegungen
bewenden, sondern zog aus ihnen konkrete Konsequenzen, indem er in
Darmstadt eine «Schule der Weisheit» begründete. Dieses Vorgehen, mit dem

er wohl die Einheit von Geist und Leben, Theorie und Praxis darlegen wollte,
legt einen Gedanken nahe, der im folgenden vor die Öffentlichkeit gebracht
und zur Diskussion gestellt sei. Es würde der Schweiz, die von beiden
Weltkriegen verschont wurde, seit Jahren in allgemeiner Hochkonjunktur lebt
und heute daran geht, sich aktiv an der technischen und materiellen Hilfe für
die zurückgebliebenen Länder zu beteiligen, auf Grund ihrer geistigen
Traditionen wohl anstehen, auch auf geistigem Gebiet einen Beitrag zur Lösung der

Weltprobleme zu leisten. Dies könnte in wirkungsvoller Weise und in Anlehnung

an geistige Vorbilder wie Pestalozzi und Dunant etwa durch die Gründung

eines Eidgenössischen Instituts für Völkerverständigung geschehen. Ein
solches Institut wäre zugleich geeignet, das kulturelle Ansehen der Schweiz, wie
es auf humanitärem Gebiet durch die Tätigkeit des Internationalen Komitees
vom Roten Kreuz und auf technisch-wissenschaftlichem Gebiet durch den
weltweiten Ruf der Eidgenössischen Technischen Hochschule begründet
wurde, auf geisteswissenschaftlichem Gebiet zu ergänzen und zudem die
internationale Geltung der Schweiz als neutralem Kleinstaat zu erhöhen.

Von den Hauptfächern, die an diesem Institut doziert werden müßten, seien

vor allem Praktische Philosophie, Völker- und Tiefenpsychologie, aber auch

Kulturgeschichte, Gesellschaftskritik und nicht zuletzt Pädagogik genannt —
alles Fächer, die bei der akademischen Berufsausbildung zu kurz zu kommen
pflegen, aber für die Schaffung einer internationalen Elite von angehenden
Staatsmännern wesentlich wären. Das Institut ist denn auch nicht als Ersatz,
sondern als Ergänzung eines Universitäts- oder sonstigen höheren Studiums
gedacht, sollte also nur Absolventen von Hochschulen zur Fortbildung
aufnehmen und sich die Aufgabe stellen, ihre Einseitigkeit als Fachspezialisten
auszugleichen. Unter Praktischer Philosophie ist hier, im Gegensatz zu der

an den Universitäten fast ausschließlich gebotenen Geschichte der theoretischen

Philosophie, eine eigentlich neu zu begründende anthropologische Lehre
von der individuellen und kollektiven Lebensweisheit zu verstehen. Dieselbe
müßte vor allem psychologisch begründet sein, wobei als Grundlage insbesondere

die Jungsche Tiefenpsychologie zu dienen hätte, deren Lehre vom
kollektiven Unbewußten in hohem Maße geeignet ist, das Verständnis für
weltpolitische Grundströmungen und nationale Eigenheiten zu fördern. Das
Institut sollte nicht abstrakte Einzelwissenschaft pflegen, sondern im Zeichen
hervorragender Dozentenpersönlichkeiten eine konkrete Gesamtschau der
geistigen Möglichkeiten der Völkerverständigung bieten und zugleich das
Verständnis für die Verantwortung erwecken, die heute dem Geist in der
Weltgeschichte zufällt. Neben den bedeutendsten verfügbaren Philosophen und
Psychologen der Schweiz, Europas, ja der ganzen Welt kämen als Dozenten

286



auch zurückgezogene Staatsmänner, Alt-Bundesräte, Botschafter im Ruhestand
und Publizisten mit internationaler Erfahrung in Betracht. Die Finanzierung
sollte zwecks größerer Elastizität eine gemischt staatliche und private sein.

Neben Beiträgen von Bundesstellen und etwa dem Schweizerischen Nationalfonds

zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung müßte man vor allem
auch versuchen, die Mitwirkung der prosperierenden Banken, Industrie- und

Handelsunternehmungen der Schweiz zu erlangen. Dabei wären neben dem

Hinweis auf die politische, moralische und nicht zuletzt auch weltwirtschaftliche

Bedeutung eines dem Frieden dienenden Instituts sowie auf das in ihm
investierte nationale Prestige eventuell auch die Möglichkeit der steuerlichen

Begünstigung von entsprechenden Donationen zu prüfen. Jedenfalls sollte die

Finanzierung einer solchen kulturellen Aufgabe ersten Ranges heute in der
Schweiz ohne die Hilfe von ausländischen Stiftungen und Einflüssen möglich
sein. Das Budget des Instituts müßte Börsen und Stipendien für ausländische

Hörer aller Länder vorsehen und die ständige Anwesenheit einer Anzahl von
Vertretern insbesondere der osteuropäischen Staaten, Rußlands, der asiatischen
und afrikanischen Völker ermöglichen.

Das Institut sollte seine Tätigkeit möglichst bald in einer schweizerischen
Stadt ohne allzu akute Wohnungsprobleme als Externat aufnehmen, aber in
der Folge auch die Möglichkeit eines Internats im Rahmen einer akademischen

Siedlung auf eigenem Grund und Boden vorsehen. Ein solches würde,
insbesondere für die Stipendiaten aus fernen Ländern, eine Erleichterung des

Studiums, eine Konzentration des Unterrichts und die in Zusammenhang damit
so wichtige Kommunikation zwischen den Angehörigen verschiedener
Nationen ermögbchen. Der Lehrgang des Instituts müßte mit persönlichen
Anforderungen verbunden sein, die gewährleisten würden, daß wirklich nur eine

intellektuelle, charakterliche und menschliche Elite daraus hervorgehen würde.
Das von ihm ausgegebene Diplom, mit dem das Prestige der Eidgenossenschaft

verknüpft wäre, müßte seine Inhaber zu hohen und höchsten Ämtern
in ihren Heimatstaaten qualifizieren und auf diese Weise dazu beitragen, daß

der Geist des Instituts allmählich in den verschiedensten Ländern Fuß fassen

und eigentliche Ausstrahlungszentren der Völkerverständigung bilden könnte.
Mit einer solchen Gründung würde die Schweiz als eines der ersten Länder ein
der abendländischen Geistestradition entsprechendes, freiheitliches Gegenstück
zu der totabtären «Stadt der Wissenschaften» schaffen, die nach neueren
Pressemeldungen mit einer Kapazität für 20 000 Bewohner in Nowosibirsk
gegründet worden sein soll, um die intellektuellen Eliten der unterentwickelten
Länder mit der Ideologie des Weltkommunismus zu indoktrinieren.
Demgegenüber könnte als Leitsatz des hier vorgeschlagenen Instituts das Wort
Spinozas dienen, wonach Frieden nicht das Fehlen von Krieg sei, sondern eine

Tugend, die aus der Seelenkraft erwachse.

287


	Die Verantwortung des Geistes

