
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 2

Artikel: Zur Essayistik Hugo von Hofmannsthals

Autor: Exner, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Essayistik Hugo von Hofmannsthals

RICHARD EXNER

Die Geschichte des deutschen Essays als einer eigenständigen dichterischen
Kunstform ist noch nicht geschrieben. Wer sie schreibt, wird Hugo von
Hofmannsthal einen Platz unter den Großen dieser Gattung einräumen müssen.
Es geht hier darum, Hofmannsthals essayistisches Werk zu werten, ohne ihn,
wie eine ausgedehnte literarhistorische Studie es erfordern würde, innerhalb
der Tradition des deutschen Essays als Endpunkt oder Durchgangspunkt zu
sehen. Hofmannsthals Werk hegt in seiner ganzen Vielfalt, in seinem ganzen
Reichtum vor uns. Ausgezeichnete Kommentare zu den Dramen und zu der
dichterischen Gestalt ihres Autors vermögen uns zur Hand zu gehen, tiefer
und verständiger in dieses Werk einzudringen. Hier sollen jene für die Essayistik

dieses Dichters wichtigen Züge seiner Persönlichkeit angeleuchtet werden.
Wir fragen uns, was Hofmannsthal zum Essayisten machte und welche Anlässe
den meisten seiner Essays zugrunde lagen. Die Analyse eines Essays über
Oscar Wilde wird einen uns vieUeicht erstaunenden Einbhck in die dichterische
Methode und Sprache dieser Essayistik gestatten.

Hofmannsthal war nicht frei von Depressionen. Man überhefert seine

Bemerkung: «Es ist kein Moment für Dichter jetzt» als wesentlich tragisch.
Vielleicht ist sie es nicht; sie entstand, weil — wie uns C. J. Burckhardt
berichtet — Hofmannsthal in eine Gruppe von mächtigen, dicken Schiebern in
einem Reisebüro eingepfercht war. Seine tiefen Depressionen treten uns mehr
aus den Briefen entgegen, zuweilen aus dem Briefwechsel mit Borchardt, aus
dem mit Eberhard von Bodenhausen, wo wir — im letzten Jahre des

Weltkrieges — den Satz lesen: «Furchtbar verlassen ist der Geist in dieser Welt.
Und nur wenigen, wenigen ist es gegeben, ihm zu dienen. Es kann sich nur
im Innigen, Nahen vollziehen — wie wenige sind dessen fähig. » Und in dem
Briefwechsel mit C. J. Burckhardt findet man wiederum Hofmannsthals Wissen

um die prekäre Lage des Geistigen variiert. Andererseits aber Uegt die Lösung
nie fern; Hofmannsthal wußte, wie er sich retten konnte, nur gelang es ihm
nicht immer. Das Wunder des Austausches vollzog sich im Nahen und Innigen.

Es ist interessant, sich zu vergegenwärtigen, daß Hofmannsthal diese
Einsichten nicht erst in seinen letzten Lebensjahren, sondern schon als junger
Mensch hatte. Vorausgenommen waren sie in den lyrischen Dramen; und doch

182



zählt er selbst diese frühen Jahre nur auf eine eigenartige Weise seinem Schaffen

zu. Es war die Zeit, in der er «hochmütige und enttäuschte Verse... mit ma-
nirierter Scheu vor dem Pathos der lauten, heftigen Worte» schrieb1. Daß sich
dieser Zeit eine Epoche der «Reinigung von allen sinnUchen und unvernünftigen

Regungen» anschheßen mußte, war zu erwarten. An Dora von Bodenhausen

schrieb Hofmannsthal im Jahre 1911, seine Gedichte stammten fast
alle aus einer Zeit seines Lebens, den Jahren zwischen dem achtzehnten und
einundzwanzigsten Jahr. Er fügte hinzu, er sei jetzt glückhcher, denn nun sei

die Liebe in jenem Raum, den früher Einsamkeit erfüllte, verteilt. Er wußte,
und seine Freunde bestätigten es ihm, daß er auch deshalb reifte, weil er
geduldig war und ehrhch, weil er sich nach den Jahren der frühen Gedichte und
Dramen nicht das Berauschtsein anschminkte; so entging er der «zu scharf

getriebenen Blüte» und veranlaßte Bodenhausen zu dem schönen, einfachen
Satz: «Es ist eine große Freude, zu wissen. daß Sie in Ruhe Ihre Zeit
erwarten2.» Jener vielbesprochene Chandos-Brief, auf den zurückzukommen
sein wird, war ein weiterer Schritt zu Unabhängigkeit und Verantwortung.
Die Jugendproduktion Hofmannsthals gab Anlaß zu voneinander abweichenden

Urteilen. Obwohl manchmal nur halbwahr, sind sie im Zusammenhang
hier nicht unwichtig, weil sie den Abstand markieren, der zum späten Werk
noch besteht. Dies sei nicht betont, um die Essayistik des jungen Hofmannsthal

beiseitezuschieben; Hofmannsthal schrieb sein ganzes Leben lang Essays ;

sie entwickelten sich aus dem FeuiUeton zur großen Rede. Manche Urteile
stützen sich jedoch keineswegs auf die frühreifen Verse und dramatischen

Skizzen, sondern oft eben nur auf die kleinen essayistischen Bemühungen, zum
größten Teil in dem Band Loris vereint. Max KommereU kennzeichnete in
seiner Marburger Antrittsrede die jene Essays einbegreifende frühe Dichtung
als «Rausch des Überschwebens und Allbenennens» und quahfizierte diese

Feststellung aber dahingehend, der Gesang sei nach so wenig Strophen
verhallt, weil er Geschenk gewesen, Geschenk «der Jugend, der es aUein schön
und erlaubt ist, Dichter zu sein, ohne noch ein eigenes Schicksal zu haben3».
Hofmannsthals Sprache sagt, die Liebe und die mit ihr erwachsende
Verantwortlichkeit seien noch nicht «verteilt».

Die gesamte spätere Dichtung Hofmannsthals, und das begreift seine Essayistik

ein, steht gleichsam unter einem Motto, dem Ende des Gedichtes «Welt
und Ich » : der Dichter sendet sein Lied zum Riesen Atlas und läßt ihm sagen,
Atlas könne nun Ferien machen, denn er, der Dichter, woUe seine Bürde
übernehmen: «Tritt hin mein Lied, zum Atlas, sag ihm dies, / Und wenn der Riese

Atlas dir nicht glaubt, / Sprich: ,Wie ertrüg er sie im Arme nicht, / Mein Herr,
da er sie lächelnd trägt im Haupt?'» Nicht umsonst ist dieses Gedicht «Welt
und Ich » betitelt. Man kann es nicht wörtlich genug nehmen. Es gibt zahüose

Parallelen, zwei aus dem frühen Werk seien erwähnt: «Ich will die Treue
lernen, die der Halt / Von aüem Leben ist... » («Der Tor und der Tod»), sagt

183



der am Ende seines Lebens um den Preis der Bindung lernende Claudio. Im
Jahre 1917, also lange nach der Niederschrift dieses Stückes, wies Hofmannsthal

in seinem Tagebuch auf diese Zeile hin und bemerkte, hier sei das
Entscheidende ausgesprochen. Zunächst war aber festzusteUen und auszusprechen,
daß sich der Geist in der Verschuldung befindet. Am Beispiel des Franzosen
Lamennais exempUfiziert Hofmannsthal das: es sei die Art Lamennais' gewesen,

«daß er vieles voraus zu erkennen vermochte, was bestimmt war, sich zu
vollziehen», ein Phänomen, das auf Hofmannsthal selbst in dem Maße zutraf,
daß auch er vieles voraussah, was geschehen könnte, und vor aUem vieles
aussprach, was ihn die Erfahrung noch nicht hatte lehren können. «Der poetisch
veranlagte Geist», heißt es weiter, «will alles, Verschuldung und Sühne, das

Handeln und seine äußerste Wirkung, in den Raum eines Menschenlebens

drängen», und schbeßbch: «Dies ist nun recht eigentlich die poetische Weise,
sich das Weltbild zu steigern und zusammenzudrängen...4. »

Hofmannsthals Leben war eine Entwicklung zur Bindung. Von Claudio,
welcher die Treue lernen wiU, geht ein verfolgbarer Weg zu Hofmannsthals
Botschaft, Bestand sei nur in einem überindividuellen Dasein zu finden («Die
Frau ohne Schatten»). Man kann sich diesen Weg nicht vorsteUen ohne
intellektuelle Redlichkeit und ohne persönUchen Mut, ohne die wirkliche Begegnung

gegenüber der erträumten, die Hofmannsthal im Andreas ein «Mehr»
nannte. Dies war derselbe Mut, der ihn eine verantworthche Person seiner Zeit
sein heß. Denn nur so, meinte er, könne das « Geheimnis der Contemporanei-
tät» aufrechterhalten werden, und wäre es nur das Geheimnis jener vereinzelten
Suchenden, die Hofmannsthal in seiner Münchener Rede auszeichnet. Im
weiteren Sinne umschließt dieses Geheimnis die gesamte Nation. In diesem Glauben

jedenfaUs sind die Einleitungen zu den «Sammlungen» entstanden. Es

spricht sich in diesen selbständigen, kurzen Essays nicht nur ein Glaube an die
Gemeinsamkeit der Einzelnen aus, sondern auch an ihr Königtum; ein
Gedanke, der uns mit Recht an NovaUs erinnert. Es ist das Königtum Sigismunds
im Turm, das ihn hindert, ein wirkbcher König zu werden. Es war auch etwas
von dem in der Verbannung sich entfaltenden Königtum Stefan Georges in
Hofmannsthal. Es ruhte in der Ganzheit seiner Auffassung. Die Ganzheit heß
ihn an aUem Getrennten und Zerrissenen leiden. Aber diese Ganzheit
vermochte Hofmannsthal auch jenes hohe Glück zu schaffen; wenn er sich, nach
längerem Warten wieder an der Arbeit, wie «im Mittelpunkt einer Kugel»
fühlt und an Bodenhausen schreiben kann: «.. .so umgibt mich eine solche
Harmonie, es ist als hätte ich dann eine khngende, schwingende LufthüUe um
mich, die mich umgibt wie eine rotierende gläserne Halbkugel, durch die
hindurch die äußere Welt zwar sichtbar ist, aber nicht hörbar, ihre ganzen
Disharmonien aufgesogen von dem Vibrieren des unsichtbaren Stoffes, der
schwingt und lebt5!»

Auch für Hofmannsthal, bei dem man es viel weniger vermutet als bei

184



Rilke, war die Heimat ein dauerndes Problem. Gewiß, er hatte seinen'festen

Wohnsitz, reiste aber viel, und nach seinen frühen Italienreisen überfiel ihn auf
Reisen oft eine Heimatlosigkeit, die bei ihm eigenartige Aspekte annahm. Im
Nachlaß findet sich folgende Aufzeichnung aus den Tagebüchern: «Es ist die
Pflanze in uns, die mit unsägüchem Grauen und Staunen das Mysterium der

Ortsveränderung jedesmal durchmacht wie einen Tod.» Man wird sich an
C. J. Burckhardts Bericht erinnern, Hofmannsthal habe bei einem Besuch
Freiburgs nach ganz kurzer Zeit wieder abreisen müssen, da er unter ungünstigen
Schwingungen htt. Es ist ja auch mehr als reine Hypochondrie, daß er der

Witterung wie kaum jemand ausgesetzt war. Mit barometrischem Druck schien
die Stimmung zu faUen und zu steigen, besonders die Stimmung zur Arbeit.
«Das Wetter», schreibt er einmal an Bodenhausen, «für andere Leute ein

ennui, ein Sozialärger weiter nichts, ist für mich, wie für den Landmann eine

Katastrophe6. » Österreich als Heimat war doppelt bedeutsam; es vermochte
die Hoch-Stimmungen zur Arbeit wie die Depressionen zu schaffen, denn seine

Tradition, sein Erbe war es, «zweier römischer Reiche Nachfolger» zu sein.

Wenn Hofmannsthal den Heimatboden heihg und schicksalsvoU nannte, war
das kein nationaler Hochmut. Dazu waren ihm Österreich und auch Deutschland

viel zu transparent. Er wußte, daß man eine Nation nicht mit Händen
greifen konnte und sprach das anläßlich seiner Sammlung deutscher Erzählungen

sehr schön aus: «In diesen Erzählungen ist ein Deutschland, das nicht
mehr ganz da ist: der Wald steht nicht mehr so uralt und dicht, auf der Landstraße

ist ein anderes und geringeres Leben, in den Dörfern sind es nicht bloß
die Dächer, die sich verändert haben; es ist alles da und nichts da, es ist dieselbe
Heimat und doch eine andere. » Die Landschaft, das engere und greifbarere
Bild der Heimat, nimmt in der Essayistik Hofmannsthals großen Raum ein.
In manchen Essays und in den essayistischen Reisebeschreibungen wird sie

zum Muster und Wasserzeichen der Prosa.

Jeder große Essayist schafft aus der Tradition, wenn nicht gar für sie. Das
Schrifttum der Vergangenheit sichtete, sammelte und vererbte Hofmannsthal
mit hebevoUer Aufmerksamkeit. Aus verhältnismäßig geringem Anlaß
(anläßlich einer Übertragung tschechischer und slowakischer Volksbeder) steUt

Hofmannsthal fest: «Aber wir haben unsere SteUe gewählt, und wenn wir für
den Augenblick allein stehen, so sind wir der Meinung, daß wir mit Anstand
aUein stehen; überdies aber stehen die großen Toten mit uns, deren GeseUschaft

wir für ergötzhcher halten als die der meisten Lebenden7. » Die Schwierigkeit,

eine geistige Tradition aufrechtzuerhalten, wurzelt in der Tatsache, daß

im deutschen Sprachgebiet die pobtischen und sozialen Umwälzungen starken
und meist negativen Einfluß auf die geistigen Verhältnisse einer Nation
ausüben. Dies, meinte Hofmannsthal, sei in den romanischen und angelsächsischen

Ländern nicht der FaU. Denn wie er Lessings Nathan als Lustspiel
verstanden und aufgeführt wissen wollte, so wurde ihm das «Sociale», zu dem

185



der Weg durch die oft genannten «Taten » führte, Stoff zu seinen Lustspielen.
Lessings Gestalten seien undeutsch, bemerkt er noch, denn Denken und Handeln

sei ihnen eins : sie genössen das Denken und grübelten nicht8. So war auch
der Weg zum Sozialen und Pohtischen ein Weg zu der bewunderten Addison-
schen Maxime : The whole man must move at once.

II
Hofmannsthals Gedanke, ein Bbck von hoch genug vereine alles Getrennte,
kann im Hinbbck auf seine Essayistik nicht ernst genug genommen werden.
Er vermag die Aufgabe dieser Essayistik zu umreißen : ein Blick von oben um
der Vereinigung willen. Er vermag uns aber auch davor zu bewahren, Sigis-
munds Worte am Ende des Turms rein pessimistisch zu deuten, denn auch in
den letzten Essays ist die Gebärde des Verzichtes und die Bitte um das Zeugnis-
Geben zu spüren. Vielleicht war Hofmannsthals Verhältnis zur Umwelt und

zur Zeit schon genügend Anlaß zu essayistischer Betätigung. Obwohl mir eine

unangebrachte Parallele fernUegt, scheinen die Worte, mit denen Hofmannsthal

dieses Eingreifen ins praktische Leben bei Victor Hugo beschreibt, für
ihn selbst von Bedeutung. Hier spricht er seine oft dokumentierte Überzeugung
aus, daß nichts vom Schriftsteller Gespürtes der Beziehungsreichheit seines

eigenen Lebens und dem der Epoche entgehe und schließt daraus : «... und
wer seiner Zeit mit Anstand und Wahrheit gegenüberzustehen verlangt, den

treibt es unerbittbch in die Tiefe der Probleme9. » Für Hofmannsthal bedeutete
das: nicht in den Problemen bohren, sie aber ausloten und in ihrer ganzen
Schwere durchdenken. So will auch der oft gebrauchte Begriff «das Ganze»
nicht als Kunstwort verstanden sein. Das «Ganze» war alles das, was der
offene und ernstbch auf Wahrheit bedachte Geist umfassen konnte. Das
Ganze schloß die Heimsuchung ein, auch die Heimsuchung des ganzen Volkes.
Es schloß den Reichtum an innerer Kraft ein, den Hofmannsthal in den von
ihm gesammelten Erzählungen spürte, und die moderne Armut, der diese

Sammlung entgegenwirken sollte. Aber das Ganze gab auch in anderer Weise
Grund zur schriftbchen Auseinandersetzung. Hofmannsthal schrieb die meisten

seiner Werke — und das gilt vor allem für seine Essays —¦ nicht aus
Lebensleere und Einsamkeit, sondern aus Lebensfülle, die sich mitunter in seinen

Worten geradezu hymnisch Bahn brach, etwa in den Zeilen an Bodenhausen :

«Manchmal finde ich es erschütternd und beängstigend, wie reich unsereiner
ist10.»

Zusammen mit Rudolf Borchardt wäre Hofmannsthal eine geistige Instanz
der Nation geworden, hätte er es gewoUt ; die Ansätze waren da, und Borchardt
war willens. Beiden lag die Verantwortung vor der Quahtät im Blut, beide
hatten scharfe Augen, denen sich enthüllte, was zu bleiben bestimmt war und
was nicht. Das Essay-Schreiben war die äußere Manifestation jener Eigen-

186



Schäften. Voraussetzung dazu und wiederum Anlaß zu immer neuer Beschäftigung

war die später besonders von Max KommereU proklamierte Betroffenheit.

VieUeicht genügte zu dieser Betroffenheit das sich in den Gedichten
aussprechende Erschrecken vor dem Wunder alles Geschaffenen, vor dem
Mysterium des Lebens («Weltgeheimnis», «Lebenshed»). Die Betroffenheit wurde
zu einem dauernden Zustand, als Hofmannsthal in der «Tat », im « Socialen »

verwurzelt war. Vielleicht war auch die Betroffenheit — die übrigens streng
von einem Begriff wie dem des Thomas Mannschen «Interesses» zu scheiden

ist, weil sie zunächst nicht im InteUektueUen wurzelt — daran schuld, daß

Hofmannsthal, im Gegensatz zu Thomas Mann, überaU nach Übereinstimmung
suchte und sehr selten Kontraste, die er wahrnahm, darstellte, geschweige sich

schöpferisch von ihnen anregen heß. Vielleicht tut man dieser «Betroffenheit»
aber unrecht, wenn man in ihr wie im «Interesse» einen literarischen Affekt
sieht. Man kommt weiter, wenn man bedenkt, wie sehr Hofmannsthal durch
das Literarische (und vieUeicht verschwindet der Widerspruch, wenn statt
Literatur das Wort Schrifttum gewählt wird) betroffen wurde. Beispiele seien
seine Sammlungen, das deutbchste Beispiel vielleicht sein «Deutsches
Lesebuch», dem er Folgendes voranstellte: «Nur in der Literatur finden wir
unsere Physiognomie, da bbckt hinter jedem einzelnen Gesicht, das uns bedeutend

und aufrichtig ansieht, noch aus dunklem Spiegelgrund das rätselhafte

Nationalgesicht hervor. »

Wie ernst es Hofmannsthal mit dem «aufrichtig» ist, erkennen wir an der

emphatischen Unterstreichung des Verlangens, in der Literatur Weltstoff
mitzuteilen. Ein Teil der Lustspiele stützt sich dramatisch auf das Phänomen des

Mißverständnisses, das nicht aus Verstocktheit oder bösem WiUen erwächst,
sondern weil jeder Mensch eine andere Sprache spricht. Eine vielleicht gewollt
modern erscheinende Bemerkung sei erlaubt : Hofmannsthal wußte sehr wohl,
daß der Mensch durch sein Sprechen da ist. Aber ohne Betroffenheit kann er
nichts aussagen. Noch eine weitere Auslegung der Schlußworte des Turm sei

gestattet. Der Prinz fordert die Seinen auf, Zeugnis zu geben. Das heißt doch,
zu bekennen. Der einmal Betroffene muß bekennen. Bei Hofmannsthal ist der

Essay beinahe ausschheßUch Bekenntnis, und zwar ist der Entstehung mancher

Essays der Wunsch, zu bekennen, in einer Weise vorausgegangen, die uns

von der Lyrik fremd ist. Hofmannsthal will im Essay unverschlüsselt bekennen.
Er will gehört werden, und zwar nicht nur von dem auserlesenen Pubbkum
eines Lesezirkels, sondern von der Nation. Hermann Broch wendet den Begriff
Bekenntnis-Prosa vor allem auf den Aufsatz «Die Farben» (aus den «Briefen
des Zurückgekehrten») an11. Dieser Aufsatz ist dazu noch ein Beweis, wie
wenig der Dichter vom Essayisten geschieden werden darf. Der Essay ist aus
dem Werk nicht herauszulösen. Hofmannsthal spricht hier als hebender und
zürnender Kritiker der Nation. Das Bekennen wurzelt im Betroffensein, im
Ergriffensein, also in einem zutiefst dichterischen Zustand.

187



Vergleicht man Hofmannsthals Werk mit dem Thomas Manns, so ist man
versucht zu sagen, keiner der beiden Autoren habe sein Werk mit den
berühmten essayistischen Schöpfungen begonnen. Man müßte die frühen Essays
Hofmannsthals übersehen, was nicht aUzuschwer fiele, da sie meistens
Gelegenheitsstücke sind und nur in seltenen Fällen einer Definition des Essays als

Kunstform genügen. Man könnte auch sagen woUen, erst ein einschneidendes

Ereignis habe die Essayistik auf den Plan gerufen. Aber so sehr der Vergleich
vom Chandos-Brief und den Betrachtungen eines Unpolitischen im Hinbbck auf die
Genese der Essayistik auf der Hand zu liegen scheint, er ist trotzdem unmöghch.

Bei Hofmannsthal war der Einschnitt gleichbedeutend mit einem
mögbchen Aufhören aller dichterischen Produktion. Was uns aber an diesem
unmöglichen Vergleich klar werden kann, ist, warum er logisch und psychologisch

unmöghch und unhaltbar ist. Man entzöge nämbch dem Essay-Schreiben
die dichterische Quabtät und erniedrigte es zu gelegentbchen, wirtschafthch
bedingten Absolvierungen. Nach einem Studium der Anlässe und
Entstehungsgeschichten manches Hofmannsthal-Essays möchte ich behaupten: ein
Essay wie «Sebastian Melmoth», eine essayistische Betrachtung wie «Augen-
bbcke in Griechenland», die Essay-Rede «Das Schrifttum als geistiger Raum
der Nation» sind die Gedichte des mittleren und späten Hofmannsthal; ihre
Schönheit ist das Lächeln des Dichters, der sein Lied zum Riesen Atlas sendet,

um ihm anzubieten, seinem Herrn die Last der Welt aufzuerlegen.

III

Die im Auditorium Maximum der Münchener Universität verlesene Essay-
Rede «Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation» rührt an aUe Themen
Hofmannsthals, verarbeitet sie und bedient sich zugleich einer voll entwickelten

essayistischen Technik. Diese Schrift ist ein grandioses Beispiel der
synthetischen Methode Hofmannsthals; sie endet in die FormuUerung: «Ich
spreche von einem Prozeß, in dem wir mitten inne stehen, einer Synthese, so

langsam und großartig — wenn man sie von außen zu sehen vermöchte — als

finster und prüfend, wenn man in ihr steht. » Von nichts anderem als der —
neuerhch in Verruf gekommenen — konservativen Revolution spricht
Hofmannsthal auch schon in früheren Schriften, die sich in dem von Hermann
Broch für Hofmannsthal als eigenst erkannten visueUen Landschaftsrahmen
bewegen, einem «mythischen» Rahmen, dessen innerer Kreis Österreich ist12.

Denn es ist wichtig, sich an dieser SteUe vor Augen zu führen, wieviel
beschränkter Hofmannsthals essayistische Thematik war, als etwa die Thomas
Manns. Wenn wir in dem Aufsatz «Österreichische Bibhothek» lesen, es gebe
im Bereich des ganzen Menschenlebens nichts, wovon nicht eine geistige Spur
und ein geistiges Licht bhebe, möchten wir annehmen, Hofmannsthal habe

188



diese geistige Spur überaU aufgegriffen undverfolgt. Ganz im Gegenteil zeigte
er eine merkwürdige Exklusivität. Er las nicht sehr viel und war kaum so
«belesen» wie Ortega y Gasset. In den Briefwechseln teilen ihm die Freunde
mitunter ihre neuesten Lese-Erlebnisse mit, auf die er in den Antworten oft
nicht eingeht. Hofmannsthal nahm in seine Essayistik und zunächst in sich
selbst nur auf, was er erinnern wollte und konnte. Trotzdem kannte er die

Namen, die zur Literatur gehörten. An Bodenhausen schreibt er 1916 einmal:
«Däubler und Werfel sind mir wohlbekannt — aber siehst Du, ich habe nicht,
in Jahren nicht, das Bedürfnis, Dir von einem von beiden zu sprechen... Ich
bin noch nicht so weit, daß ich mir Stefan George, Borchardt, manches Andere,
das mir nahe, genug zu eigen gemacht hätte. So viel Materie soll der Stein
der Weisen in sich aufnehmen, als er zu subbmieren (im Geiste aufzulösen)
die Kraft hat, heißt es in dem alchemistischen Präzept, und das ist zu beherzigen13.

» Dieses Zitat hilft auch zu verstehen, was Hofmannsthal mit der

Bemerkung meinte, er habe sich «neben seiner Bildung» entwickelt.
Einen Teil der frühen Essayistik Hofmannsthals habe ich als Gelegenheitsessayistik

bezeichnet. Hofmannsthal schrieb — von seinem siebzehnten Jahre
an — mehrere Stücke für das Feuilleton der Modernen Rundschau, später der
Deutschen Zeitung, der Frankfurter Zeitung und der Zeit, die teilweise rein feuiüe-
tonistisch waren, aber um ihres Platzes im Werk und ihrer Anschauungen willen

interessant sind. Außerdem finden sich mitunter schon Passagen, die auf
spätere Arbeiten weisen (etwa in «Walter Pater ») ; es sind aber erst Passagen,
nicht ganze Stücke, deren Vollkommenheit überzeugt. Wir wissen, wie sehr

sich Hofmannsthal dank seiner «Lebenszugewandtheit» und seines «FeuiUe-
tonismus» der scharfen Kritik Stefan Georges aussetzte. Das Problem des

«Feuilletonismus» bei Hofmannsthal ist ein echtes Problem. Wie umfassend

es gesehen werden kann, zeigt Paul Requadt in einem Hofmannsthal-Aufsatz,
worin der Brief des Lord Chandos nicht so sehr seines Tones als des

Veröffentlichungsmodus wegen in diesem Zusammenhang zur Sprache gebracht wird.
Requadt meint, es sei «unverständhch», daß Hofmannsthal «ein so intimes
Dokument wie den Chandos-Brief» in einer Berbner Tageszeitung pubbziert
habe, zumal der Brief ja doch mehr oder weniger offen an George gerichtet
gewesen sei. Die einzige Erklärung sieht Requadt in der «Auswahlkraft seiner

Sprache14». Nun ist aber dieser Brief nicht gerade in einer allzu verschlüsselten

Sprache (obwohl Requadt dies behauptet) geschrieben, und zudem bestanden
andere Möghchkeiten für seine Veröffentlichung. Hier und nur hier erbbcke
ich eine schon berührte Parallele zu den Betrachtungen eines Unpolitischen Thomas
Manns. Beide Dichter heßen sich ihr In-die-Öffenthchkeit-Gehen etwas kosten.
Hofmannsthal nahm von dem Schaffen seiner Jugend Abschied, Mann
exponierte sich kulturpolitisch. Beide Autoren hatten abgerechnet und bezeugten es

in aller Öffenthchkeit. Und vor die Öffenthchkeit kamen auch die Stellen, die
wohl nur für George oder den Bruder Heinrich geschrieben waren. Dazu kam

189



bei Hofmannsthal das Bestreben, die Exklusivität solcher bibbophilen
Veröffentlichungen wie der Blätterfür die Kunst zu durchbrechen. Was der Chandos-
Brief im Raum des Gedichtes und des lyrischen Dramas war, das wurden später
die Welttheater und der Jedermann innerhalb des zunächst exklusiven eigenen
Dramas und der Zeit überhaupt.

Requadts Verwunderung über die Art der Veröffentüchung des Chandos-
Briefes ist um so erstaunhcher, wenn man bedenkt, wie genau er das Abwenden
von George als «eine Entscheidung für das eigene Chaos » sah und schrieb, ein
weiterer Punkt zur Trennung sei Hofmannsthals «Neigung zum höheren
JournaUsmus» gewesen. Dies ist nicht bedeutend, weil Hofmannsthal sich
leichter gemein machte als Stefan George, sondern weil ein fundamentaler
Unterschied zwischen ihrer Haltung zum PubUkum bestand. Was den Journalis-
mus anbetrifft, bemerkt Hofmannsthal mit Befriedigung, wir hätten «eine

spezifisch deutsche, unendhch abgenützte und auf die Dauer fast unerträgbche
Manier des Journahsmus» jetzt endlich überwunden, die Manier Heinrich Heines.

Diese Attacke auf Heine ist anders motiviert als jene berühmte von Karl
Kraus. Hofmannsthal bedauert, daß Heine die deutsche Zeitungsprosa auf
Jahre hinaus dadurch «depraviert» habe, daß aUe prosaschreibenden jungen
Deutschen ihn imitierten und dabei dachten, sie produzierten sich selbst16. In
einem Referat über Febx Saiten übernimmt Hofmannsthal die bittere Definition,

die dieser JournaUst sich selbst schrieb: der Journahst ist ein Mensch,
ein «Künstler, der sein Werk täghch erneuern muß, weil jeder Tag dies Werk
wieder zerstört...» und kommentiert, diese Definition verhere ihre Bitterkeit,
machte man sich klar, was denn ein Tag, eine Woche, ein Jahr sei. Hofmannsthal

verkleidete sich selbst in seinen frühen Prosa-Stücken für die Feuilletons
namhafter Blätter nicht, und man kann wohl kaum mit Ernst Bertram sagen,
er habe nur sich selber gespielt16. Er hat immer das schauende Pubbkum im
Auge behalten. Was er über das Kino zu sagen hatte, ist an dieser Stelle von
großem Interesse. Das Kino schien ihm die einzige Atmosphäre, in der die
Menschen unserer Zeit zu einem — zwar wunderhch zugerichteten — geistigen
Erbe kommen und — hier Uegt der Akzent! — «in ein ganz unmittelbares,
ganz hemmungsloses Verhältnis» zu ihm treten. So ernst nahm er das; der
halbdunkle Raum wurde ihm zu einer verehrungswürdigen Stätte, wo die
Menschen «in einem dunklen Selbsterhaltungsdrang hinflüchten, von der
Ziffer zur Vision17».

Es spricht von Hofmannsthals hoher schriftstellerischer Verantwortbchkeit,
daß er trotz dieser Ansichten nach den ersten paar Jahren nur über Dinge
schrieb, die er absorbiert hatte. Er schrieb nicht über Gott und die Welt. Trotz
aUer Sympathie nahm Hofmannsthal dem Leser nichts ab und dezimierte
dadurch seine Leserschaft. Er war überzeugt, man soüe nicht popularisieren und
etwas Komplexes nicht versimpeln : « Ein Kunstwerk kann auf den ersten BUck
schwer faßhch erscheinen, .nicht durch allegorische Geheimnisse oder son-

190



stige Dunkelheiten, sondern durch die Dichtigkeit des Gewebes, welche eben
seine hohe Quahtät ausmacht...18. »

Der Essay als dichterische Kunstform erreicht bei Hofmannsthal eine ungeahnte

Höhe. Der Dichter tritt in die Erscheinung dessen, was er beschreibt
und bespricht. Er verwandelt sich mit ihr. Auch hier ein bedeutender Unterschied

zu Thomas Mann: Thomas Mann mißt die Sujets an sich, bleibt vor
ihnen und vermag sich so das Sujet stets unterzuordnen. Thomas Mann hätte
nie die «Augenbbcke in Griechenland » schreiben können. Hier wird die

Verwandlungsgabe Hofmannsthals zur künstlerischen Methode; auch ihr hegt
das Ergriffensein zugrunde, dessen essayistischenWert wir erörterten. Die Landschaft

offenbart sich nur einem erschütterten Herzen («Augenbbcke in
Griechenland» II). Der Stil intensiviert sich während des Schauens. Derselbe Stil
begegnet uns aber auch in Essays, in denen es nicht um visionäre Einbbcke in
eine Landschaft geht, etwa in dem Essay über Goethes West-östlichen Divan.
Die Dichtung wird nicht analytisch dargestellt und lange Zitate fehlen.
Hofmannsthal bleibt zunächst im Allgemeinen, dem durch den lapidaren Eingangssatz:

«Dieses Buch ist vöUig Geist» alles Triviale genommen wird. Diesen
Geist versucht Hofmannsthal wieder erstehen zu lassen. Deshalb finden wir
hier dieselbe Art des Schauens wie in den Landschafts-Essays. Der Dichter
ist mitten im Buche, nicht als Leser und Betrachter, sondern als Ergriffener.
Als solcher versucht er zum Beispiel transparent zu machen, wie viel schwieriger

die Liebe des Mannes zu erfassen sei als die des Jüngbngs. Und der Geist
des besprochenen Buches wird anschaulich durch die Intensität des Stiles : « So

ist die Beschwerde groß, ein Mann zu sein : dafür nimmt er den größten Lohn
dahin, der höchsten allseitigen Bewußtheit. Der Jüngling trägt sein Herz in
Händen, aber sein Sinn ist dumpf; dem Greis geht alles dahin wie in einem

Spiegel, der Mann allein ist wahrhaft im Spiel, und wie er ganz im Spiel ist,
so ist er sichs ganz bewußt19.» Man könnte meinen, solche Ansichten paßten
auf irgendein Werk. Das hieße die Plastizität der Aussage übersehen, die Art
des Schauens verkennen. Der intensive, plastische Stil kommt mit den bescheidensten

Wortmitteln aus. Aus solchem Material werden Sätze gemacht, wie der

Eingangssatz der Münchener Rede, der beinahe alle früheren Ansätze
übertrifft: «Nicht durch unser Wohnen auf dem Heimatboden, nicht durch unsere
leibbche Berührung in Handel und Wandel, sondern durch ein geistiges
Anhangen vor allem sind wir zur Gemeinschaft verbunden. »

Aber nicht nur plastische Sätze verdanken wir Hofmannsthals Schauen. Die
spätere Essayistik weist voUkommen nahtlose Stücke auf. Eine Diskussion der
essayistischen Methode muß sich besonders bei Hofmannsthal einem diesem
Thema untergeordneten Punkt zuwenden, der essayistischen Struktur. Kritische

Betrachtungen sind ihr nicht gewidmet worden, das Thema wurde von
mehreren Forschern berührt, besonders von Herbert Steiner, Ernst Bertram
und Rudolf Borchardt. Borchardt hebt Hofmannsthals Äußerung «wenn ich

191



schon ausstreichen muß, habe ich gewiß in einem sehr schlechten Augenbbcke
etwas gemacht » hervor und interpretiert sie : «Von selber tat er nicht das
mindeste außen dazu, innen ständig alles20. » Der sogenannte mystische Moment
harmonisiert und orchestriert das karge prosaische Grundschema.

Wie wirkt sich das in der Praxis aus? Als Beispiel wähle ich den 1905
geschriebenen Essay « Sebastian Melmoth ». Es ist einer der kompaktesten Essays
Hofmannsthals, geradezu ein Schulbeispiel dessen, was seine Essayistik zu
leisten vermochte. Der erste Satz schließt sich an den Titel an und integriert ihn
sofort in den Essay:

Dieser Name war die Maske, mit der Oscar Wüde sein vom Zuchthaus zerstörtes und
von den Anzeichen des nahen Todes starrendes Gesicht bedeckte, um noch einige Jahre im
Dunkel dahinzuleben.

Damit ist das Thema des Essays gegeben, zunächst zweistimmig (die Maske,
die letzten Jahre), und nun entwickelt sich der Essay dreifach, zunächst ein-
dann zwei- und schbeßbch dreidimensional, aber immer dreifach. Die drei
Elemente sind : « Oscar Wilde » (vor der Aburteilung), « C 3 3 » (im Zuchthaus
zu Reading; die Chiffre ist Wildes Erkennungsmarke) und «Sebastian
Melmoth» (nach dem Zuchthaus). Viermal wird im ersten Abschnitt des Essays
jeder der drei Namen charakterisiert: als Name, als Klang des Namens, als

Maske des Namens, als Tat des Namens, so daß sich, «Oscar Wüde» als

Beispiel herausgenommen, folgende perspektivische Sicht ergibt :

Oscar Wilde... der Klang des ersten [Namens] nichts als Glanz, Hochmut, Verführung.

eine [Maske] mit wundervoUer Stirn, üppigen Lippen, feuchten, herrhchen, frechen
Augen: eine Bacchusmaske... Oskar Wüde glänzte, entzückte, verletzte, verführte, verriet
und wurde verraten, stach ins Herz und wurde ins Herz gestochen. Oscar Wilde schrieb die
Betrachtung über den VerfaU des Lügens, schrieb «Der Fächer der Lady Windermere»,
schrieb «Salome»...

Die dritte Dimension ergibt sich, wenn eine Einheit — nehmen wir die
zweite Stufe der vier, die des «Klanges des Namens» — separat gegen die
gerade angeführte Längsentwicklung gelesen wird :

Der Klang des ersten nichts als Glanz, Hochmut, Verführung. Der zweite fürchterUch,
eines jener Zeichen, welche die GeseUschaft mit glühendem Eisen in eine nackte menschUche
Schulter einbrennt. Der dritte der Name eines Gespenstes, einer halbvergessenen Balzacschen
Gestalt.

Nach diesem ersten Abschnitt werden mehrere Nebenthemen, scheinbar
ohne unmittelbaren Bezug auf das Hauptthema angeschlagen; gegen Ende des

zweiten Absatzes sagt Hofmannsthal, dies seien Details einer Legende, «die
wundervoU ist, wie immer etwas WundervoUes entsteht, wenn das Leben sich
die Mühe nimmt, ein Schicksal dichterisch zu behandeln». Von diesem Punkt
an wird der Essay «dialogisch» weitergeführt, es kommen Zwischensätze.
Der Leser wird konkretisiert. In einer Reihe von Sätzen, die wirkUch nichts sind

192



als Vorurteile, gibt Hofmannsthal eine Antwort, das heißt, er entfernt das

Vorurteil, behält sich aber die Lösung des anerkannten Zwiespaltes vor. Zum
Beispiel « sagt... man », Oscar Wildes Schicksal und sein Wesen seien zweierlei
und spricht deshalb von einer großen Wesenswandlung, die einsetzte, als

Wildes äußeres Leben sich radikal wandelte:

Es hat gar keinen Sinn, so zu sprechen, als ob Oscar Wildes Schicksal und Oscar Wüdes
Wesen zweierlei gewesen wären und als ob das Schicksal ihn so angefallen hätte wie ein
bissiger Köter ein ahnungsloses Bauernkind, das einen Korb mit Eiern auf dem Kopf trägt.

Soweit sagt Hofmannsthal, wie man nicht sprechen soll. Zunächst wird das

Abstrakte ausgesagt, die Beziehung (nicht Antithetik) von Schicksal und Wesen,

dann dieselbe geistige Erfahrung mit Hilfe eines Bildes konkretisiert, das

vor allem Bösartigkeit und Unschuld kontrastiert. Nun sagt Hofmannsthal
daran anschließend aber noch nicht: so muß man sprechen, sondern ledigbch:
«Man sollte nicht immer das Abgegriffenste sagen und denken.» Diese Rede
und Gegenrede wiederholen sich siebenmal. Die einzelnen Fälle sind untereinander

wiederum auch sprachhch und metaphorisch verbunden. Die Metapher
vom bissigen Hunde, der das unschuldige Bauernkind anspringt, kehrt wieder,
nachdem Hofmannsthal sich gegen das Zudeckende des Wortes «Ästhet»

(Oscar Wilde anstatt sorgfältigen Studiums einfach angehängt), gewandt hat:
«Und er [Wilde] fühlte, wie das Leben sich duckte, ihn aus dem Dunkel
anzuspringen. » Jetzt ist aber die Unschuld nicht mehr eindeutig; denn Hofmannsthal

gelang es inzwischen, den Glanz des Ästheten zu verdüstern, indem er dem
Wort Zucht, zunächst als Wortspiel, dann als Weiterführung des Gedankens
den Begriff der Un-Zucht (der Leser merkt, wie in der Diskussion der Bindestrich

langsam herausgenommen wird) gegenüberstellt. In der fünften Rede-

Gegenrede erreicht Hofmannsthal den Höhepunkt seiner eingeschobenen Aussage

: Wilde verklagt Queensberry und zieht damit das Schicksal auf sich. So

muß man ihn sehen, meint Hofmannsthal, mit der Binde des tragischen
Geschickes um die Stirn. Man muß, fährt er fort, das Leben nicht schaler machen
als es ist und nicht banalisieren (sechstes und siebentes Argument) und zieht
nun alle Argumente zusammen, alle «Anklagen» gegen den Leser: «Man darf
nicht alles sondern» und antwortet, alle bisherigen Antworten wie in einer
Coda zusammenfassend: «Es ist alles überaU.» Dies ist nicht nur der Mittelpunkt

des « Sebastian-Melmoth »-Essays, sondern ein Kernpunkt des gesamten
Werkes. «Es ist aUes überall» wird erst noch kurz variiert,

Es ist Tragisches in den oberflächlichen Dingen und Albernes in den tragischen. Es ist
etwas würgend Unheimüches in dem, was man Vergnügen nennt. Es ist Dichterisches in den
Kleidern der Kokotten und SpießbürgerUches in den Emotionen der Lyriker...

dann erneut zusammengefaßt, diesmal wieder im Hinbbck auf Oscar Wilde:
«Es ist alles im Menschen drin.» Um dieser Erkenntnis willen wurde der
Essay geschrieben. Diese Erkenntnis wählt sich zur Darstellung Gestalten wie

193



Oscar Wilde, aUgemein als gespalten und uneins mit sich selbst verschrieen.
Diese Erkenntnis sagt aber auch: Es ist des Menschen Glück und Tod in ihm
selbst. Und noch einmal weicht Hofmannsthal scheinbar vom Thema ab und
gibt diesmal, nicht wie an der SteUe «unschuldiges Bauernkind/bissiger Köter

», zuerst die Metapher als Faktum (als vollkommen abseitiges Faktum, weil
es erst später vom Dichter zur Metapher ernannt wird) : « Es gibt auf gewissen
Inseln Wilde, die ihre Pfeile in den Leib ihrer toten Verwandten stecken, um
sie unfehlbar tödbch zu vergiften. » Dann zieht Hofmannsthal dieses Faktum
in den Text des Essays : «Das ist eine geniale Art, einen tiefen Gedanken
metaphorisch auszudrücken... denn wirkhch, die langsam tötenden Gifte und die
Ebxiere der sanft schwebenden Sebgkeiten, alles Uegt in unserem lebendigen
Leib beisammen. » Noch einmal wird die Erkenntnis beinahe wörtlich zitiert
(lediglich eine geringfügige Umstellung findet statt): «Es ist überaU alles.»
Und das bedeutet nicht, wie Hofmannsthal ausdrücklich betont : Auch das

gehört zum Leben.
Der letzte Satz des vorletzten Absatzes heißt : «AUes ist im Reigen. » Der Leser

wird hier wohl absichthch aus der « Stimmung » gerissen, eigentlich aber erst
in eine Stimmung versetzt, denn nun ist die Abhandlung, so dichterisch sie

war, zu Ende, und das Gedicht, dessen komplexen Aufbau wir bewunderten,
hat das letzte Wort. Der mystische Moment wird durch das Wort «Reigen»
angedeutet, das als Überleitung zu einem Zitat aus den Schriften DscheUaledin

Rumis, eines persischen Mystikers aus dem dreizehnten Jahrhundert, fungiert,
zu einem Zitat, das «tiefer als alles» ist: «Wer die Gewalt des Reigens kennt,
fürchtet nicht den Tod. Denn er weiß, daß Liebe tötet. » Auch hier noch die

Verbindung mit den Argumenten. Wilde spürte die Gewalt des Reigens, als

der Prozeß dank seiner eignen Handlung umschlug. Der gesamte Essay ist
angelegt wie ein Gedicht und verdient deshalb die eingehende Analyse seiner
Struktur. Eine Analyse des Sprachmaterials zeigt, daß nicht nur die Struktur
dichterisch ist. In «Sebastian Melmoth» ist der Essay als dichterische Kunstform

auf seiner klarsten und sichtbarsten Höhe.

IV

Man lasse uns Künstler in Worten sein, wie andere in den weißen und farbigen Steinen, in
getriebenem Erz, in den gereinigten Tönen oder im Tanz. Man preise uns für unsere Kunst,
die Rhetoren aber für ihre Gesinnung und ihre Wucht, die Weisheitslehrer für ihre Weisheit,
die Mystiker für ihre Erleuchtungen.

Diese Sätze stammen aus dem Essay «Poesie und Leben», der das viel diskutierte

Wort enthält: «Es führt von der Poesie kein direkter Weg ins Leben,
aus dem Leben keiner in die Poesie21.» Ich glaube, dieses Wort erhält seine

richtige Interpretation durch die beiden vorangesteUten Sätze. Hofmannsthal

194



hat in späteren Jahren wohl eingesehen, daß Wucht, Gesinnung, Weisheit
und Erleuchtung in des Dichters Worten sein müssen. Es schien ihm aber

falsch, um dieser QuaUtäten wiüen zu schreiben. Das hätte er als

Mißbrauch der Sprache empfunden. Auch will der Satz historisch verstanden sein.

Hofmannsthal konnte ihn 1907 seinen Hörern vorsetzen, weil er mit Recht
annahm, ihnen sei «unter all dem ermüdenden Geschwätz von Individuabtät,
Stil, Gesinnung, Stimmung und so fort » das Bewußtsein dafür abhanden
gekommen, «daß das Material der Poesie die Worte sind... ». In späteren Jahren
— besonders in den Sammlungen — mehren sich die Zeugnisse, wie viel
schwieriger für Hofmannsthal der Begriff der Sprache wurde, bis er als

unmittelbarer Ursprung des « Schrifttums » in der großen Münchener Rede seine

größte Ausdehnung erlangte. Nicht umsonst hatte schon der ganz junge
Hofmannsthal jede Nuance — und eben gerade die Nuance als Stilmittel — ausgekostet

und untersucht. Carl Burckhardt berichtet uns, Hofmannsthal habe an-
läßbch des Wortes «Aberwitz» über den Ursprung von Worten und ihren
Bedeutungswandel nachgedacht und geäußert: «Der Faden der Ariadne, der
aus dem Labyrinth zurückführt, ist doch die Sprache. Sie zeichnet alles auf,
jede rettende Erkenntnis und jeden Irrtum... Wo wir vergessen, erinnert sich
die Sprache für uns22. » Im Vorwort zu «Wert und Ehre deutscher Sprache »

ist sie ein großes, unauslotbar tiefes Totenreich, und so sehr sie ein ganzes Volk
in einer Gebärde zusammenzunehmen vermöchte, isoliere sie auch, wie alles

Große, alles Poetische isohert. Im «Deutschen Lesebuch» ging es um Autoren,
deren Sprache so klar war, daß dem Leser — wie Goethe es aussprach —
zumute ist, als trete er in ein helles Zimmer. In diesen Sammlungen gewinnt
Hofmannsthal wieder das rechte Gleichgewicht zwischen Wort und Gedanke.
Hofmannsthal findet den Stil jener Männer geistreich und herzlich und sagt:
«Sie haben gut geschrieben, weil sie gut gedacht und rein gefühlt haben23.»

Wir erinnern uns in diesem Zusammenhang an den Rat, den Hofmannsthal
seinem Freunde Bodenhausen zur Abfassung einer wissenschaftUchen Schrift
gab. Es sei undankbar und eine unmenschhche Plage, wissenschafthchen
Ausführungen ein eigenes Gepräge zu geben. Deshalb rät er: «Laß es geschrieben
sein in jedermanns Weise, einfach, klar, objektiv, anständig, deutsch, das ist
alles24.» Hofmannsthal verlangte augenscheinlich nach einer Prosa, wie sie

Alexander von Humboldt und der alte Goethe zu schreiben imstande waren.
Vergessen wir nicht, daß er deshalb Hegel beinahe nicht in das Deutsche Lesebuch

aufnehmen woUte, weil bei Hegel «nur ein großer, seltener Verstand»
geschrieben habe25. Also nicht so sehr auf den eigenen Ton kommt es an, als auf
die restlos bewältigte Materie. Das Bewältigen geschieht durch den Einsatz des

ganzen Menschen. Hofmannsthal fand dafür eine schöne Metapher: «SchiUer

glaubte, was er schrieb, und er warf sein ganzes Ich wie eine Fahne weit von
sich ins Getümmel einer ewigen geistigen Schlacht...26. »

Hofmannsthals Sprachgebrauch in den Essays ist zunächst durch eine starke

195



Tendenz zum Veranschauhchen gekennzeichnet, in Verben und Adjektiven
wie in Vergleichen und Metaphern. Sein Verlangen, das noch Werdende zu
beschreiben, weil uns das schon Auskristallisierte nicht mehr helfen kann, kommt
in seiner späten Prosa besonders zum Ausdruck. War der junge Hofmannsthal
mit allen Sinnen gleichmäßig an der Erfassung der ihn umgebenden Reize be-

teiligt, hat man im späten Hofmannsthal einen Augenkünstler, im späten Werk
Schau und träumerische Vision sehen wollen. Das Auge maß die Distanz.
Hofmannsthal verfuhr sehr vorsichtig und zart mit der Materie, die er ausschrieb,

wenn auch die allgemeine Weichheit des Tones in den späten Essays fehlt.
Sensitivität und Klugheit des Hofmannsthalschen Schauens sind verantworthch

für den zuweilen orientahsch transparenten und zeichenhaften Stil der
mittleren und späten Arbeiten. Die ihm eigenste Art der Beschreibung ist die

synthetisch-dichterische, die ich nur deshalb von der metaphorischen trenne,
um die letztere ihrer zentralen Bedeutung wegen gesondert darzusteUen. In der
Münchener Rede ist gewissermaßen die Maxime dieses synthetischen Beschrei-
bens gegeben, obwohl es an lyrischen und essayistischen Umschreibungen
nicht mangelt: «Alle Zweiteilungen, in die der Geist das Leben polarisiert
hatte, sind im Geiste zu überwinden und in geistige Einheit überzuführen;
aUes im Äußeren Zerklüftete muß hineingerissen werden ins eigene Innere und
dort in eines gedichtet werden, damit außen Einheit werde, denn nur dem in
sich Ganzen wird die Welt zur Einheit27.»

Bei keinem deutschen Dichter hat Metaphorik so viel mit Essayistik zu tun
wie bei Hofmannsthal. Das erklärt sich nicht durch Hofmannsthals subbmes

Dichtertum. Der metaphorische Prozeß ist bei Hofmannsthal nicht aus dem
Werke, nicht aus der Methode des Werkes herauszulösen. ZahUos sind seine

Äußerungen über die Bedeutung des Metaphorischen. Die Worte selbst, die
«zauberhaft und furchtbar gleichsam aus dem Herzen der Dinge heraustönen28»,

waren bereits metaphorisch, weshalb man gut tut, bei Hofmannsthal
nicht nach zitierbaren Metaphern zu suchen. Es gibt im Gedicht keinen eigentUchen

Sinn hinter den Worten. Die ihn suchen, sind wie die Affen, «die auch
immer mit den Händen hinter einen Spiegel fahren, als müsse dort ein Körper
zu fassen sein29». Hofmannsthals Sprache ist büdbcher Ausdruck. Deshalb
schloß er sich — und wir kehren nur scheinbar zur Trennung von Leben und
Poesie zurück — den Worten Georges an, das Bedeutende an der Form sei

nichts Äußerhches, sondern jenes tief Erregende in Maß und Klang. Dieses
wiederum darf sich nicht auf glückliche stilistische Funde in der Prosa
beschränken; die Metaphorik wül gewissermaßen bis ans Ende eines Essays

durchgehalten und «durchkomponiert» sein. Hofmannsthal nannte das zuweilen
ledigUch poetische Sprache. Das Wort als solches wird hier nicht übermäßig
eingeschätzt. Hofmannsthal sagte einmal, eine Dichtung sei zunächst durch und
durch ein Gebilde aus uneigentlichen Ausdrücken, denen das BUdhche eingeboren

sein muß, nicht umgehängt wie ein Schmuck30.

196



Beispiele metaphorischer Prosa aufzureihen wäre schwierig und leicht;
schwierig, weil man versucht ist, immer wieder ein anderes, vielleicht
«schöneres» vorzuziehen, leicht, weil der Vorrat schier unerschöpflich ist. Im
Schiller-Essay gebngt der bildhche Ausdruck sogar durch eine längere
Aufzählung hindurch; die GegenübersteUung SchiUers und Goethes ist, selbst

wenn sie falsch wäre, aus der Sprache heraus vollkommen überzeugend:

Wenn man in ihm ist, ist man im Freien : im gewaltigen Feld, wo geistige Ströme sich
kreuzen. Mit Goethe ist man zuweilen im Herzen der Dinge. Goethe und er stehen zueinander
wie der Gärtner und der Schiffer. Aber in großen Nächten reckte der stiUe Gärtner seine Hand
zu den Sternen empor und war mit ihnen vertraut wie mit den Blumen seines Gartens, und
der Schiffer hatte nichts als sein mutvoUes Herz und sein Schiff, mit dem die Winde spielten31.

Die zentrale Metapher in Hofmannsthals Werk verdient am Ende dieses

Versuchs noch gesonderte Erwähnung. Es ist das fließende Wasser, das im
Gebirge aus der Brunnenröhre fließende Wasser, oft Metapher für sich allein.
Oft erreicht Hofmannsthal durch das «Zitieren» dieses fließenden Wassers

größte Dichtigkeit. Ehe er von ihm enttäuscht wurde, sagt Hofmannsthal einmal

von d'Annunzio : «Ich weiß für ganz große Dichter, wie er einer werden
kann, keinen anderenVergleich als die Kraft hochheihger Ströme, des Nils oder
jenes, der als ,plurimus Ganges' eine große Gottheit war32. » In der «Sommerreise»

findet sich eine herrbche SteUe, die dieses Dichters schicksalhafte
Verbundenheit mit dem fließenden Wasser bezeugt :

An der Straße stehen schöne Brunnen; aus einer steinernen Säule springen vier
Wasserstrahlen in die schönen uralten steinernen Tröge; jeder Strahl grüßt einen Gebirgsstock, dessen

Gipfel Schnee und Sonne zum Trank mischt. Und es steigen Frauen, alte und junge, aus
den Dörfern herauf und aus den Dörfern herab, langsam die mühseligen schmalen Pfade;
jede trägt auf der Schulter das antike Joch mit zwei bauchigen, blitzenden, kupfernen Becken.
Und wie sie die Becken unter dem Brunnen füUen und tönend das Wasser hineinfällt, so
kommen die beiden wieder zusammen, die beieinander im dunkelsten Schoß des Berges
schüefen, das Wasser und das Erz38.

Wir erinnern uns ähnhcher Stellen aus den «Briefen des Zurückgekehrten».
Gegen Ende des ersten, vollendeten Teiles des Andreas, als der junge Herr von
Ferschengelder den Finazzerhof verlassen hat, kommt der Abend, schießen
«verdunkelte WasserfäUe» in den Schluchten hernieder, beengen ihm aber
die Seele nicht, sondern machen sie frei, denn «oben war aUes frei, kahl, kühn
emporsteigend... zuoberst der beschneite Gipfel, unsagbar leuchtend und
rein». Und so schbeßt sich der Kreis. Furchtbar verlassen ist der Geist in dieser

Welt, und nur, wenn der Zauber des fließenden Wassers nicht versagt, versagt
auch die Verständigung im Nahen und Innigen nicht zwischen denen, die dem
Geiste dienen. Das fließende Wasser verleiht dem Gebirgstal, der Landschaft,
der Umwelt Wirkbchkeit. Max Rychner hat dies für Hofmannsthal gültig
formubert. Der strömende Krug «ist das Sinnbild eines heimhchen Stromes,
der durch die Welt, durch das Ganze geht84».

197



In Hofmannsthals großen Essays verdichtet sich die Vision zur beinahe

greifbaren Gestalt. Wir haben das Recht, die Verbindung zu Goethe herzustellen.

Dem Reinen, dem Schauenden ballt sich das Wasser in der Hand.
Mitunter ist es dem Leser Hugo von Hofmannsthals gegeben, eine solche dichte
Vision in den Essays mitzuerleben, deren Vollkommenheit zu entzücken und
zu beruhigen vermag wie der Bbck in einen reinen Kristall.

1 Loris, die Prosa des jungen Hugo von Hofmannsthal (Berlin 1930), S. 16. a H. v. H.
und Eberhard von Bodenhausen, Briefe der Freundschaft (Düsseldorf 1953), S. 128. 3 Hugo
von Hofmannsthal (Frankfurt 1930), S. 11. 4 Versuch über Victor Hugo (München 1925),
S. 43. 6 Briefe der Freundschaft, a. a. O., S. 44. * Ebenda, S. 151. ' Berührung der Sphären
(Berlin 1931), S. 386. 8 Ebenda, S. 406. 9 Versuch über Victor Hugo, a. a. O., S. 39. 10

Berührung der Sphären, a. a. O., S. 52. n «Hugo von Hofmannsthals Prosaschriften», in: Die
Neue Rundschau LXII (1951), S. 26. 12 Ebenda, S. 28f. 13 Briefe der Freundschaft, a. a. O.,
S. 214. xi «Hugo von Hofmannsthal» in: Deutsche Literatur im Zwanzigsten Jahrhundert
(Heidelberg 1954), S. 39. 16 Berührung der Sphären, a. a. O., S. 96f. le «Über Hugo von
Hofmannsthal», Mitteilungen der literarischen GeseUschaft Bonn, II (1907), S. 365. 17

Berührung der Sphären, a.a.O., S. 268. ls Ebenda, S. 173. lfl Prosa III (Frankfurt 1952),
S. i6if. 20 «Hofmannsthal», Die Neue Rundschau, LXV (1954), S. 585. 21 Loris, a. a. O.,
S. 263. 22 «Begegnungen mit Hugo von Hofmannsthal», Die Neue Rundschau LXV (1954),
S. 355. 23 Deutsches Lesebuch: Eine Auswahl deutscher Prosastücke aus dem Jahrhundert
1750—1850 (München 1926), I, S. VHI. 24 Berührung der Sphären, a. a. O., S. 51. 25 Deutsches

Lesebuch, a. a. O., I, S. XII. 26 Berührung der Sphären, a. a. O., S. 322.
27 Das Schrifttum

als geistiger Raum der Nation (München 1927), S. 30. 28 Loris, a. a. O., S. 207. 2" Ebenda,

S. 258. 30 Ebenda. 31 Berührung der Sphären, a. a. O., S. 118. 82 Loris, a. a. O., S. m.
33 Berührung der Sphären, a. a. O., S. 19. 34 Sphären der Bücherwelt : Aufsätze zur Literatur
(Zürich 1952), S. 109.

198


	Zur Essayistik Hugo von Hofmannsthals

