
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 1

Artikel: Das Vermächtnis Rudolf Kassners

Autor: Spoerri, Theophil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Vermächtnis Rudolf Kassners

THEOPHIL SPOERRI

Kurz bevor er von uns ging, erschien von ihm, dem 85jährigen, «Der bbnde
Schütze » (Aussagen eines imaginären Zen-Adepten — gewidmet der Seele der
Hündin Leika, umgebracht 1957 im Weltall). Diese unheimhch weit bis in den
fernen Osten gespannte Gleichnisrede — « sein Schönstes », wie er selber
zugab — ist sowohl eine Zusammenballung seines ganzen Werkes als eine
Rekapitulation seines Lebens, und der Zen-Meister Rinzai, der darin auftaucht, ist
sein Selbstbildnis, dem Kölner Selbstbildnis Rembrandts gleichend mit dem

unergründlichen Lächeln, in dem schon das Licht von jenseits aller Grenzen
durchschimmert. Alle Fragen, die sich uns, von Kaßners Wesen und Werk
Beunruhigten, seit jeher stellten, spannen sich hier aufs höchste zu einer Frage:
Was bedeutet dieses Schießen mit geschlossenen Augen? Wie hängt es mit der
Position zum Unendhchen, zu Unendhch als Grenze zusammen? Und wer ist
dieser blinde Schütze? Ist es Kaßner selbst? Aber welcher Kaßner? Der Kaßner,

der wie seine Liebhngsfigur, der Joghi, noch der magischen Welt
verhaftet ist, oder ist es der Mensch der Einbildungskraft in der Welt der Freiheit,
der Gnade und des Gottmenschen?

Über die Zen-Philosophie hat sich Kaßner direkt ausgesprochen in dem
ungewohnt persönhchen Bekenntnis «Zen, Rilke und ich» (1956). Was ihn aufs
tiefste erregte, war der Umstand, daß die Meister des Zen imstande sind, ein
Ziel geschlossenen Auges mit dem Pfeil zu treffen. «Das Ziel bhnd treffen —
wer das vermag, muß er es nicht in sich selber haben... Zen heißt Auflösung
alles Begrifflichen, Auftrennung, Öffnung aller Begriffschalen; nur der
Schütze mit verbundenen Augen vermag es, den Pfeil in den Kern zu jagen,
in den schwarzen Punkt, Nullpunkt der Scheibe, in das Nichts, das dann
zugleich das AU ist... »

Kaßner findet diesen Grundzug des Zen in allen seinen Schriften wieder,
von der «Moral der Musik» an. «Ich habe damals Musik gesagt, habe damit
das Aufgehen, das völhgste, restlose, vom Inhalt in der Form gemeint. Ist
dieses Aufgehen, Sich-Auflösen nicht dasselbe wie das Ineinander, die Einheit
von All und Nichts, will sagen: das Unendliche, Un-Begriffliche, aUe Begriffe
Trennende, Auftrennende, Öffnende des Zen?»

Von hier führt «eine Brücke, ein Bogen über Kontinente und Jahrtausende
hinüber gespannt » zum Begriff von Unendlich als Grenze, der die rätselhafte
Mitte des «Blinden Schützen» sein wird. «Was Zen und mich, so weit ich in

55



meinen Ideen lebe, verbindet, ist das, daß uns beide Grenzen mehr bekümmern
als Gründe, daß wir um der Grenzen willen gleich an Abgründe, an den einen

Abgrund geraten. »

Hier sieht Kaßner, was ihn bei aUem Unterschied mit Rilke verbindet. «Ich
hebe seinen Vers: Ist dir Trinken bitter, werde Wein. Hier hört das Theater
auf, Bühne als Boden und Stütze, Rettung, Beschwichtigung, und wird alles

Grenze, Abgrund, Mitte und Fehlen der Mitte. Geht es ferner auch um Grenze

von Existenz und Dichtung, um Dichtung als Existenz, was ganz und gar
eine Zenfrage ausmacht, die allerletzte vielleicht unter Menschen, welchen die

Sprache gegeben ist. Sie ist in dem Sonett an Orpheus gesteht oder doch
wenigstens, was dem Dichter besser ziemt, verborgen, versteckt.

Erst wenn ein reines Wohin
wachsender Apparate
Knabenstolz überwiegt,
wird, überstürzt von Gewinn,
jener den Fernen Genahte
sein, was er einsam erfhegt. »

Aber hier am Ort der größten Annäherung zwischen Rilke und Kaßner
zeigt sich auch der innere Abstand.

Während für Rilke Grenze das Störende an sich war, das er sich vom
Leibe hielt, indem er es aufweichte und in Innerbchkeit auflöste, war Grenze
für Kaßner der Ort seiner existentiellen Bewährung und die Quelle seiner

schöpferischen Geniabtät. Grenze bedeutete für ihn nicht nur Grenze von
innen und außen, wobei es ihm unmöghch war, in einen lyrischen Innenraum
zu flüchten, wenn die Begegnung mit der äußeren Welt zu schmerzbch war,
sondern Grenze bedeutete für ihn Grenze zwischen Leben und Tod.

Dieses Geheimnis seines Lebens ging uns erst völbg auf, als wir an jenem
ersten Apriltag 1959 mit ihm vor den «Staudamm des Todes» traten. «Vor
dem Tode stauen unsere Worte oder stauen sich unsere Worte zu Bildern, zu
Vergleichen. Zu Gleichnissen. Um des Todes willen leben wir in Bildern, in
Vergleichen, in Gleichnissen», heißt es in der «Stunde» (Neue Zürcher
Zeitung, 9. 4. 1959). In dieser Stunde wurde uns plötzUch bewußt, daß Kaßners

Art, die Dinge zu sehen, damit zusammenhängt, daß er von jeher, und mehr
als irgendein Zeitgenosse, zur Welt des Todes offen gewesen ist.

Wir anderen, wir haben uns seit der Zeit der Griechen und vor allem seit
Descartes gegen die Todeswelt und aUes, was mit Schauern von ihr in unsre
Tagwelt eindringt, hermetisch abgeschirmt. Um uns dermaßen zu sichern,
müssen wir aUes in Berechenbares und Meßbares verwandeln. Wir wollen Ueber

Gefangene unserer vier Wände und Begriffe sein, als uns dem Einfluten unbe-
herrschbarer Gewalten auszusetzen.

Die im «Bhnden Schützen» eingeflochtenen Geschichten haben alle mit

56



diesem Ungeschütztsein oder der angstvollen Abwehr davor zu tun. «Die
Närrin und der Seher» versetzt uns in den Walliser Alltag. Abseits vom
geschäftigen Treiben des großen Markttages sitzt an der Friedhofmauer die Närrin.

« Sie sitzt da wie eine Puppe... An einer Puppe ist alles von außen. Die
Puppe hat kein Bild von sich selber, wie wir übrigen heilen Menschen eines

von uns haben, was unsre Seele ausmacht... und das uns vor dem Nichts
schützt... Wer schützt aber diese Närrin, die ohne Bbck ist, vor dem Nichts?
Wer anders als jener verborgene, eine Gott, an den die Menschen glauben
und von dem geschrieben steht, daß er die Welt aus dem Nichts geschaffen
habe. In das die Närrin starrt. Verloren starrt und doch geschützt. Von Gott
geschützt.» —- In der anderen Erzählung: «Ein Gottesmann (Gegenspieler)»
geht es wieder um den Glauben und um den nachtwandlerischen Gedanken
eines russischen Popen, daß der Mensch, um die Wunde zu heilen im Innersten
des Wesens, Gott aus sich heraussteUen müßte in den Raum vor sich wie ein
Bild, wie ein Ding. «Wären wir dann nicht festgehalten von etwas, was fest
bleibt in der Dauer, angeschmiegt daran, wie sich das Kind an die Mutter
schmiegt, wer kann dazwischengreifen und trennen wollen? Wir wären
geborgen und glückhch?» — Am deuthchsten ist die Geschichte vom
blumenpflückenden hebbchen Mädchen, dessen ernster, genauer Blick sich immer
vergewissern muß, «ob am Strauß alles zu und geschlossen sei oben, Blume sich
dicht an Blume füge, die eine Farbe zur anderen stimme, keine Lücken dazwischen

wären, keine leeren, hohlen Stellen, die unsere BUcke durchheßen
hinunter, dorthin, wo die Stengel abgerissen wurden von der Wurzel, ins
Unfertige, Abgebrochene, ach! irgendwie WillkürUche ablenken, ins Ungestalte,
Häßbche, meinetwegen ins Nichts, das wir abwehren und das uns unfroh
macht, die Seele verfinstert. Das soU, wie ich es ausdrücke, zusein oben,
zugehalten, verhalten sein : diese Not, dieses Ende, die Leere, der Zweifel ».

Zur Ungeborgenheit, zu einer Welt, die nicht hermetisch gegen den Tod
abgeschirmt ist wie die kartesianische, gehört dazu, daß «Klaffungen» da sind.
«Klafft nicht etwas zwischen Tod und Nichts? Mir kommt der Gedanke, daß

unser Schütze nicht so etwas wie Humanist ist, denn der Humanist wiU, daß

nichts klaffe. » Und von hier aus können wir den Sprung wagen zu dem andern

Wort, das uns tiefer ins Geheimnis des blinden Schützen bringt: «Ruhm ist es,
daß der Mensch sich von seinem Bild nicht lösen läßt, daß das Bild am
Menschen kleben bleibt. Wir klaffen, wir bhnden Schützen, klaffen um des Unendhchen

wiUen, das kein Ziel ist.» Und noch tiefer: «Als einzelne Menschen,
ohne die Gebundenheit an das Kollektive klaffen wir zwischen Schuld und
Gnade, und über diese Klaffung hinüber jagt der Pfeil des bhnden Schützen.»
Und hier gibt uns Kaßner den Schlüssel zu seiner Sprache und Physiognomik,
indem er dem Vorhergehenden hinzufügt : « Damit ist vieles ausgesagt, zuletzt
eben auch, daß wir nur im Unendhchen unsern Ort und unser Gesicht zu
finden und dementsprechend genau zu sein vermögen. »

57



Hier geht uns ahnungsweise auf, was Unendlich als Grenze bedeuten
könnte. Wir, die wir meinen, mit dem Schöpflöffel des Glaubens im Unendhchen

schöpfen zu können wie in einer Suppe oder Sauce, merken nun erst, daß
das Unendliche uns nur als Grenze gegeben ist, die wir nie überschreiten, die

uns umbrandet, an allen offenen Stellen hereinbricht, aber vor jedem Schritte
weicht und uns so unendlich in Bewegung erhält, was die eigentliche Bewegung

des Glaubens ist. «Wir können das Unendbche nicht umschiffen, wie ein
Schiff die Erde umschifft. Heißt das nicht genau so viel, wie daß die Unendlichkeit

kein Ziel, sondern Grenze ist? Hat das Leiden letzthch nicht darin
seinen Grund, daß Unendhchkeit und Wahrheit nicht zur Deckung gebracht
werden können? Lauter Fragen. » Unendlich als Grenze bedeutet, daß es für
uns keine Ausflucht ins Verschwommene, ins Aufgeweichte, ins «Irgendwie»
mehr geben kann. Unendhch bedeutet «nicht Maßlosigkeit, nicht ein Sich-

gehen-Lassen, Pathos, auch nicht Ruhm, keine Ungenauigkeit. Im Gegenteil
wird aUes erst genau durch das Unendliche als Grenze. »

Und hier leuchtet in neuer Bedeutung das Wort Kaßners auf, das er aus
dem «Buch der Gleichnisse» in den «Zauberer» hinübergenommen hat:
«VieUeicht war es früher so, daß ein Mensch einfach bis zur Grenze ging,
und dort starb er dann, und das ewige Leben begann. Seit Jesus Christus geht
aber die Grenze sozusagen mit, und so weiß niemand im Grunde, wann und
wo das ewige Leben beginnt. »

Daß die Grenze, die Grenze zwischen Tod und Leben, mitgeht, das ist
Kaßners Geheimnis von Anfang an. Seit er, neun Monate alt, gelähmt in der

Wiege aufgefunden wurde, lebt er an dieser Grenze, in der vertrauten
Nachbarschaft des Leidens und des Todes, und aus dieser Spannung zwischen Leben
und Tod ist die Spannung seines Denkens und Sehens erwachsen.

Wir fangen an zu verstehen, was das Schießen mit geschlossenen Augen
bedeutet. Der bhnde Schütze, der Ungeborgene, von Todesgewalten Angefallene,

dessen Grenze bei jedem Schritt, in jeder Bewegung mitgeht, braucht sich
nicht an Festgelegtes zu halten. Er hat es nicht nötig, die Dinge und Mitmenschen

zu fixieren, wie wir es zu tun pflegen, um uns ihnen gegenüber behaupten
zu können. Kaßner behauptet sich nicht, er geht mit. «Du hebst es nicht, sagt
der Schüler dem Meister, mit Worten zu bestimmen, was dies oder jenes sei,
dich bei letzten Ursachen, Prinzipien festzulegen... AUes will bei dir in der
Bewegung vollzogen sein... Ein Reitknecht braucht dir nicht das Pferd
vorzuführen und am Zügel zu halten, damit du aufsitzen kannst. » Darauf der
Meister: «Dein Vergleich ist gut... Daß Begriff und Bild, Verstehn und
Anschauung nicht zur Deckung gebracht werden können, um eben des Unendlichen

wiUen als Grenze... heißt in der Tat soviel wie im Laufen aufsitzen. »

Indem wir nun beides zusammenbringen, die Klaffung und die Bewegung,
kommen wir zur SteUe, wo uns der Sinn des bhnden Schießens und des

Unendhchen als Grenze vollends aufgeht : Immer wieder, wenn wir versucht sind,

58



uns an irgendeiner SteUe seines Werkes anzusiedeln und Hütten zu bauen,
etwa indem wir die drei Welten — die Welt des Vaters, des Sohnes und des

Menschen — zu einem System ausweiten, oder was wir auch immer angesichts
der quälenden Fragen zu unserer Beruhigung unternehmen, so wird uns plötzbch

bewußt, daß es eben nicht um ein zur Ruhe kommen geht, sondern um
die Bewegung selber, um den Sprung — eben den Sprung von einer Welt zur
andern, von der Welt der Magie zur Welt der Einbildungskraft, von der Zahl
zum Gesicht, vom Verstehen zur Anschauung, vom Tod zum Leben. Und der

Sprung geschieht so, daß nie das eine ohne das andere bleibt, und daß eben
dadurch die Spannung da ist und die Grenze zugleich Lösung und Bindung
bedeutet.

«Es kommt mir darauf an», sagt Kaßner in der «Stunde», «das Drama, die

Bindung, die Trennung von Ideen — Ich und Zahl, ,Kreuz' und ,Kreis', zum
Beispiel, Glaube und Einbildungskraft, Opfer und Glück usw. — aufzuzeigen,
ohne diese Ideen begrifflich zu fixieren, antithetisch erscheinen, erstarren zu
lassen. Die Beziehungen, Konkordanzen und Gegensätze, die die Bewegungen
schaffen, Ideen, Gestalten, Gesichter, in der Bewegung wahrzunehmen, darauf
kommt es mir an, auf das Drama und nicht auf die Parade. » Und wie sehr es

hier auf die Offenheit zum Tod ankommt, zeigt die andere SteUe: «Ohne die

Imagination, die durch den Tod hindurchgeht, hindurchzugehen hat, gleich
dem Pfeil des Odysseus durch die Ringe, ohne diese Imagination, die zum Ziel
hat, durch den Tod hindurchzugehen, wenn man so etwas Ziel nennen kann,
müßte alles entgleisen, erstarren, in einer ZwangsvorsteUung ersticken, sich

ausschütten, leer werden. So hängen Leben und Tod inmitten durch die
Imagination zusammen, im ,ewigen Augenbhck'... der Idee. »

Hat nicht Kaßner hier auf wundervolle Weise den Schlüssel zu seinem
«Bhnden Schützen» und zu seinem ganzen Werk gegeben? Ist nicht der blinde
Schütze so zwischen die Welten hineingesteUt, damit es nie zur Konfusion
und zur Erstarrung kommen kann, damit wir uns auch in der Kunst des bhnden

Schießens üben? Und sind nicht alle die vielgeUebten Kaßnerschen
Grundwörter wie «Grenze», «Umkehr», «Mitte», «Maß», «Verwandlung»
Pfeile des bhnden Schützen, ins Unendüche geschossen und darum mit tödli-
cher Gewalt ins Endliche eintreffend?

Es ist hier leicht einzusehen, warum Kaßner seit der Jahrhundertwende
in unerschöpfhcher FüUe und Frische ein Meisterwerk um das andere
hervorgebracht hat. Es geht immer um die gleichen Dinge, und doch ist aUes in jedem
Augenbhck neu wie am Schöpfungstag. Wenn einer von der Todeswelt her
auf die Schöpfung schaut, muß es nicht wie der Augenaufschlag des Ewigen
sein, so daß aUes Einzelne im Ganzen mit genauem Umriß steht und in allem
Einzelnen immer das Ganze aufleuchtet?

Und das bedeutet auch, daß Umkehr in jedem Augenbhck, in jedem Blick
des Auges geschieht. « Dieses Umschlagen von Nicht-Sein in die Existenz ist

59



zeitlos, ist ewig, sie entspricht dem, was unter Menschen als Umkehr, als

Konversion gilt.» Darum sieht nur der sich Wandelnde die Welt in ihrem
ewigen Wandel. Darum ist «Wandlung» das Grundwort der Kaßnerschen
Welt und die in den Wandel eingehende Einbildungskraft das Grundvermögen,
womit diese Welt erfaßt werden kann.

So gilt von Kaßner, was der Schüler dem Meister sagt: «So weiß ich nie:
denkst du deine Gedanken, oder siehst du sie mit deinen Augen. So scheint
mir bei dir Denken und Sehen eines zu sein. Dürfen wir nicht dort, wo beide
sich einigen, sich schneiden, dein Herz hinsetzen, dein denkendes Herz?»

Hier findet fast unmerklich der Übergang statt vom blinden Schießen zum
sehenden Glauben. « So denkt der blinde Schütze, wenn wir ihn recht verstehen

wollen, das Nichts und nicht den Tod. Wenn er den Tod und nicht das

Nichts dächte, müßte er die Augen aufreißen. Die tiefe Bedeutung des bhnden
Schusses ist genau die, daß das Nichts für Tod steht, für Gräber, für das Grab
in der Erde des sterbenden Korns. Der Glaube, der fruchtbringende, echte,
blühende, ist der jener Menschen, zu denen das Wort gesprochen wurde: An
ihren Früchten werdet ihr sie erkennen, ist stets der Glaube der Sehenden. Im
Gottmenschen sind Glaube und Gesicht eines. Ist die Ebenbildschaft, die dem
Gottmenschen vorangegangen ist, eine andere Bezeichnung als die für den
Menschen, der glaubt und sieht?»

Das blinde Schießen ist die notwendige Vorübung zur Einbildungskraft.
Aber nun hält Rinzai die Augen offen. «Rinzai war alt geworden, hatte das

Bogenschießen mit geschlossenen Augen aufgegeben und war zum Wanderer
geworden, ziellos. Er empfand es so, empfand es, ohne es mitteilen zu können
oder zu wollen den anderen, daß diese Ziellosigkeit des Wandernden dem
blinden Schießen seiner jungen Jahre entspreche, dieses im ganzen aufwäge,
das Gleichgewicht halte, wie er fühlte, auf unaussprechbche Weise einsah, sich
im Gedanken daran geborgen empfand, daß in eben dem Ganzen der gegebenen

Welt die Leiden einer Heihgen, Todesmartern, sich gut vertrügen mit den
Geschäften und Freuden eines dem Gegenwärtigen hingegebenen Volkes...
Rinzai wußte dieses sein Wandern von Ort zu Ort durch das Land, durch die
Länder auf seine Weise mit dem Wandeln der Gestirne im ganzen Himmelsraum

im Einklang, und zwar im Sinne eben einer Ziellosigkeit, die zugleich
Hingebung wäre. »

So steht nun Kaßner vor uns als der von der Ewigkeit in sich selber
Verwandelte. Wir werden ihn immer so im Bbck behalten, als den ganzen
Menschen, an dem trotz seiner Gebrechlichkeit keine Bruchstelle war. Wie wunderbar,

daß er, der immer Gelähmte, uns zum Wagnis der Bewegung herausgefordert

hat. Wie er durch das Leiden in seinen strengen Umriß hineingezwungen
wurde, so zwingt er jeden von uns in seinem Umriß zu stehen.

Das letztemal, als ich mit ihm sprach, war an seinem 8 5. Geburtstag. Einige
Freunde und Freundinnen saßen im Garten zusammen, als er im Fahrstuhl

60



vorbeigerollt wurde. Er ließ mit seiner hellen Stimme einen Laut hören, der
wie ein Vogelruf tönte. « Das gilt Ihnen », sagte mir eine der anwesenden
Damen. So ging ich und begleitete ihn hin und her auf der Terrasse des Schloßhotels.

Es war nicht leicht, mit ihm ins Gespräch zu kommen. Er war immer
so weit voraus, daß es aussichtslos war, auf landläufige Weise Konversation zu
treiben. Am schönsten war es, wenn er selber erzählte oder aus dem eben
Geschriebenen vorlas. Was man sonst nur schwer verstand, wurde durch die

Spannung, die er hineinlegte, leuchtend und klar. Er konnte auch durch
Fragen, die wie die Schüsse des blinden Schützen erschreckend einschlugen, das

Eigenste in einem aufrufen. Es kam aber zu nichts derartigem. Ich versuchte,
mich ihm, dem Leidenden, anzupassen, hielt mit dem Eigenen zurück, war
verlegen und hilflos, bis ein anderer kam und das letzte Gespräch zu Ende war,
ohne angefangen zu haben, das letzte eines dreißigjährigen Umgangs, in
welchem immer Kaßner der unendlich Gebende und Anregende gewesen war. Als
es zu spät war, wurde mir schmerzlich wieder bewußt, daß alles Angleichende
ihm zuwider ist. Wie er selber ungeschützt und darum ganz er selber ist, so

will er auch den anderen.
Das Gegenbeispiel kam an diesem unvergeßlichen Nachmittag durch den

Musiker. Er war von weit hergeeilt, um den Freund zu ehren. Wir saßen nach

Sonnenuntergang im kleinen Saal. Kaßner zusammengekauert im Rollstuhl.
Wir alle neben und hinter ihm. Und vor dem alten Flügel der Meister. Die
Hammerklaviersonate erklang. Wie aus der Tiefe der Todeswelt stieg die
tönende Kathedrale mit kristallenen Pfeilern, Strukturen von schmerzhcher
Reinheit empor. Keine größere Huldigung war denkbar. Das war ein Gegenüber,

wo jeder in seinem Ganzen war, Horszowski, der Musiker, und Kaßner,
der zum Sehen Berufene.

Das letzte Bild, das er von der Duse zeichnete, war auch aus einem Augenblick

der völligen Schutzlosigkeit entstanden. Eine Frau, die zu Gast war,
hatte am Abend vorher den Wunsch geäußert, er möchte noch einmal das Bild
der Duse zeichnen, von der sie eben gesprochen hatten. Unwirsch wies er sie

ab. Beim Zu-Bette-Gehen geschah es aber, daß er hilflos zu Boden fiel und
im Fähen eine Vase mit sich riß. Nie wird man sich vorstellen können, mit
welcher Anstrengung er sich aufrichtete, die Scherben zusammensuchte und
das Wasser auftrocknete. Als er dann endlich im Bett lag, war er so erschöpft,
daß er nicht einschlafen konnte. Da kam im Wachliegen die Erinnerung an die

Duse, und in den stillen Nachtstunden schuf er das Bild, das am Morgen so
klar vor ihm stand, daß er es in einem Zug niederschrieb — wohl das

schönste Bild einer Frau und Schauspielerin, das je gezeichnet wurde.
Das allerletzte Werk «Der Gottmensch und die Weltseele» (diesen

Titel trägt auch der Nachlaßband, der i960 im Eugen Rentsch Verlag,
Erlenbach-Zürich, erschienen ist, und der auch « Der bbnde Schütze » und «Erinnerung

an Eleonora Duse » enthält) mündet aus in stichwortartige Andeutungen,

61



was sichtbar und schmerzlich anzeigt, daß nicht Kaßner, sondern der Tod den

Schlußpunkt gesetzt hat. Trotzdem ist es sein vollendetstes Werk, seine

«Kunst der Fuge», und wie für Johann Sebastian Bach dieses letzte große
Werk der Anlaß war, noch einmal am Rand des Todes ein Ur-Thema in
unerschöpflich-polyphoner Figuration abzuwandeln, wobei er dieses einzige Mal
seinen Namen B-A-C-H als musikalisches Motiv den Schlußkadenzen seines

Lebenswerkes einverleibte, so hat Kaßner in diesem letzten Essay den ewigen
Kontrapunkt der griechischen Raumwelt und der durch die Fleischwerdung
des Wortes eröffneten unendlichen Zeitwelt zu einer monumentalen Fuge von
solch besehgender Durchsichtigkeit aufgebaut, daß der Name Rudolf Kaßners
hinfort im abendländischen Denken unvergänghch nachkhngen wird.

So läßt er uns im Augenbhck, da er von uns geht, sein Werk zurück, dessen

Glanz und Spannung um so mehr wachsen wird, als die Welt um uns her sich
verdunkelt und verflacht. Der Hinweis auf die im Weltall umgebrachte Hündin
Leika ist nicht beiläufig. In was für eine Welt werden unsre Kinder und
Kindeskinder hineinwachsen! Aber ist nicht das, was uns Kaßner vorlebte: der
Mut zur Wandlung und das Standhalten im Ungeschützten, das einzige, was
uns zu üben übrig bleibt, wenn wir in dieser immer mehr sich verschheßenden
Welt den Zugang zum Unendlichen offenhalten woUen?

Kaßners Ungeborgenheit ist sein kostbarstes Vermächtnis. Wie der Meister
im « Bhnden Schützen » zum Schüler von der Schwierigkeit, sich die Idee von
Unendhch, von Unendhch als Grenze anzueignen, spricht, erschrickt dieser
und bemerkt, es sei, wenn man sich nicht an feste, greifbare Dinge halten
könne, wie wenn man in einen Abgrund falle. Worauf der Meister antwortete :

«Freund, du kannst nicht ins Unendliche fallen... ebensowenig wie ein Gestirn im
unendlichen Raum unter sich versinkt. »

Ist das nicht der gewaltigste Ausdruck der ungeborgenen Geborgenheit, die
auf nichts beruht, sondern nur darum nicht ins Leere fäUt, weil sie getragen
wird von der konsteUierenden Spannung der Liebe, die die Sonne und Sterne

bewegt — l'amore che move il sole e l'altre stelle?

62


	Das Vermächtnis Rudolf Kassners

