Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 41 (1961-1962)

Heft: 1

Artikel: Das Vermachtnis Rudolf Kassners
Autor: Spoerri, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Vermichtnis Rudolf Kassners

THEOPHIL SPOERRI

Kurz bevor er von uns ging, erschien von ihm, dem 8sjahrigen, «Der blinde
Schiitze » (Aussagen eines imaginiren Zen-Adepten — gewidmet der Seele der
Hiindin Leika, umgebracht 1957 im Weltall). Diese unheimlich weit bis in den
fernen Osten gespannte Gleichnisrede — «sein Schonstes», wie er selber zu-
gab — ist sowohl eine Zusammenballung seines ganzen Werkes als eine Reka-
pitulation seines Lebens, und der Zen-Meister Rinzai, der darin auftaucht, ist
sein Selbstbildnis, dem Kolner Selbstbildnis Rembrandts gleichend mit dem
unergriindlichen Licheln, in dem schon das Licht von jenseits aller Grenzen
durchschimmert. Alle Fragen, die sich uns, von KaBners Wesen und Werk
Beunruhigten, seit jeher stellten, spannen sich hier aufs héchste zu einer Frage:
Was bedeutet dieses SchieBen mit geschlossenen Augen? Wie hingt es mit der
Position zum Unendlichen, zu Unendlich als Grenze zusammen? Und wer ist
dieser blinde Schiitze? Ist es KaBner selbst? Aber welcher KaBiner? Der KalB3-
ner, der wie seine Lieblingsfigur, der Joghi, noch der magischen Welt ver-
haftet ist, oder ist es der Mensch der Einbildungskraft in der Welt der Freiheit,
der Gnade und des Gottmenschen?

Uber die Zen-Philosophie hat sich KaBner direkt ausgesprochen in dem un-
gewohnt personlichen Bekenntnis « Zen, Rilke und ich» (1956). Was ihn aufs
tiefste erregte, war der Umstand, daB3 die Meister des Zen imstande sind, ein
Ziel geschlossenen Auges mit dem Pfeil zu treffen. «Das Ziel blind treffen —
wer das vermag, muB er es nicht in sich selber haben. . . ? Zen heiB3t Auflésung
alles Begrifflichen, Auftrennung, Offnung aller Begriffschalen; nur der
Schiitze mit verbundenen Augen vermag es, den Pfeil in den Kern zu jagen,
in den schwarzen Punkt, Nullpunkt der Scheibe, in das Nichts, das dann zu-
gleich das All ist...»

KaBner findet diesen Grundzug des Zen in allen seinen Schriften wieder,
von der «Moral der Musik» an. «Ich habe damals Musik gesagt, habe damit
das Aufgehen, das volligste, restlose, vom Inhalt in der Form gemeint. Ist
dieses Aufgehen, Sich-Auflésen nicht dasselbe wie das Ineinander, die Einheit
von All und Nichts, will sagen: das Unendliche, Un-Begtiffliche, alle Begriffe
Trennende, Auftrennende, Offnende des Zen?»

Von hier fiihrt «eine Briicke, ein Bogen iiber Kontinente und Jahrtausende
hiniiber gespannt» zum Begriff von Unendlich als Grenze, der die ritselhafte
Mitte des «Blinden Schiitzen» sein wird. «Was Zen und mich, so weit ich in

35



meinen Ideen lebe, verbindet, ist das, da3 uns beide Grenzen mehr bekiimmern
als Griinde, daB wir um der Grenzen willen gleich an Abgriinde, an den einen
Abgrund geraten. »

Hier sieht KaBner, was ihn bei allem Unterschied mit Rilke verbindet. «Ich
liebe seinen Vers: Ist dir Trinken bitter, werde Wein. Hier hort das Theater
auf, Biithne als Boden und Stiitze, Rettung, Beschwichtigung, und wird alles
Grenze, Abgrund, Mitte und Fehlen der Mitte. Geht es ferner auch um Grenze
von Existenz und Dichtung, um Dichtung als Existenz, was ganz und gar
eine Zenfrage ausmacht, die allerletzte vielleicht unter Menschen, welchen die
Sprache gegeben ist. Sie ist in dem Sonett an Orpheus gestellt oder doch we-
nigstens, was dem Dichter besser ziemt, verborgen, versteckt.

Erst wenn ein reines Wohin
wachsender Apparate
Knabenstolz iiberwiegt,

wird, iberstiirzt von Gewinn,
jener den Fernen Genahte
sein, was er einsam erfliegt. »

Aber hier am Ort der groBten Anniherung zwischen Rilke und KaBner
zeigt sich auch der innere Abstand.

Wihrend fiir Rilke Grenze das Storende an sich war, das er sich vom
Leibe hielt, indem er es aufweichte und in Innerlichkeit aufloste, war Grenze
fur KaBner der Ort seiner existentiellen Bewihrung und die Quelle seiner
schopferischen Genialitit. Grenze bedeutete fiir ihn nicht nur Grenze von
innen und auBlen, wobei es ihm unmoglich war, in einen lyrischen Innenraum
zu fliichten, wenn die Begegnung mit der duBeren Welt zu schmerzlich war,
sondern Grenze bedeutete fiir ihn Grenze zwischen Leben und Tod.

Dieses Geheimnis seines Lebens ging uns erst vollig auf, als wir an jenem
ersten Apriltag 1959 mit ihm vor den «Staudamm des Todes» traten. «Vor
dem Tode stauen unsere Worte oder stauen sich unsere Worte zu Bildern, zu
Vergleichen. Zu Gleichnissen. Um des Todes willen leben wir in Bildern, in
Vergleichen, in Gleichnissen», heil3t es in der «Stunde» (Neue Ziircher Zei-
tung, 9. 4. 1959). In dieser Stunde wurde uns plotzlich bewuft, dal KaBners
Art, die Dinge zu sehen, damit zusammenhingt, dal} er von jeher, und mehr
als irgendein Zeitgenosse, zur Welt des Todes offen gewesen ist. -

Wir anderen, wir haben uns seit der Zeit der Griechen und vor allem seit
Descartes gegen die Todeswelt und alles, was mit Schauern von ihr in unsre
Tagwelt eindringt, hermetisch abgeschirmt. Um uns dermallen zu sichern,
miissen wir alles in Berechenbares und MeBbares verwandeln. Wir wollen lieber
Gefangene unserer vier Winde und Begriffe sein, als uns dem Einfluten unbe-
herrschbarer Gewalten auszusetzen.

Die im «Blinden Schiitzen» eingeflochtenen Geschichten haben alle mit

56



diesem Ungeschiitztsein oder der angstvollen Abwehr davor zu tun. «Die
Nirrin und der Seher» versetzt uns in den Walliser Alltag. Abseits vom ge-
schiftigen Treiben des groBen Markttages sitzt an der Friedhofmauer die Nir-
rin. «Sie sitzt da wie eine Puppe. .. An einer Puppe ist alles von auBlen. Die
Puppe hat kein Bild von sich selber, wie wir tibrigen heilen Menschen eines
von uns haben, was unsre Seele ausmacht... und das uns vor dem Nichts
schiitzt. .. Wer schiitzt aber diese Nirrin, die ohne Blick ist, vor dem Nichts?
Wer anders als jener verborgene, eine Gott, an den die Menschen glauben
und von dem geschrieben steht, daB er die Welt aus dem Nichts geschaffen
habe. In das die Narrin starrt. Verloren starrt und doch geschiitzt. Von Gott
geschiitzt.» — In der anderen Erzihlung: «Ein Gottesmann (Gegenspieler) »
geht es wieder um den Glauben und um den nachtwandlerischen Gedanken
eines russischen Popen, da3 der Mensch, um die Wunde zu heilen im Innersten
des Wesens, Gott aus sich herausstellen miite in den Raum vor sich wie ein
Bild, wie ein Ding. «Wiren wir dann nicht festgehalten von etwas, was fest
bleibt in der Dauer, angeschmiegt daran, wie sich das Kind an die Mutter
schmiegt, wer kann dazwischengreifen und trennen wollen? Wir wiren ge-
borgen und gliicklich?» — Am deutlichsten ist die Geschichte vom blumen-
pflickenden lieblichen Midchen, dessen ernster, genauer Blick sich immer ver-
gewissern mulB, «ob am Straul3 alles zu und geschlossen sei oben, Blume sich
dicht an Blume fiige, die eine Farbe zur anderen stimme, keine Liicken dazwi-
schen wiren, keine leeren, hohlen Stellen, die unsere Blicke durchlieBen hin-
unter, dorthin, wo die Stengel abgerissen wurden von der Wurzel, ins Un-
fertige, Abgebrochene, ach! irgendwie Willkiirliche ablenken, ins Ungestalte,
HiBliche, meinetwegen ins Nichts, das wir abwehren und das uns unfroh
macht, die Seele verfinstert. Das soll, wie ich es ausdriicke, zusein oben, zuge-
halten, verhalten sein: diese Not, dieses Ende, die Leere, der Zweifel ».

Zur Ungeborgenheit, zu einer Welt, die nicht hermetisch gegen den Tod
abgeschirmt ist wie die kartesianische, gehért dazu, dafl «Klaffungen» da sind.
«Klafft nicht etwas zwischen Tod und Nichts? Mir kommt der Gedanke, daf
unser Schiitze nicht so etwas wie Humanist ist, denn der Humanist will, da3
nichts klaffe. » Und von hier aus kénnen wir den Sprung wagen zu dem andern
Wortt, das uns tiefer ins Geheimnis des blinden Schiitzen bringt: « Ruhm ist es,
daB der Mensch sich von seinem Bild nicht lésen 148t, daB3 das Bild am Men-
schen kleben bleibt. Wir klaffen, wir blinden Schiitzen, klaffen um des Unend-
lichen willen, das kein Ziel ist.» Und noch tiefer: «Als einzelne Menschen,
ohne die Gebundenheit an das Kollektive klaffen wir zwischen Schuld und
Gnade, und iiber diese Klaffung hintiber jagt der Pfeil des blinden Schiitzen. »
Und hier gibt uns KaBner den Schliissel zu seiner Sprache und Physiognomik,
indem er dem Vorhergehenden hinzufiigt: « Damit ist vieles ausgesagt, zuletzt
eben auch, dal wir nur im Unendlichen unsern Ort und unser Gesicht zu fin-
den und dementsprechend genau zu sein vermogen. »

57



Hier geht uns ahnungsweise auf, was Unendlich als Grenze bedeuten
konnte, Wir, die wir meinen, mit dem Schopfloffel des Glaubens im Unendli-
chen schopfen zu kénnen wie in einer Suppe oder Sauce, merken nun erst, dafl
das Unendliche uns nur als Grenze gegeben ist, die wir nie iiberschreiten, die
uns umbrandet, an allen offenen Stellen hereinbricht, aber vor jedem Schritte
weicht und uns so unendlich in Bewegung erhilt, was die eigentliche Bewe-
gung des Glaubens ist. «Wir konnen das Unendliche nicht umschiffen, wie ein
Schiff die Erde umschifft. Heit das nicht genau so viel, wie dal die Unend-
lichkeit kein Ziel, sondern Grenze ist? Hat das Leiden letztlich nicht darin sei-
nen Grund, daB Unendlichkeit und Wahrheit nicht zur Deckung gebracht
werden kénnen? Lauter Fragen.» Unendlich als Grenze bedeutet, daBl es fiir
uns keine Ausflucht ins Verschwommene, ins Aufgeweichte, ins «Irgendwie»
mehr geben kann. Unendlich bedeutet «nicht MaBlosigkeit, nicht ein Sich-
gehen-Lassen, Pathos, auch nicht Ruhm, keine Ungenauigkeit. Im Gegenteil
wird alles erst genau durch das Unendliche als Grenze. »

Und hier leuchtet in neuer Bedeutung das Wort KaBners auf, das er aus
dem «Buch der Gleichnisse» in den «Zauberer» hiniibergenommen hat:
«Vielleicht war es frither so, dafl ein Mensch einfach bis zur Grenze ging,
und dort starb er dann, und das ewige Leben begann. Seit Jesus Christus geht
aber die Grenze sozusagen mit, und so weill niemand im Grunde, wann und
wo das ewige Leben beginnt. »

DaB3 die Grenze, die Grenze zwischen Tod und Leben, mitgeht, das ist
KaBners Geheimnis von Anfang an. Seit et, neun Monate alt, gelihmt in der
Wiege aufgefunden wurde, lebt er an dieser Grenze, in der vertrauten Nach-
barschaft des Leidens und des Todes, und aus dieser Spannung zwischen Leben
und Tod ist die Spannung seines Denkens und Sehens erwachsen.

Wir fangen an zu verstehen, was das SchieBen mit geschlossenen Augen
bedeutet. Der blinde Schiitze, der Ungeborgene, von Todesgewalten Angefal-
lene, dessen Grenze bei jedem Schritt, in jeder Bewegung mitgeht, braucht sich
nicht an Festgelegtes zu halten. Er hat es nicht nétig, die Dinge und Mitmen-
schen zu fixieren, wie wir es zu tun pflegen, um uns ihnen gegeniiber behaupten
zu konnen, KaBner behauptet sich nicht, er geht mit. «Du liebst es nicht, sagt
der Schiiler dem Meister, mit Worten zu bestimmen, was dies oder jenes sei,
dich bei letzten Ursachen, Prinzipien festzulegen... Alles will bei dir in der
Bewegung vollzogen sein... Ein Reitknecht braucht dir nicht das Pferd
vorzufithren und am Ziigel zu halten, damit du aufsitzen kannst.» Darauf der
Meister: «Dein Vergleich ist gut... DaBl Begriff und Bild, Verstehn und An-
schauung nicht zur Deckung gebracht werden kénnen, um eben des Unendli-
chen willen als Grenze. .. heiBt in der Tat soviel wie im Laufen aufsitzen.»

Indem wir nun beides zusammenbringen, die Klaffung und die Bewegung,
kommen wir zur Stelle, wo uns der Sinn des blinden Schielens und des Un-
endlichen als Grenze vollends aufgeht: Immer wieder, wenn wir versucht sind,

58



uns an irgendeiner Stelle seines Werkes anzusiedeln und Hiitten zu bauen,
etwa indem wir die drei Welten — die Welt des Vaters, des Sohnes und des
Menschen — zu einem System ausweiten, oder was wir auch immer angesichts
der quilenden Fragen zu unserer Beruhigung unternehmen, so wird uns plotz-
lich bewuBt, daBB es eben nicht um ein zur Ruhe kommen geht, sondern um
die Bewegung selber, um den Sprung — eben den Sprung von einer Welt zur
andern, von der Welt der Magie zur Welt der Einbildungskraft, von der Zahl
zum Gesicht, vom Verstehen zur Anschauung, vom Tod zum Leben. Und der
Sprung geschieht so, da3 nie das eine ohne das andere bleibt, und daB eben da-
durch die Spannung da ist und die Grenze zugleich Lésung und Bindung be-
deutet.

«Es kommt mir darauf an», sagt KaBner in der «Stunde», «das Drama, die
Bindung, die Trennung von Ideen — Ich und Zahl, ,Kreuz‘ und ,Kreis‘, zum
Beispiel, Glaube und Einbildungskraft, Opfer und Gliick usw. — aufzuzeigen,
ohne diese Ideen begrifflich zu fixieren, antithetisch erscheinen, erstarren zu
lassen. Die Beziehungen, Konkordanzen und Gegensitze, die die Bewegungen
schaffen, Ideen, Gestalten, Gesichter, in der Bewegung wahrzunehmen, darauf
kommt es mir an, auf das Drama und nicht auf die Parade.» Und wie sehr es
hier auf die Offenheit zum Tod ankommt, zeigt die andere Stelle: «Ohne die
Imagination, die durch den Tod hindurchgeht, hindurchzugehen hat, gleich
dem Pfeil des Odysseus durch die Ringe, ohne diese Imagination, die zum Ziel
hat, durch den Tod hindurchzugehen, wenn man so etwas Ziel nennen kann,
miiBte alles entgleisen, etstarren, in einer Zwangsvorstellung ersticken, sich
ausschiitten, leer werden. So hingen Leben und Tod inmitten durch die Ima-
gination zusammen, im ,ewigen Augenblick‘. .. der Idee.»

Hat nicht KaBner hier auf wundervolle We1se den Schliissel zu seinem
«Blinden Schiitzen» und zu seinem ganzen Werk gegeben? Ist nicht der blinde
Schiitze so zwischen die Welten hineingestellt, damit es nie zur Konfusion
und zur Erstarrung kommen kann, damit wir uns auch in der Kunst des blin-
den SchieBens iiben? Und sind nicht alle die vielgeliebten KaBnerschen
Grundworter wie «Grenze», « Umkehr», «Mitte», « MaB», «Verwandlung»
Pfeile des blinden Schiitzen, ins Unendliche geschossen und darum mit todli-
cher Gewalt ins Endliche eintreffend?

Es ist hier leicht einzusehen, warum KaBner seit der Jahrhundertwende
in unerschopflicher Fiille und Frische ein Meisterwerk um das andere hervor-
gebracht hat. Es geht immer um die gleichen Dinge, und doch ist alles in jedem
Augenblick neu wie am Schopfungstag. Wenn einer von der Todeswelt her
auf die Schopfung schaut, muB es nicht wie der Augenaufschlag des Ewigen
sein, so daB alles Einzelne im Ganzen mit genauem UmriB steht und in allem
Einzelnen immer das Ganze aufleuchtet?

Und das bedeutet auch, daB Umkehr in jedem Augenblick, in jedem Blick
des Auges geschieht. «Dieses Umschlagen von Nicht-Sein in die Existenz ist

59



zeitlos, ist ewig, sie entspricht dem, was unter Menschen als Umkehr, als
Konversion gilt.» Darum siecht nur der sich Wandelnde die Welt in ihrem
ewigen Wandel. Darum ist «Wandlung» das Grundwort der KaBnerschen
Welt und die in den Wandel eingehende Einbildungskraft das Grundvermogen
womit diese Welt erfalit werden kann.

So gilt von KaBner, was der Schiiler dem Meister sagt: «So wei ich nie:
denkst du deine Gedanken, oder siehst du sie mit deinen Augen. So scheint
mir bei dir Denken und Sehen eines zu sein. Dirfen wir nicht dort, wo beide
sich einigen, sich schneiden, dein Herz hinsetzen, dein denkendes Herz?»

Hier findet fast unmerklich der Ubergang statt vom blinden SchieBen zum
sehenden Glauben. «So denkt der blinde Schiitze, wenn wir ihn recht verste-
hen wollen, das Nichts und nicht den Tod. Wenn er den Tod und nicht das
Nichts dichte, miiite er die Augen aufreiBen. Die tiefe Bedeutung des blinden
Schusses ist genau die, dal3 das Nichts fiir Tod steht, fiir Griber, fir das Grab
in der Erde des sterbenden Korns. Der Glaube, der fruchtbringende, echte, blii-
hende, ist der jener Menschen, zu denen das Wort gesprochen wurde: An
ihren Friichten werdet ihr sie erkennen, ist stets der Glaube der Sehenden. Im
Gottmenschen sind Glaube und Gesicht eines. Ist die Ebenbildschaft, die dem
Gottmenschen vorangegangen ist, eine andere Bezeichnung als die fiir den
Menschen, der glaubt und sieht? »

Das blinde Schiefen ist die notwendige Voriibung zur Einbildungskraft.
Aber nun hilt Rinzai die Augen offen. «Rinzai war alt geworden, hatte das
BogenschieBen mit geschlossenen Augen aufgegeben und war zum Wanderer
geworden, ziellos. Er empfand es so, empfand es, ohne es mitteilen zu kénnen
oder zu wollen den anderen, dal diese Ziellosigkeit des Wandernden dem
blinden SchieBen seiner jungen Jahre entspreche, dieses im ganzen aufwige,
das Gleichgewicht halte, wie er fihlte, auf unaussprechliche Weise einsah, sich
im Gedanken daran geborgen empfand, dal3 in eben dem Ganzen der gegebe-
nen Welt die Leiden einer Heiligen, Todesmartern, sich gut vertriigen mit den
Geschiften und Freuden eines dem Gegenwirtigen hingegebenen Volkes. . .
Rinzai wuBte dieses sein Wandern von Ort zu Ort durch das Land, durch die
Linder auf seine Weise mit dem Wandeln der Gestirne im ganzen Himmels-
raum im Einklang, und zwar im Sinne eben einer Ziellosigkeit, die zugleich
Hingebung wire. » |

So steht nun KaBlner vor uns als der von der Ewigkeit in sich selber Ver-
wandelte. Wir werden ihn immer so im Blick behalten, als den ganzen Men-
schen, an dem trotz seiner Gebrechlichkeit keine Bruchstelle war. Wie wunder-
bar, daB er, der immer Gelihmte, uns zum Wagnis der Bewegung herausgefor-
dert hat. Wie er durch das Leiden in seinen strengen Umrti3 hineingezwungen
wurde, so zwingt er jeden von uns in seinem Umrif} zu stehen.

Das letztemal, als ich mit ihm sprach, war an seinem 85. Geburtstag. Einige
Freunde und Freundinnen saflen im Garten zusammen, als er im Fahrstuhl

6o



vorbeigerollt wurde. Er lie mit seiner hellen Stimme einen Laut horen, der
wie ein Vogelruf tonte. «Das gilt Thnen», sagte mir eine der anwesenden Da-
men. So ging ich und begleitete ihn hin und her auf der Terrasse des Schlof3-
hotels. Es war nicht leicht, mit ihm ins Gesprich zu kommen. Er war immet
so weit voraus, daf3 es aussichtslos war, auf landliufige Weise Konversation zu
treiben. Am schonsten war es, wenn er selber erzihlte oder aus dem eben Ge-
schriebenen vorlas. Was man sonst nur schwer verstand, wurde durch die
Spannung, die er hineinlegte, leuchtend und klar. Er konnte auch durch Fra-
gen, die wie die Schiisse des blinden Schiitzen erschreckend einschlugen, das
Eigenste in einem aufrufen. Es kam aber zu nichts derartigem. Ich versuchte,
mich ihm, dem Leidenden, anzupassen, hielt mit dem Eigenen zuriick, war
verlegen und hilflos, bis ein anderer kam und das letzte Gesprich zu Ende war,
ohne angefangen zu haben, das letzte eines dreiBigjihrigen Umgangs, in wel-
chem immer KaBner der unendlich Gebende und Anregende gewesen war. Als
es zu spit war, wurde mir schmerzlich wieder bewuBt, daB alles Angleichende
ihm zuwider ist. Wie er selber ungeschiitzt und darum ganz er selber ist, so
will er auch den anderen.

‘Das Gegenbeispiel kam an diesem unvergeBlichen Nachmittag durch den
Musiker. Er war von weit hergeeilt, um den Freund zu ehren. Wir saBen nach
Sonnenuntergang im kleinen Saal. KaBner zusammengekauert im Rollstuhl.
Wir alle neben und hinter ihm. Und vor dem alten Fliigel der Meister. Die
Hammerklaviersonate erklang. Wie aus der Tiefe der Todeswelt stieg die
tonende Kathedrale mit kristallenen Pfeilern, Struktuten von schmerzlicher
Reinheit empor. Keine groBere Huldigung war denkbar. Das war ein Gegen-
iiber, wo jeder in seinem Ganzen war, Horszowski, der Musiker, und KaBner,
der zum Sehen Berufene. '

Das letzte Bild, das er von der Duse zeichnete, war auch aus einem Augen-
blick der volligen Schutzlosigkeit entstanden. Eine Frau, die zu Gast war,
hatte am Abend vother den Wunsch geduBert, er mochte noch einmal das Bild
der Duse zeichnen, von der sie eben gesprochen hatten. Unwirsch wies er sie
ab. Beim Zu-Bette-Gehen geschah es aber, da3 er hilflos zu Boden fiel und
im Fallen eine Vase mit sich ri8. Nie wird man sich vorstellen konnen, mit
welcher Anstrengung er sich aufrichtete, die Scherben zusammensuchte uand
das Wasser auftrocknete. Als er dann endlich im Bett lag, war er so erschopft,
daB er nicht einschlafen konnte. Da kam im Wachliegen die Erinnerung an die
Duse, und in den stillen Nachtstunden schuf er das Bild, das am Morgen so
klar vor ihm stand, daB} er es in einem Zug niederschrieb — wohl das
schonste Bild einer Frau und Schauspielerin, das je gezeichnet wurde.

Das alletletzte Werk «Der Gottmensch und die Weltseele» (diesen
Titel trigt auch der NachlaBband, der 1960 im Eugen Rentsch Verlag, Erlen-
bach-Ziurich, erschienen ist, und der auch «Der blinde Schiitze » und «Erinne-
rung an Eleonora Duse » enthilt) miindet aus in stichwortartige Andeutungen,

61



was sichtbar und schmerzlich anzeigt, da3 nicht KaBner, sondern der Tod den
SchluBpunkt gesetzt hat. Trotzdem ist es sein vollendetstes Werk, seine
«Kunst der Fuge», und wie fiir Johann Sebastian Bach dieses letzte groBe
Werk der Anlall war, noch einmal am Rand des Todes ein Ur-Thema in unet-
schopflich-polyphoner Figuration abzuwandeln, wobei er dieses einzige Mal
seinen Namen B-A-C-H als musikalisches Motiv den SchluBkadenzen seines
Lebenswerkes einverleibte, so hat KaBiner in diesem letzten Essay den ewigen
Kontrapunkt der griechischen Raumwelt und der durch die Fleischwerdung
des Wortes eroffneten unendlichen Zeitwelt zu einer monumentalen Fuge von
solch beseligender Durchsichtigkeit aufgebaut, da3 der Name Rudolf KaBners
hinfort im abendlindischen Denken unverginglich nachklingen wird.

So laBt er uns im Augenblick, da er von uns geht, sein Werk zuriick, dessen
Glanz und Spannung um so mehr wachsen witd, als die Welt um uns her sich
verdunkelt und verflacht. Der Hinweis auf die im Weltall umgebrachte Hiindin
Leika ist nicht beiliufig. In was fiir eine Welt werden unsre Kinder und Kin-
deskinder hineinwachsen! Aber ist nicht das, was uns Kafner vorlebte: der
Mut zur Wandlung und das Standhalten im Ungeschiitzten, das einzige, was
uns zu {iben iibrig bleibt, wenn wir in dieser immer mehr sich verschlieBenden
Welt den Zugang zum Unendlichen offenhalten wollen?

KaBners Ungeborgenheit ist sein kostbarstes Vermichtnis. Wie der Meister
im «Blinden Schiitzen» zum Schiiler von der Schwierigkeit, sich die Idee von
Unendlich, von Unendlich als Grenze anzueignen, spricht, erschrickt dieser
und bemerkt, es sei, wenn man sich nicht an feste, greifbare Dinge halten
konne, wie wenn man in einen Abgrund falle. Worauf der Meister antwortete:
«Freund, du kannst nicht ins Unendliche fallen. .. ebensowenig wie ein Gestirn im
unendlichen Raum unter sich versinkt. »

Ist das nicht der gewaltigste Ausdruck der ungeborgenen Geborgenheit, die
auf nichts beruht, sondern nur darum nicht ins Leere fillt, weil sie getragen
wird von der konstellierenden Spannung der Liebe, die die Sonne und Sterne
bewegt — I’amore che move il sole e altre stelle?

62



	Das Vermächtnis Rudolf Kassners

