
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

ANTONIO GAUDI

Gaudi (1852—1926) gehört zu den Künstlern,

von denen man sagen möchte, sie seien

Jahrhunderte zu spät geboren, und denen
zuweilen das Schicksal zuteil wurde, als das
schwarze Schaf zu gelten, bis man sie eines

Tages zum Genie erklärte. Er erinnert an die
Bauhütten-Meister des Mittelalters, die das
Bauwerk zum Ausdruck einer Weltanschauung

machen wollten, und für die daher das
Ganze unter einem Gesetz steht, das sie noch
in jeder Einzelheit verkünden möchten. Er
gibt sich aber keineswegs als «alter Meister»,
sondern ganz als moderner und ist als solcher
eine ungewöhnliche und bedeutende Gestalt.
Von großer Phantasie und Kühnheit, mit
einem einzigartigen Sinn für Dekoration,
technisch ungemein begabt und kenntnisreich,

zählt er zu den interessantesten
Baukünstlern der letzten hundert Jahre. Die
Unbekümmertheit, mit der er sich seinen
exzentrischen, bizarren, ja grotesken EinfäUen
überlassen hat, ließ ihn manches finden, was
dauernd gültig ist. Seine dekorative Manie,
die möglichst die gerade Linie meidet zugunsten

des Schrägen, Gewölbten und Gedrehten,

die Selbstverständlichkeit, womit er
naturalistische Elemente neben abstrakt
geometrische setzt, verrät den Manieristen. Seine

Neigung zum Dekorativen und zur plastischen

Betonung einzelner Bauelemente
gehen auf Kosten der Raumgestaltung. Mitunter

gerieten ihm Häuser zu Kasematten und
Fenster zu Schießscharten. Auch steUt er
seiner Virtuosität oft Aufgaben, die nichts mehr
mit Architektur zu tun haben : ein Haus wird
in Wellenbewegung aufgelöst — ein Schwelgen

in geistreicher Laune.
Außerhalb Spaniens, ja außerhalb

Kataloniens, hat man sich bisher nicht viel mit
Gaudi beschäftigt, obwohl er zu Lebzeiten
berühmt und ein sehr gesuchter Architekt
war. Um so dankenswerter ist die Monographie,

die zum ersten Male in engUscher Spra¬

che das Material über diesen seltsamen,
genialen Mann vorlegt1. Dabei sind besonders
die gut gewählten Photos zu rühmen, darunter

8 Buntphotos, die einen Begriff davon
geben, mit welcher Extravaganz Gaudi die
polychrome Oberfläche seiner Bauten behandelte.

Der Verfasser sieht seine Aufgabe darin,
den Sachverhalt im ganzen darzustellen, so
daß der Leser das Lebenswerk Gaudis
übersehen kann. Insofern ist es eine grundlegende
Arbeit ; freilich wird im wesentlichen auf
kritische Auseinandersetzung verzichtet; diese
wird Aufgabe anderer sein, welche die
vielfachen Aspekte dieses ungewöhnlichen
Werks kritisch zu prüfen haben werden. Dabei

werden sie wesentliche Hilfe in den
sorgfältigen und gehaltvollen Anmerkungen
finden, in denen CoUins das reiche Material seiner

langjährigen Studien niedergelegt hat.
In der Entwicklung Gaudis spiegelt sich

die Ungunst seiner Zeit. Es waren die
Jahrzehnte, wo man glaubte, die historischen
Stile wiederbeleben zu können, wo man
neugotisch oder im Renaissance-Stil baute. Diesen

Tendenzen konnte sich auch Gaudi in
jüngeren Jahren nicht ganz entziehen. Da er
aber wirklich den Meistern des Mittelalters
verwandt war, so bekam bei ihm auch das

Imitative einen ganz andern Sinn als bei den
Akademikern. In ihm war in geheimnisvoller
Weise die spanische Bautradition lebendig,
das Formgefühl und der Stil, die, aus der
Verbindung des Arabisch-Orientalischen
mit dem Nordspanischen stammend, als

Mudejar bezeichnet wird. Das ist die Kunst
des Ziegelbaus mit höchst geistreicher,
dekorativer Behandlung der Oberfläche dank
geschickter Ausnutzung aller Möglichkeiten
des Ziegels. Wer die Türme von Zaragoza

1Antonio Gaudi, by George R. CoUins.
New York i960. George Braziller Inc.

1134



und Teruel gesehen hat, wird die Herkunft
von Gaudis Architektur von daher nicht
bezweifeln. Deshalb wirken die früheren Bauten

Gaudis zwar maurisch-orientalisch, aber
durchaus echt.

Mit der Zeit setzte sich Gaudi mit den
Bestrebungen auseinander, die um die
Jahrhundertwende in Europa aufkamen — in
Deutschland als Jugendstil, in Frankreich als

Art nouveau. Damit ließ er seine frühe
Periode, die CoUins seine romantische nennt,
hinter sich, und es begann die Entwicklung
Zu dem ihm eigenen, bizarren Stil, der soviel
von der modernen Kunst vorweg genommen
hat, daß die Surrealisten sich für ihn erklärten.

Damit ist freilich auch seine Problematik
angedeutet: man kann zwar surrealistisch
dichten und malen, aber das heißt nicht, daß

man nun auch so bauen könnte. Das
Capriccio ist möglich in der Lyrik und der Musik,

wo es keine Dauer beansprucht und
einer Laune geistreichen Ausdruck gibt,
aber man kann es nicht bauen, ohne daß es

ein peinliches Paradox gibt. In dem Sinne
hat Goethe gesagt: «Man kann Dummheiten
machen, soviel man will, aber man soll sich
hüten, sie aufzubauen. » Gaudi hat sie aufgebaut,

und darin liegt seine Schwäche.

Darin, daß diese Probleme nicht abgeklärt

werden, scheint mir eine Schwäche auch
dieses sorgfältigen und verdienstvollen
Buches zu liegen. Die Auffassung des Autors
von Architektur bleibt im Dunkeln. Bei der
Würdigung von Gaudis Bauten wird das
dekorative und plastische Moment in den
Vordergrund gerückt. Man kann aber Architektur

nicht ohne weiteres der Plastik
gleichstellen, was mitunter die Ansicht des Autors
zu sein scheint (S. 7). Architektur ist doch
eine Zweckkunst, die dem Gebrauch dienen
soll und sich deshalb nicht ganz der Willkür
überlassen kann. Wer kann, wer will in Räumen

der Willkür wohnen?
CoUins meint (S. 18), wenn auch Gaudi

bizarr und spielerisch gewesen sei, so habe

er doch die Architektur als Komplement zur
Natur betrachtet. «His idea was not to
reconstruct natural forms exactly nor simply
to stylize them anew as much as Art nouveau
was doing, but to produce a type of poetic

metamorphosis of them, working according
to natural laws, which he considered to be

the primary rules of the art of architecture. »

Solche Auffassungen habe Gaudi möglicherweise

von Goethe übernommen, für den sich

damals, dank Juan MaragaU, die Künstler
und Intellektuellen Kataloniens begeisterten.
Das dürfte aber ein Irrtum — ein schöpferischer

— Gaudis gewesen sein, denn Architektur

als Metamorphose natürlicher Formen
ist das Gegenteil von Goethes Anschauungen,

wie beispielsweise die Diskussionen in
«Der Sammler und die Seinen» zeigen.

In gewisser Weise mag sich diese Art
von Naturalismus aus der tiefen Religiosität
Gaudis erklären, denn er war gläubiger
Katholik. Doch mußte ihn dieser Weg ins
Absurde führen. Die Folgen sehen wir da, wo
ein Bauwerk eine gesteigerte Natur darstellen

soll. Die Casa Barilo zum Beispiel soU

nach der Ansicht von Collins die Erinnerung
an Meereswellen wachrufen. In der Tat, es

gibt nur Kurven, jeder rechte Winkel ist
streng vermieden. Dafür ist die Oberfläche
teilweise blaugrün in irisierenden Tönen
gehalten. Wirkt das schon von außen absonderlich,

so sind die Innenräume peinlich, ja
unerträglich. Keine gerade Linie, keine parallelen

Wände, alles ist auf groteske Weise
verzerrt und mit schwülstigen Ornamenten von
Pflanzen und Seetieren überladen, so daß das

Auge nirgends Ruhe findet. Bei anderer
Gelegenheit mußte ich an das Kabinett des

Dr. Caligari denken, weil, ohne allen Sinn
fürs Funktionelle, die Zimmerdecke plötzUch

in einer Ecke heruntergeklappt ist und
dafür Säulen aufgestellt sind, die nichts zu
tragen haben. Das ist dann wirklich
surrealistisch. Das Absurde in gebauter Form.

Angesichts solcher Fälle ist es schwer,
sich der Ansicht des Autors anzuschließen,
daß die gewellten Formen Gaudis nicht
Ausdruck von Affektiertheit seien, sondern auf
größere, strukturelle Wirkung abzielten.
Vermutlich ist das nur ausnahmsweise der
Fall.

Ohne weiter auf die bizarre, ja monströse
Eigenwilligkeit dieses Künstlers einzugehen,
möchte ich hervorheben, daß er seinesgleichen

sucht, wo es ums Dekorative geht. Da
hat Gaudi soviel von der Moderne und dem

1135



Expressionismus vorweg genommen, daß
ein sorgfältiges Studium dieser Dinge
angebracht wäre; bisher gibt es, soviel mir
bekannt, nur etliche kurze Essays zum Beispiel
von Carola Gidion-Welker im «Werk ». Unter

anderm gehört Gaudi zu denen, die den
künstlerischen Wert der spanischen
Schmiedearbeit erkannt und zu ihrer Neubelebung
entscheidend beigetragen haben. An und in
seinen Gebäuden findet man Eisenarbeiten,
die sehr ehrenvoU neben der heutigen
Eisenplastik bestehen würden. Und was er aus
Kacheln, MetaUstücken und andern Mate-
riaUen für ornamentale Wirkungen gewonnen

hat, muß man sich im Parque GueU in
Barcelona ansehen.

Andrerseits verdient die technische
Genialität Gaudis, die eine große katalanische
Tradition fortsetzt, ein sorgfältiges Studium.
Seine Art des Gewölbebaus findet heute die
Bewunderung der Fachleute, die nach
Barcelona kommen.

So vielseitig und interessant das Werk
von Gaudi auch ist, seine größte Wichtigkeit
hat er als Kirchenbauer. Seine ReUgiosität
wurde schon erwähnt ; sie wurde mit der Zeit
das absolute Gesetz seines Lebens, Fühlens
und Denkens, so daß er sich schheßlich nur
noch um die Kirche La Sagrada Familia in
Barcelona kümmerte, die, ganz aus Almosen
gebaut, für ihn der Sinn seines Lebens wurde.
Zwar ist sie ein Torso geblieben. Ausgeführt
sind die Krypta, in der nun Gaudi begraben
ist, und die Fassade des Querschiffs mit ihren
Türmen. Zwölf Türme waren geplant zu je

ioo^_ Metern Höhe. Diese kegelförmigen

Türme, die das Motiv der Spirale durchführen,

sind von großer plastischer Wirkung.
Sie erinnern mich stets an solche Bauwerke
wie die Kathedrale von Tournai mit ihrem
Bündel von Türmen. Das wirkt im ganzen
majestätisch und imposant. Man sieht, was
der Meister vorhatte und welcher Rang ihm
in der Baukunst zukommt.

Und doch — bei aller Großartigkeit, kann
ich auch hier meine Vorbehalte nicht
unterdrücken. Sieht man sich diese Fassade im
einzelnen an, so scheint die Oberfläche aus
einer zähen Paste zu bestehen, die über den
Bau gelegt ist. AUe Fläche ist aufgelöst und
weichlich aufgequoüen. Die Formen von
Pflanzenkolben und Fruchtknoten verUeren
ihren Sinn, und so bleibt schließlich der
schneidende Kontrast zwischen einer
wuchernden Dekoration, Dekoration als
Selbstzweck, wie es scheint, und den bauUchen
Funktionen. Man wird an die Traumkunst
des Hieronymos Bosch erinnert oder an die

gemalten Traumarchitekturen surrealistischer

Maler wie Max Ernst, DaU, Tanguy,
die aber hier schon vor einem halben
Jahrhundert wirklich gebaut worden ist.

So wäre noch viel über diesen genialen
Künstler zu sagen. Auf aUe FäUe sind wir
George Collins Dank schuldig für die gründ-
Uche und umsichtige Art, mit der er uns das

weitschichtige Material nicht nur zugänglich,
sondern auch aus den Gegebenheiten von
Zeit und Ort vcrständüch gemacht hat.

Udo Rukser

EINIGE SCHRIFTEN ZUR KUNSTGESCHICHTE

François Bucher: Notre Dame de Bonmont

Dieser umfangreiche Quartband gibt
erstmals eine gründlich dokumentierte
Monographie über die älteste Zisterzienser-Niederlassung

auf dem Boden der heutigen
Schweiz1. Von dem etwa 8 Küometer
nordwestlich Nyon gelegenen Kloster ist leider
nur die Kirche, und diese als Fragment und

in neuere Wirtschaftsgebäude verbaut, erhalten

gebUeben; die Konventsgebäude sind
verschwunden. Die Berner verlegten 1536
den Sitz einer Landvogtei nach Bonmont;
nach vielen Mißhandlungen befinden sich die
Reste heute in kunstverständiger privater
Hand, und der Verfasser kann sich auf eigene
Grabungen nach den Fundamenten
verschwundener Teüe stützen. Alle historischen

1136



und architektonischen Zusammenhänge werden

des gründlichsten bis zu den QueUen
verfolgt — aUein die zum Teil exkursartigen
Anmerkungen füUen 56 der großen Quartseiten.

Die Gründung der Abtei Bonmont geht
auf Stiftungen in den Jahren 1123 und 1131
zurück — der effektive Baubeginn ist
dadurch aber nicht festgelegt. Die Bauart ist
altertümlicher als die des berühmteren und
viel besser erhaltenen Klosters Fontenay im
Burgund, so daß sich die Frage stellt, ob wir
es in Bonmont mit einem wirklich älteren
oder mit einem provinziell-altertümlichen
Bau zu tun haben. Das läßt sich vielleicht nie
schlüssig entscheiden; der Verfasser tritt
jedenfalls mit Nachdruck für eine frühe
Entstehung ein, noch zu Lebzeiten, ja unter
direktem Einfluß des heiligen Bernhard von
Clairvaux. Die Beziehungen zu den anderen
Bauten des Zisterzienserordens und die
Stellung von Bonmont im Rahmen der romanischen

Architektur im ganzen werden
sorgfältig untersucht, unter Beiziehung selbst
fernliegender Beispiele, was bei der ganz
Europa umfassenden Organisation des
Ordens gewiß berechtigt ist, wenn auch die
Wahl des Vergleichsobjektes manchmal ein
wenig zufäUig wirkt. Die Anführung vieler
SchriftqueUen im Wortlaut, besonders auch
aus Texten des heiligen Bernhard, gibt eine
solide Grundlage, auf der sich eine
Gesamtdarstellung der Zisterzienserarchitektur
aufbauen ließe ; der Rahmen einer Monographie
wird dadurch fast gesprengt. Die Abbildungen

sind gut ; sie wären jedoch in einem
kleineren Format schöner zur Geltung gekommen.

Ein paar sprachliche Unebenheiten (von
mehreren) seien angemerkt, weil sie stets
auch gedankUche Unscharfen sind, und weil
die architekturgeschichtliche Terminologie
auch bei anderen Autoren im argen liegt.
Unter « verdoppelter Arkade » wird man sich
kaum eine abgetreppte Arkade vorstellen.
Ein einzelner Bogen ist keine «Arkade»,
diese ist vielmehr die Gesamtheit einer Bo-
genreihe, wie «Kolonnade» die Gesamtheit
der Säulenreihe. « Oben konisch zusammenlaufende

Säulen» (S. 70) sind doch wohl
«verjüngte Säulen»? Den französischen

Ausdruck «appareil» für Mauerwerk kann

man nicht mit «Apparat» übersetzen, und
warum «simulierter Apparat» (S. 75), wo es

sich ganz einfach um aufgemalte Fugen,
gemaltes Quaderwerk handelt? Die römischen
Tore von Autun sind nicht «beinahe
mathematisch», sondern eher «geometrisch»
verziert, und eine Portalverkleidung (S. 151) ist
keine «Portalverschalung». Vorlagen an der
Stirnseite von Pfeilern gehen nicht «gegen
das Langhaus» (S. 166), sondern gegen das

Mittelschiff, denn «Langhaus» ist die
Gesamtheit der drei Schiffe, und «Arkadendistanz

(S. 166) wäre allenfalls die Breite des

Mittelschiffs, gemeint ist aber die Spannweite
oder Achsweite der Arkade. Principes sind
nicht «Prinzen», sondern Fürsten der Kirche
oder des Reiches. Sachlich unscharf sind
Behauptungen wie «Der Seitenschub wurde ins
Innere genommen » (S. 118) — diesen Schub
kann man nicht «nehmen», aber man kann
ihm durch innere Strebepfeiler begegnen ; das

Gewölbe wird keineswegs « durch Quertonnen

gestützt» (S. 167), sondern durch die
Pfeiler, durch die Quertonnen über den

Seitenschiffjochen wird es «verstrebt». Und
warum sollen die die SeitenschiffJoche
verbindenden Bogen (und nicht «Arkaden»)
nicht in diese Quertonnen einschneiden
dürfen? Diese wären dadurch keineswegs
«einsturzgefährdet», sondern es wären Gewölbe
mit Stichkappen oder im Extremfall
Gratkreuzgewölbe entstanden, wie deren viele aus
römischer Zeit schon fast zwei Jahrtausende
überdauert haben.

Der Wert der sehr fleißigen und
verdienstlichen Arbeit wird durch diese kleinen
Retouchen nicht in Frage gesteUt.

Christoph Bernoulli: Die Skulpturen der Abtei
Conques-en-Rouergue

Eine vorbildlich sorgfältige und zugleich
knapp gefaßte Basler Dissertation, die mehr

gibt, als ihr Titel erwarten läßt2. Man spürt
überall die durch mehrere längere Aufenthalte

erworbene eingehende Kenntnis und
die Bewunderung des Verfassers für diese

herrhche und herrUch gelegene romanische

Kirche; die meisten der 32 Tafeln fußen auf
den ausgezeichneten neuen Aufnahmen von

"37



Georges de Miré, die hoffentlich bald in
größerer Zahl in einer Monographie über Conques

erscheinen. Die Ausstattung ist gut, und
ganz im aUgemeinen scheint uns diese
bescheidenere Präsentation der «Basler Studien
zur Kunstgeschichte » einer Dissertation
angemessener als die nach Format und Aufmachung

etwas anspruchsvolle Berner Reihe.
Durch eine genaue Sichtung der Kapi-

teUe und ihrer Vergleichung mit der berühmten

Verkündigungsgruppe im Nordquerhaus
und dem Relief im Bogenfeld des Hauptportals

kommt der Verfasser zu einer einleuchtenden

Datierung dieser Teile des Baukörpers

im ganzen, wobei er es wagt, wieder jene
Frühdatierungen gelten zu lassen, von denen
viele Forscher in übertriebener Vorsicht
später zurückgeschreckt sind. Für welche
Stelle die Verkündigungsgruppe ursprünglich

geplant war, weiß der Verfasser auch
nicht zu sagen; das Westportal erscheint ihm
mit Recht unwahrscheinlich.

Die verdienstvoUe Arbeit führt in die
Nähe eines schwierigen und wichtigen
Fragenkomplexes, der seit längerem mit einer
gewissen Resignation liegen gelassen wurde,
nämhch nach der Frage der Datierung der
auvergnatischen Kirchen. Nach früherer
Überschätzung und Frühdatierung werden
sie von der neueren Forschung zu sehr in den
Schatten gesteUt. Welches ihre, durch keine
Urkunde gesicherte Datierung auch sein

mag, ihr gemeinsames Vorbild, die nur in
den Fundamenten ihres Chores teilweise
erhaltene Kathedrale von Clermont wurde
wahrscheinUch vor 946 geweiht und gehört
damit zu den frühesten Beispielen mit
Umgangschor und Kapellenkranz. Es sollte doch
zu denken geben, daß Helgaud, der Mönch
von Fleury, in seiner «Vita Roberti regis»
ausdrücklich sagt, Robert der Fromme habe
St. Aignan in Orléans 980—1029 nach dem
Vorbild der Kathedrale von Clermont bauen
lassen — während das viel näher und zudem
an der Loire gelegene Tours, dem man meist
die Priorität zuschreibt, ungenannt bleibt.
Außerdem kann das hohe Ansehen, das diese
Kathedrale genoß, nicht eindrücklicher
bewiesen werden als durch die große Zahl ihrer
Nachfolgebauten, die sie vermutlich sehr
getreu wiederholen — wofür es kein zweites

Beispiel gibt. Auch daß 1095 an der Synode
von Clermont zum ersten Kreuzzug aufgerufen

wurde, spricht für die Bedeutung dieser
Kathedrale.

Julius Baum: Meister und Werke spätmittelalterlicher

Kunst in Oberdeutschland und der Schweiz

Der rührige, auf schönste Weise um die
Beziehung Südwestdeutschlands zur Schweiz,
um «Alemannien» und «Seeschwaben»
bemühte Verlag hatte die gute Idee, zur Ehrung
des 75. Geburtstages des (inzwischen
verstorbenen) Verfassers, 16 kleinere, doch
gewichtige Aufsätze zu vereinigen, die im Lauf
der Jahrzehnte an verschiedenen zerstreuten
Orten publiziert wurden, und die sich nun,
etwas überarbeitet, zu einer schönen Einheit
zusammenfügen 3.

Besser als der, wegen jüdischer Abstammung

von den Nationalsozialisten aus seinen
Ämtern vertriebene — nach Kriegsende aber
wieder ehrenvoll eingesetzte Verfasser wußte
niemand in der süddeutschen Kunst
Bescheid; Julius Baum hatte jenen Grad von
Kennerschaft erreicht, wo sich die Erkenntnisse

sozusagen bereitwillig einstellen und zu
einem Gesamtbild zusammenfügen — man
ist versucht zu sagen «von selbst », wenn dabei

nicht die gewissenhafte, unablässige
Sorgfalt vergessen würde, die hinter dieser
Arbeit steht. Die Tatsachen warten sozusagen

darauf, von einem Kenner dieser Art
entdeckt zu werden. Nirgends geht die
Betrachtung ins Nebulose — weder der «deutsche

Mensch » noch der « gotische Mensch »

betritt die Bühne, und doch spürt man den
detaillierten Untersuchungen von Stü und
Werkstatt- und Verwandtschaftszusammenhängen

an, daß sie auf ein großes Gesamtbild,

auf eine ordnende Mitte bezogen sind
und von ihr her Sinn bekommen, ohne daß
das ausdrücklich gesagt werden müßte. Eine
Freude am detektivischen Spürsinn fehlt
nicht, aber sie bleibt immer unter der
Aufsicht eines hochentwickelten Stilgefühls und
Qualitätsgefühls — dieser obersten Instanz
aller Kunstgeschichte.

Einige Titel: «Der Meister von Eris-
kirch» — hier wird das Werk des größten
schwäbischen Bildschnitzers der ersten Hälfte

1138



des fünfzehnten Jahrhunderts zusammengestellt

— «Eine Basler Grablegung Christi»
würdigt den hohen Rang der heute in der
Friedhofkapeile zu Hitzkirch im Kanton
Luzern aufgestellten Holzskulptur des frühen
fünfzehnten Jahrhunderts, die zu den aus-
drucksvoUsten Denkmälern ihrer Zeit zählt;
ihr ikonographisches Thema der Grablegung
und Klage wird bis zu seinen Anfängen
zurückverfolgt. Ein weiterer Aufsatz gilt der
gedanklichen Rekonstruktion des verlorenen
Schreins des Basler Heilsspiegel-Altars des
Konrad Witz, ein anderer den Bildnissen des

Königs Sigmund aus dem Hause Luxemburg,

der 1414 von ItaUen her durch die
Schweiz nach Aachen zog und besonders in
Bern mit hohen Ehren empfangen wurde —
was vielleicht nicht ganz ohne Einfluß auf
die Erlaubnis zur Eroberung des habsburgischen

Aargau blieb—;hier geht es aber um
die Nachwirkungen eines Bildnisses des
Königs. Die niederländischen Einwirkungen
auf die Ulmer Malerei des späten fünfzehnten
Jahrhunderts werden dargestellt, und «Martin

Schongauer, Meister und Werkstatt» —
was wieder einen der größten Meister der
oberrheinischen Spätgotik betrifft. «Erhart
Küng » ist der aus Westfalen stammende
Baumeister und Schöpfer des Westportals am
Berner Münster, für dessen Figuren Baum
niederländische Verwandtschaft sucht;
Albrecht von Nürnberg hat 1496 die Kolossalfigur

für den 1865 mit ganz wenig Stimmen
Mehrheit schmählich abgetragenen Christoffelturm

in Bern angefertigt — weitere Werke
sind dokumentarisch belegt, aber nicht erhalten.

Nennen wir noch die Titel «Adolf
Dauher», «Wilhalm Ziegler» — dessen Bildnis

als frischer Lernknabe bei Hans Burgk-
mair den Umschlag dieses reizvoUen und
wertvoUen kleinen Buches ziert.

Studien zur Kunst des Oberrheins

Werner Noack, zu dessen siebzigsten
Geburtstag hier 21 Aufsätze deutscher und
schweizerischer Verfasser zusammengetragen

sind, ist seit 1922 Leiter der Städtischen
Sammlungen von Freiburg im Breisgau und
der eigentliche Schöpfer des dortigen
Augustinermuseums1. Das Werkverzeichnis des

Jubilars nennt über hundert Aufsätze und
Buchbesprechungen, großenteils zur Kunst
des Oberrheins, und so ist es nur natürlich,
daß das Echo der Dankbarkeit aus diesen

Gegenden zurücktönt — geographisch
bewegen sich die Beiträge im gleichen Raum
wie die Studien von Julius Baum, zeitlich ist
der Rahmen weiter gespannt, vom Frühmittelalter

bis zur Gegenwart. Wir nennen —
ohne Präjudiz für Nichtgenanntes — den
Beitrag von Otto Homburger (Bern) über ein
Einzelblatt des späten zwölften Jahrhunderts
im Freiburger Augustinermuseum, das wohl
aus dem Musterbuch eines Buchmalers
stammt und stilistisch dem 1870 bei der
Beschießung Straßburgs durch die Preußen
verbrannten «Hortus deliciarum» der Äbtissin

Herrad von Landsperg verwandt ist.
Hans Reinhardt (Basel) führt einen bis vor
kurzem unbeachtet im Museums-Depot
befindlichen bärtigen Kopfvor, der sich seinem

Material, dem roten oberrheinischen Sandstein

zum Trotz nicht in die Basler Münsterplastik

einreihen lassen will, während er an
Qualität den Vergleich mit Autun und Veze-

lay nicht zu scheuen braucht. Usabe und
Robert Oertel zeigen ausdrucksvoUe Prophetenfiguren,

die durch ihre unzugängliche
Aufstellung am Oktogon des Freiburger
Münsterturms unbeachtet gebUeben waren. Kurt
Bauch kommt mit guten Gründen zur Zu-
schreibung des auch auf dem Buchumschlag
farbig abgebildeten wunderschönen Frauenkopfes

an Martin Schongauer, der auch im
Mittelpunkt der folgenden Aufsätze steht.

Ungern folgt man der Zuschreibung eines im
Privatbesitz befindlichen Bildes sehr mäßiger
QuaUtät an den jungen Dürer durch Alfred
Stange. Walter Überwasser (Basel) zeigt, daß

Holbeins «Leichnam Christi im Grabe»
eigentlich «Christus in der Grabnische» heißen

soUte und wohl nie als Altar-PredeUa

gemeint war, wie angenommen wird, und
daß dieses unerhörte Werk bei aller seiner

Einzigartigkeit doch gewisse Vorläufer, zum
Beispiel in den «Heures de Rohan» der
Pariser NationalbibUothek hat. Ein kleines, auf
Kupferblech gemaltes Bild im Augustinermuseum

gibt Ingeborg Schroth Gelegenheit,
mehrere Werke des 1564 in Basel geborenen,
an den Hof Kaiser Rudolfs II. nach Prag be-

1139



rufenen «Manieristen» Joseph Heintz
zusammenzustellen. Einem Aufsatz von Georg
Poensgen «Der Ottheinrichsbau als

Ausstellungsforum» entnimmt man mit Schaudern,
daß der Plan, die Ruine des Heidelberger
Schlosses wiederaufzubauen, erst 1911
endgültig begraben wurde. Georg Schmidt (Basel)

deutet ein surrealistisches Bild von Walter

Kurt Wiemken psychologisch-pohtisch
las « Eine Vision des Rheingrabens im Jahre
1934».

Beide Publikationen sind reich an
interessanten, gut gedruckten Abbildungen.

Peter Meyer

1 Band VII der Berner Schriften zur
Kunst, Benteli-Verlag, Bern 1957. aBand

XIII der Basler Studien zur Kunstgeschichte,
Birkhäuser-Verlag, Basel 1956. *Jan Thor-
becke-Verlag, Lindau und Konstanz 1957.
•Festschrift für Werner Noack, Jan Thor-
becke-Verlag, Konstanz 1958.

NEUE ENGLISCHE BÜCHER ZUR DEUTSCHSPRACHIGEN
LITERATUR

Vor nicht allzu langer Zeit konnte man aus
deutschen literarhistorischen Kreisen ständig
Klagen hören, daß die Engländer deutsche
Kunst im aUgemeinen immer noch nach
Pariser Normen und Maßen beurteilten und auf
diese Weise zu eklatanten Fehlurteilen
kämen. Geschmack und die politischen
Wandlungen seit dem Kriegsende haben in den
letzten zehn Jahren wesentlich dazu
beigetragen, diese britische Haltung beträchtlich
zu modifizieren: der Einfluß von Thomas
Mann und das relative Absinken des Pariser
Ansehens, ein «arbiter literarum» zu sein,
haben erheblich dazu beigetragen, den Weg
in England für eine aufgeschlossenere
Haltung gegenüber zentraleuropäischen Ideen
und Vorstellungen literarischer, aber auch
malerischer und bildhauerischer Natur zu
bahnen. Den Nachweis liefert die Fülle der
wissenschaftlichen Literatur, die sich heute
mit Dichtung und literarischen Strömungen
aus dem deutschsprachigen Raum befaßt.

Im Gegensatz zur vorherrschenden
deutschen Ansicht sieht H. M. Waidson in seinem
Buch The Modern German Novel durchaus
positive Anzeichen im Beitrag der deutschen

Nachkriegsliteratur1. Dieser Professor für
Germanistik an der Universität Swansea
versucht in einem einleitenden Kapitel «Die
verschwommenen Grenzen des Realismus » den
Standort des deutschsprachigen Romans zu
bestimmen, der eine große historische Erb¬

schaft zu verwalten hätte. Dann folgt eine
sorgfältige und umfassende Analyse aller
ernsthaften Romane, die in Deutschland, der
Schweiz und Österreich zwischen 1945 und
1957 veröffentlicht worden sind. Sie enthält
eine intelligente und kultivierte Kritik. Nicht
ohne Berechtigung unterstreicht Waidson
die Tendenz, phantastische Elemente mit
dem Realismus zu verknüpfen, die sowohl in
Grimmelshausen und E. T. A. Hoffmann wie
in Kafka, Rilke und Mann vorherrschen. Er
steUt den modernen Bildungsroman an
seinen richtigen Standort und unterstreicht, daß
seine Natur vielleicht das fördernde Moment
gewesen ist, daß den deutschen SchriftsteUer
im Exil keinen AugenbUck hat ruhen lassen,
beachtliche und manchmal höchst wichtige
Werke zu produzieren. Interessant ist die
Feststellung, daß mancher Schriftsteller, der
in der Verbannung schrieb, erst nach dem

Krieg seinen Ruf befestigen konnte, wie etwa
im Falle von Hermann Broch und Heimito
von Doderer. Genau so wie Joyce, Proust oder
Beckett hätten sie und andere SchriftsteUer
als Europäer geschrieben, um erst in diesen
Jahren als solche anerkannt zu werden. Ihre
Nachfolger, etwa BöU, Frisch und Dürrenmatt,

hätten begonnen, ein neues Zeitalter im
modernen Roman einzuleiten. Es ist diese

pro-europäische Tendenz, die dem deutschen
Roman eine Chance gibt, Beachtung in der
Welt zu finden, während sie in sich gekehrte

1140



Betrachtungen, wie etwa die der Brüder Jünger,

niemals finden werden. In jedem Kapitel
versucht der Autor interessante, manchmal
bedenkliche Parallelen zum zeitgenössischen
englischen Roman zu ziehen. Man vermag
dem Verfasser aber besonders dann
zuzustimmen, wenn er dem deutschen
Nachkriegsroman eineaufgeschlossene experimentelle

Bereitschaft zubilligt, seine Impulse aus
allen Richtungen zu empfangen und sich zu
bemühen, eine Kontinuierlichkeit mit der
älteren Tradition zu finden. Waidson möchte
diese Bereitschaft ganz besonders in der
Spannung zwischen innerer und äußerer
Realität sowie in einem Bemühen sehen,
ernste Literatur zu schreiben. Trotz einiger
Bedenken darf man dem Schlußsatz zustimmen,

daß im deutschen Nachkriegsroman
«vieles steht, das unabhängig, stimulierend
und nachdenklich ist ».

Ein monumentales Werk literarhistorischer

Betrachtung legt Eric Blackall mit
seinem Buch The Emergence of German as a
Literary Language, 1700—177s vor2. Die
menschUche Sprache bleibt eines der größten
Geheimnisse unserer biologischen Existenz.
Ihre Beziehung zur Literatur eines bestimmten

Landes ist daher ein besonders faszinierendes

Thema, das oft die Aspekte eines
Kriminalromans annimmt. Der Germanist der
amerikanischen Cornell-Universität vermeidet

in seiner tiefschürfenden Analyse, den
Leser in einen Abgrund philologischer
Spekulationen und «Strukturanalysen» zu stürzen.

Im Gegenteil, mit dem sicheren
Fingerspitzengefühl eines geübten Sprachführers
führt er den Leser durch das Dickicht jener
gesprochenen und geschriebenen Sprache,
wie sie in Deutschland zu Beginn des 18.

Jahrhunderts im Gebrauch gewesen ist, und
die der damals Gebildete zu sprechen vermieden

hat. Dann spielte sich fast im Tempo
eines filmischen Zeitraffers ein literarisches
Wunder ab. Die deutsche Sprache, die als

Medium für eine nationale Literatur um 1700
völlig unbrauchbar schien, soUte zum Ende
des Jahrhunderts eine der reichsten und aus-
drucksvoUsten Literaturen der Welt werden.
Professor Blackall beginnt seine Untersuchung

mit der Sprachverwirrung und dem
durchaus provinziellen Charakter der deut¬

schen Sprache, eine der katastrophalen Folgen

des Dreißigjährigen Krieges, die nur eine
recht fragwürdige und vöUig unsichere
Tradition mit der Literatur der Vergangenheit
verband. Anschließend überprüft der Autor
die Argumente der Kritiker, Philosophen
und Dichter, die sich bemühten, eine neue
Form und eine neue Sprachnorm zu gestalten,

wie dies die ausgezeichnet gewählten
Stilproben erhärten. BlackaU bespricht innerhalb

seiner These die Hauptwerke der Epoche

und endet mit dem jungen Goethe, jenem
Genie, das die sorgfältigen Fortschritte
seiner Vorgänger bestätigen und glänzend
erweitern sollte. Von besonderem Interesse
scheint mir der eingehende Hinweis auf den
kathartischen Einfluß zu sein, den der
französische und der englische Stil auf die deutsche

Prosa ausgeübt haben. Mit jenen
Schlußworten des «Faust I»: «Heinrich!
Mir graut's vor dir » hat die deutsche Sprache

tragische Dimensionen erreicht. Hier
Uegt das Wunder, das sich der Autor zum
Thema seines unerhört anregenden Buches

gesetzt hat, zu zeigen, wie die deutsche Sprache

in zwei Generationen einen derartig
erfolgreichen Kristallisierungsprozeß durchgemacht

hat, daß sie nicht nur eine nationale
Literatur hervorbringen konnte, sondern ihr
auch ermöglichen durfte, ihren Platz unter
den großen Ausdrucksmöglichkeiten der
Weltliteratur zu finden. —

England hat Schiller noch immer nicht
entdeckt, wenn auch höchst löbliche
Anfänge in den Übersetzungen von «Maria
Stuart» und «Don Carlos» vorliegen, die
der Dichter Stephen Spender vorgenommen
hat. Es sind die Sprache des Dichters, vor
allem aber seine ästhetischen Anschauungen
von Kunst und Theater, die in vieler
Hinsicht diametral den englischen entgegengesetzt

sind und dem künstlerischen Temperament

des Inselreiches widersprechen.
Deswegen ist auch das Festjahr vorübergegangen,

ohne einen wesentUch neuen Beitrag in
Buchform zu bringen, vor aUem auch nicht
die längst überfäUige, moderne Schüler-

Biographie. Nur William Witte, der Germanist

der Universität Aberdeen, legt eine

Sammlung von Essays vor, die wohl als

Vorlesungen über bestimmte Gedankengänge

II41



Schülers entstanden sein dürften. Das dünne
Bändchen trägt den merkwürdigen Titel
Schiller and Burns and other Essays und
beginnt mit einem Essay über die innere
Verwandtschaft von SchiUer und dem schottischen

Nationaldichter Robert Burns, der
gleichfaUs 1759 geboren ist3. Mir scheint der
Vergleich ziemhch weit hergeholt, obwohl
sich Witte größte Mühe gibt, seine Ansicht
zu zementieren. Essays über den Einfluß
Schottlands auf Schiller und über Carlyle als
Kritiker der deutschen Literatur sind Arbeiten,

die ausschließlich den Germanisten
angehen.

Es ist ein beliebtes Thema zwischen
deutschen und englischen Literarhistorikern,
sich darüber zu ereifern, warum Goethes
Stücke fast niemals in England produziert
werden. Tatsächlich ist seit dem Goethe-Jahr
1949 nicht ein einziges Drama gespielt worden,

während 1958 allein 2674 VorsteUungen

von 23 Shakespeare-Stücken auf
deutschen Bühnen zu sehen gewesen sind. Ronald
Peacock gibt in seinem Buch Gobete's Major
Plays eine feinsinnige und klare DarsteUung
der Stärke und der Schwächen der Goetheschen

dramatischen Architektur und hefert
damit gute Munition für diese Debatte4. Der
Manchester Germanist, der keinen Augenblick

an Goethes Genie zweifelt, das er
allerdings am herrlichsten in seinen lyrischen
Gedichten zu verspüren vermeint, setzt deutlich

auseinander, worin Goethes Versagen
als Dramatiker beruht : im Mangel an
zentralisierten und überzeugenden Handlungen,
der vielleicht darauf zurückzuführen ist, daß
Goethe, der die meisten seiner Stücke in
seinen Sturm- und Drangjahren geschrieben
hat, damals zu stark unter dem Einfluß so
verschiedener Strömungen wie die
Shakespeares, der Klassik, der Aufklärung, des

Rokokos, Rousseaus und des bürgerlichen
Trauerspiels im 18. Jahrhundert gestanden
hat, um ausschließlich dem eigenen Genius
zu folgen. Peacock meint, daß Goethe zwar
dramatische Portraits zu zeichnen versteht,
unter denen aber immer nur eine Hauptfigur
durch Selbsterkenntnis hervorragt — der
Monolog ist auffaUend oft bevorzugt — und
durch die Beschreibung anderer Personen,
oder wo der Dichter seine eigene Persönlich¬

keit in einen Faust und einen Mephisto
aufzuspalten vermag. Ein ähnlicher Vorgang
einer Persönlichkeitsspaltung weist die
Dichotomie von Tasso und Antonio auf. Bei
Goethe gibt es keine schonungslose Tragödie,

denn er faßt das Leben grundsätzlich als

gut, optimistisch und zweckgebunden auf.
Es gibt zwar moralische Ermahnung und
pädagogische Töne. Keinen großen Problemen

wird aus dem Weg gegangen. Soweit
die Stücke Goethes leben, so stammt ihre Vitalität

aus ihren individuellen Szenen, aber nicht
aus einer großen, geplanten, saumlosen
Konzeption einer Tragödie. Peacock analysiert
bezwingend jedes größere Stück Goethes. Da
gibt es erneut Egmonts Dilemma zwischen
privatem und öffentlichem Leben. Iphigenie
ersteht erneut, «ein Ikon moralischer
Vernunft des 18. Jahrhunderts». Tasso ist ein
Stück über den Gegensatz zwischen eines

Dichters Traum von einem egozentrischen
Glück und der Notwendigkeit, in einer
realistischen Welt leben zu müssen. In seiner
Diskussion des Faust meint Peacock, daß der
Held seinen Naturmystizismus aufgäbe, um
jenes Ehrgeizes wülen, der nach weltlicher
Erkenntnis dürstet. Faust verläßt sein
Studierzimmer, um der ewige Wanderer zu werden,

ein Bruder im Geiste des ewigen Juden,

getragen vom Zauber und einem unerreichbaren

Ideal. Peacock bringt zwingenden
Beweis, daß die englische Bühne etwas vermißt,
wenn sie Goethes Stücke vernachlässigt,
denn sie sind gleichfalls nicht nur ein «Fragment

einer großen Konfession», sondern

trotz ihrer UnvoUkommenheiten ein
Mikrokosmos, in dem die Welt in ihren
kaleidoskopreichen Aspekten reflektiert ist: das

Zeugnis einer übermenschlich reichen
Begabung.

Als sich James Boyd, Ordinarius für Deutsche

Literatur, zu Beginn des letzten Studienjahres

von seinem Lehrstuhl in Oxford
zurückzog, wurde ihm zu Ehren eine
Festschrift herausgegeben, für die aUe englischen
Germanisten Beiträge lieferten, die meist die
Gestalt und das Werk Goethes zum Inhalt
haben, mit dem sich Boyd sein Leben lang
befaßt hat5. Es sind Gelegenheitsarbeiten,
die für Germanisten von Interesse sind, aber
auch dem nicht spezialisierten Leser viele

1142



Anregungen geben, besonders der Essay
über «Hebbels VorsteUung von Goethe».

In keinem anderen Lande ist wohl Heinrich

Heine angesehener als in England, das

mehr von und über ihn weiß als über jeden
anderen deutschen Dichter, Goethe nicht
ausgenommen. Armin Arnolds Bibhographie
Heine in England und Amerika legt davon ein
beredtes Zeugnis ab6. In diesem, für jeden
Literaturforscher unentbehrlichen Buche
sind aUe Übersetzungen, Biographien und
kritischen Arbeiten über Heine aufgezählt,
ganz gleich, ob sie in Buchform oder als

Essays oder Beiträge zu literarischen Zeitschriften

erschienen sind. Darüber hinaus bleiben
aUgemeine Literaturgeschichten, Schulbücher

und angloamerikanische Artikel über
Heine, die in anderen Sprachen, aber in England

und Amerika erschienen sind, nicht
unerwähnt. Die Flut von Übersetzungen, die
Heine in diesen beiden Ländern erlebt hat,
ist einfach überwältigend. Der Reichtum an
Literarkritik, den man feststellen muß,
unterstreicht das anhaltende Interesse an Heine.
Dem Buche geht eine sehr gute Einführung
voran, die WiUiam Rose geschrieben hat, der
Londoner Germanist und beste Heinekenner
Englands. Mit Recht weist er darauf hin, daß
das Heine-Gedenkjahr 1956 nicht die Beachtung

gefunden habe, die man eigentlich hätte
erwarten können. Rose glaubt, daß dieses
sinkende Interesse an Heine ein Resultat des

Zusammenbruchs der deutschen kulturellen
Tradition von 1933 gewesen ist und führt zu
diesem Nachweis ähnliche Gründe an, wie es

bereits Walter Muschg getan hat. Man muß
auch Rose zustimmen, wenn er hofft, daß das

zukünftige Interesse an Heine sich vom « Buch
der Lieder» zum «Romanzerò» und den

späteren Gedichten der «Matratzengruft»
und seinen politischen Schriften zuwenden
wird, denn dort regiert Heines dichterisches
Genie und journalistischer Genius für unsere
Zeit am auffälügsten.

Die Engländer bleiben ein merkwürdiges
Volk, wenn es zu einer kritischen Haltung
zur deutschen Literatur kommt. Zum Unterschied

von Frankreich, Italien, dem
vorrevolutionären Rußland und Skandinavien,
die aUe einen sehr starken Einfluß auf die
engUsche Literatur ausgeübt haben, ist

Deutschland dem Geschmack und den
ästhetischen Konventionen so fremd gebUeben,
daß man nur selten von einem Eindruck oder
einem Einfluß sprechen kann, der sich
geltend gemacht haben könnte. Während Dichter

wie Grabbe, Eichendorff, Stifter, Hebbel,
Gotthelf aber auch Hauptmann und die
NeoRomantiker fast völüg unbekannt geblieben
sind, gibt es Dichter, die ohne tieferen Grund
eine Flut von Literatur hervorrufen, ohne
daß man richtig versteht, warum zum
Beispiel gerade Heine oder Rilke oder Kafka
den lesenden oder kritischen Briten besonders

stark berührt haben. Ähnlich liegen die

Dinge mit Brecht, obwohl er mit seinen

Stücken in England bisher kaum zu Worte
gekommen ist. Nun liegen plötzlich zwei
kritische Analysen vor, die wesentlich besser,

tiefer und umfassender sind als alles, was ich
in deutscher Sprache über Brecht habe lesen

können. Martin Eßlins Brecht'1 ist eine literar-
kritische Biographie, die den bezeichnenden

Untertitel «A Choice of Evils » führt, während

John Willetts The Theatre of Bertolt
Brecht eine Analyse des Dramatikers und
des Dramas Brechts vorsteht, die aus acht
verschiedenen Aspekten vorgenommen werden,

ohne jedoch die Biographie des Dramatikers

zu enthalten8.
Zweifelsohne ist Brecht Deutschlands

bedeutendster Dramatiker seit Gerhart Hauptmann

und könnte auf das englische Drama
den gleichen Einfluß ausüben, wie ihn Kafka
auf den Roman ausgeübt hat. Willetts Buch
ist das fleißige Werk eines gelehrten
Forschers, dessen Sympathien mit der östlichen

Ideologie ihm Zutritt zu viel unbekanntem
Material verschafft haben, das Eßlin
versperrt geblieben ist, der aber in seiner

Begeisterung für Brecht den Fehler macht, daß er
a priori voraussetzt, der Leser wisse um das

dramatische Genie Brechts. Der englische
Leser steht aber dem Phänomen Brecht völlig

ratlos gegenüber, da nur London
Gelegenheit gehabt hat, das BerUner Ensemble
für ein paar Tage zu sehen, während es wohl
doch irreführend wäre, Brecht nach seiner

«Dreigroschenoper» aUein zu beurteilen,
wobei man immer gerne wissen möchte, wie
weit der anhaltende Erfolg dieser «Hungeroperette

» auf die Musik oder auf das Drama

1143



zurückzuführen ist. Wille« beschäftigt sich
fast ausschließlich mit dem «epischen Theater»,

das Brecht im Gegensatz zum Naturalismus

eines Zola, zum Klassizismus, aber
auch zum Expressionismus zum Siege in den
Ländern östlicher Ansichten geführt hat.
Analyse und Erklärung der Theorie, die
diesem Stil dramatischer Vorführung zu Grunde
liegt, sind eine der acht Perspektiven. Die
anderen sind Brechts Thematik, seine Sprache

und ihre Verwendung, die theatralischen
Einflüsse auf ihn (China und Georgien), die
Rolle der Musik in seinen Werken, seine
politische Haltung («niemals ist die politische
Ansicht eines schöpferischen Künstlers
weniger unabhängig von seinem Werk
gewesen»), seine dramatische Praxis (Brecht war
immer und vor allen anderen Dingen ein
Bühnenschriftsteller, dann erst ein
Bühnentheoretiker) und derVergleich mit dem anglo-
amerikanischen Theater. Das Buch ist glänzend

mit Büdern ausgestattet und allen
Literarhistorikern dringend ans Herz zu legen,
die sich nicht scheuen, über 400 Fußnoten zu
lesen, und die eine ganze Bibliothek von
Nachschlagewerken zur Seite haben.

Während Willett den begeisterten Missionar

spielt, ist Eßlin in erster Linie der
Biograph und ein nicht immer sympathischer
Kritiker. Die biographischen Kapitel sind
deswegen besonders wertvoll, weil sich Eßlin

keineswegs scheut, sie gegen den soziologisch

so wichtigen Hintergrund des Berlins
der zwanziger Jahre und der Welt unserer

Tage zu schreiben, ohne den Brecht nicht zu
verstehen ist. Tatsächlich scheint es mir für
eine zukünftige Biographie Brechts von
größter Wichtigkeit, ihr einen Geschichtsabriß

der wichtigsten Ereignisse beizugeben.
Denn Brechts innerer Mechanismus war stets
die Reaktion auf ein ganz bestimmtes äußeres

Ereignis. In der Behandlung seiner Stücke
ist Eßlin schwächer als WiUett, weil er weiß,
daß er von seinem Leserpublikum nicht
allzuviel erwarten kann, wenn ihm das Werk
weitgehend fremd geblieben ist. Andererseits
sind die Kapitel, die Eßlin Brechts Beziehungen

mit der kommunistischen Partei und
ihren Versuchen, sein Werk in Osteuropa zu
unterdrücken, widmet, unerläßlich zum
Verständnis der wichtigen Tatsache, daß Brecht
seit seiner Übersiedlung in die Deutsche
Demokratische Republik fast gar nichts mehr
veröffentlicht, wenn auch viel geschrieben
hat. Beiden Büchern sind eine ausgezeichnete
BibUographie und eine sehr detaillierte
Zusammenfassung des Inhalts aller Stücke
beigegeben. Der Brecht-Forscher muß beide
Bücher lesen, der kultivierte Besucher
europäischen Theaters nur die Biographie von
Eßlin.

Alex Natan

•Oxford University Press. 2Cambridge
Press. 'Blackwell, Oxford. 4Manchester
University Press. 5 Blackwell, Oxford. 6 Linden
Press. 'Eyre & Spottiswode. 8Methuen.

1144


	Bücher

